


Seri Studi Islam

PRANATA SOSIAL DI 
DALAM ISLAM

PUSAT PEMBINAAN DAN PENGEMBANGAN STUDI ISLAM 
UNIVERSITAS MUHAMMADIYAH MAGELANG

PENULIS:
Dr. Imam Mawardi Az., M.Ag.

Dr. H. Nuroddin Usman, Lc., MA.
Muis Sad Iman, S.Ag., MSI.

M. Tohirin Dimyathi, S.Ag., M.Ag.
Agus Miswanto, S.Ag., MA.

M. Zuhron Arofi, M.Pd.I
Nasyitatul Jannah, S.Ag., MA.

Eko Kurniasih Pratiwi, SEI.MSI



2012

PENULIS:
Dr. Imam Mawardi Rz., M.Ag.
Dr. H. Nuroddin Usman, Lc., MA.
Muis Sad Iman, S.Ag., MSI.
M. Tohirin Dimyathi, S.Ag., M.Ag.
Agus Miswanto, S.Ag., MA.
M. Zuhron Arofi, M.Pd.I
Nasyitatul Jannah, S.Ag., MA.
Eko Kurniasih Pratiwi, SEI., MSI.

EDITOR:
Agus Miswanto, MA.

DISTRIBUSI
Dede Asikin Noor, S.Ag.

ISBN : 978-602-18110-0-9
Cetakan pertama : Desember 2012

PENERBIT:
Pusat Pembinaan dan Pengembangan Studi Islam (P3SI)
Universitas Muhammadiyah Magelang (UMM)

ALAMAT: 
Kampus 1 Universitas Muhammadiyah Magelang
Jl. Tidar 21 Kota Magelang, 56126.
Telp: (0293) 362082 Pesawat 130



iiiSeri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

PENGANTAR

Alhamdulillah, segala puji bagi Allah SWT yang telah melimpahkan 
rahmat dan karunia-Nya kepada hamba-hamba-Nya yang beriman dan 
beramal shaleh. Shalawat serta salam semoga senantiasa tercurahkan 
kepada nabi akhiruz zaman, junjungan umat, dan teladan kebajikan,  
Rasulullah Muhammad SAW, beserta keluarga, sahabat, dan juga umat-
nya yang setia pada sunnah dan manhaj-nya. Amin.

Berangkat dari kesadaran bahwa knowlegde is power (pengetahuan 
adalah kekuatan), maka penyebaran ilmu pengetahuan adalah kunci 
bagi tumbuhnya kekuatan-kekuatan masyarakat, dimana masyarakat 
semakin berdaya dan mampu memberdayakan dirinya karena faktor 
ilmu, pengetahuan, dan ketrampilan yang mereka miliki. Penulisan 
buku seri studi Islam yang terus dilakukan oleh Pusat Pembinaan Dan 
Pengembangan Studi Islam (P3SI), adalah karena faktor kesadaran tersebut. 
Yang tujuan utamanya adalah menyedian bahan ajar dan pegangan bagi 
mahasiswa. Dengan tersedianya bahan ajar tersebut, mahasiswa semakin 
mudah mendapat akses pengetahuan, sehingga mempercepat transfer of 
knowledge dan transfer of values. Dengan demikian, harapan terhadap 
out put mahasiswa yang berkualitas dari process of learning tidak sekedar 
jargon (wacana) belaka. Di samping itu, buku ini diharapkan dapat 
memberikan sumbangsih (kontribusi) yang positif bagi tumbuhnya 
kesadaran (consiousness) masyarakat, serta memperkaya wacana, referensi, 
dan khazanah kajian Islam di Indonesia. 

Buku yang berada di tangan anda ini adalah membahas tentang 
pranata sosial Islam. Istilah “Pranata Sosial Islam” nampaknya belum begitu 
populer di kalangan pembaca. Walaupun demikian, secara subtansial 
kajian pranata sosial Islam telah menjadi salah satu bagian penting tema-
tema di dalam fiqh, etika, dan lain-lain.  Dalam buku ini, kajian diawali 
dengan pengantar pranata sosial islam (bab 1), kemudian bab II sampai 
bab V mengkaji tentang persoalan harta, bisnis, dan distribusi kekayaan 
seperti zakat, warisan, wasiat, dan hibah. Sementara bab VI sampai VIII 
berbicara tentang pranata keluarga dan individua dalam kaitanya dengan 
kehidupan sosial, seperti pranata perkawinan, busana, makan-minum, 



iv Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

pranata aqiqah, kurban, dan khitan. Bab IX dan X membahas tentang 
pranata kenegaraan, seperti pranata politik di dalam Islam, yaitu mengkaji 
tentang prinsip-prinsip dan wacana politik kenegaraan di dalam Islam; 
dan pranata hukum pidana, yaitu aturan-aturan yang mengatur tentang 
hukuman terhadap pelanggaran pidana baik bagi individu maupun social. 
Walaupun hukum pidana Islam belum menjadi pranata social yang hidup 
di tengah masyarakat Indonesia, paling tidak semangat untuk membangun 
prinsip-prinsip hukum yang berkeadilan menjadi pertanda bagi penegakan 
hukum yang berdimensi spiritual. Dan kajian di dalam buku ini dikahiri 
(bab XI) dengan kajian tentang pranata waktu, kajian yang penting tapi 
sering ditinggalkan, yaitu mengkaji tentang penanggalan, arah dan 
penentuan waktu. Diangkatnya tema tersebut untuk memberikan jawaban 
terhadap realitas perbedaan yang tak terelakan bagi kemunculan kalender, 
cara penentuan waktu, dan arah qiblat yang bermacam-macam di dunia 
Islam.

Penerbitan buku ini tidak akan terlaksana kalau tidak ada dukungan 
dari berbagai pihak. Untuk itulah, kami berterimasih kepada bapak rektor 
UMM dan bapak-bapak di BPH yang selalu memberikan motivasi dan 
dukungan luar biasa. Demikian juga, kami sangat berterima kasih sekali 
kepada para kontributor yang telah bersedia meluangkan waktunya untuk 
menulis dan berbagai pengetahuan dengan para pembaca. Untuk itulah 
sebagai apresiasi, sekali lagi kami mengucapkan trimakasih semoga Allah 
memberikan limpahan pahala yang tidak ternilai jazakumullah khairal 
jaza’. Dan last but not least, penyajian kajian dalam buku ini bukanya 
tanpa cacat dan tanpa kekurangan. Untuk itulah, saran dan kritik yang 
membangun sangat kami harapkan. Sehingga penerbitan-penerbitan 
berikutnya dapat menjadi lebih baik dan berkualitas. 

Magelang, 12 November 2012
Pusat Pembinaan dan Pengembangan Studi Islam (P3SI), 

Universitas Muhammadiyah Magelang

Ketua,
Agus Miswanto, MA.



vSeri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Pengantar................................................................ 	 Iii

Daftar Isi.................................................................. 	 V

Bab 1

Pengantar Pranata Sosial Islam....................... 	 1

A.	 Pengertian Pranata Sosial Islam................................................ 	 1
B.	 Sumber Pranata Sosial Islam..................................................... 	 1
C.	 Asas-Asas Pranata Sosial Islam................................................. 	 3
D.	 Kaidah-Kaidah Pranata Sosial Islam......................................... 	 4
E	 Bidang-Bidang Pranata Sosial Islam......................................... 	 6

Bab 2

Pranata Muamalah................................................ 	 9

A.	 Ketentuan Pokok Fiqh Muamalah............................................. 	 9
1.	 Pengertian Fiqh Muamalah .......................................................	 9
2.	 Ruang Lingkup Fiqh Muamalah................................................	 10
3.	 Asas-Asas Fiqh Muamalah.........................................................	 10

B.	 Pandangan Islam Tentang Harta............................................... 	 14
1.	 Pengertian Harta .........................................................................	 14
2.	 Kepemilikan dan Prinsip Pengelolaan Harta dalam Islam.....	 14

C.	 Konsep Akad dalam Fiqh Muamalah........................................ 	 16
1	 Pengertian Akad...........................................................................	 16
2	 Dasar Hukum Aqad.....................................................................	 17
3	 Asas-Asas Akad............................................................................	 17
4	 Macam-Macam Akad .................................................................	 19
5	 Rukun dan Syarat Akad..............................................................	 24

Daftar Isi



vi Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

D.	 Transaksi Jual- Beli dalam Islam............................................... 	 25
1.	 Pengertian Jual Beli.....................................................................	 25
2.	 Dasar Hukum Jual Beli................................................................	 26
3	 Rukun dan Syarat Jual Beli.........................................................	 27
4.	 Khiyar dalam Jual Beli.................................................................	 28
5.	 Jual Beli yang dilarang ................................................................	 29

E.	 Akad-Akad yang digunakan dalam Lembaga Keuangan Syariah.	 35
1)	 Murabahah...................................................................................	 35
2)	 Salam.............................................................................................	 37
3)	 Istishna’..........................................................................................	 39
4)	 Syirkah ..........................................................................................	 40

Bab 3

Pranata Zakat......................................................... 	 45

A.	 Definisi Zakat ............................................................................ 	 45
B.	 Zakat dalam Lintasan Sejarah .................................................. 	 48

1.	 Sketsa Zakat Pada Masa Nabi dan Masa Sahabat....................	 48
2.	 Gambaran Umum Praktek Zakat di Indonesia........................	 52

C.	 Dasar Hukum Zakat.................................................................. 	 53
D.	 Fungsi dan Tujuan Zakat........................................................... 	 56
E.	 Amil Zakat................................................................................. 	 57
F.	 Golongan Orang yang Wajib Zakat........................................... 	 60
G.	 Golongan yang Menerima Zakat .............................................. 	 61
H.	 Karakteristik Zakat.................................................................... 	 62
I.	 Hikmah disyari’atkanya Zakat................................................... 	 66

Bab 4

Pranata Wakaf, Wasiat, dan Hibah.................... 	 69

A.	 Hukum Wakaf............................................................................ 	 69
1.	 Pengertian Wakaf ........................................................................	 69
2.	 Dasar Hukum Wakaf...................................................................	 72
3.	 Unsur-Unsur Wakaf....................................................................	 76
4	 Bentuk-Bentuk Wakaf.................................................................	 89

B.	 Hukum Wasiat........................................................................... 	 92
1.	 Pengertian Wasiat........................................................................	 92
2.	 Dalil disyariatkannya Wasiat......................................................	 92



viiSeri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

3.	 Hikmah disyariatkannya Wasiat................................................	 94
4.	 Hukum Wasiat..............................................................................	 94
5.	 Macam-Macam Wasiat...............................................................	 95
6.	 Rukun Wasiat...............................................................................	 96
7.	 Banyaknya Harta yang Boleh diwasiatkan...............................	 96

C.	 Hukum Hibah............................................................................ 	 96
1.	 Pengertian Hibah.........................................................................	 96
2.	 Dalil disyariatkannya Hibah.......................................................	 97
3.	 Rukun Hibah................................................................................	 98
4.	 Syarat-Syarat Hibah.....................................................................	 99

Bab 5

Pranata Kewarisan................................................ 	101

A.	 Pengertian Ilmu Waris .............................................................. 	 101
B.	 Sejarah Kewarisan dalam Islam ................................................ 	 103

1.	 Pewarisan Pada Masa Pra Islam (Arab Jahiliyah)...................	 103
2	 Pewarisan Pada Masa Awal Islam dan Selanjutnya ................	 104

C.	 Sumber Hukum Kewarisan Islam.............................................. 	 105
D.	 Hukum Mempelajari dan Mengajarkan Ilmu Waris................. 	 105
E.	 Hak dan Kewajiban Sehubungan Dengan Harta Waris............ 	 107
F.	 Sebab-Sebab Kewarisan Menurut Islam................................... 	 108
G.	 Rukun dan Syarat – Syarat Kewarisan....................................... 	 110
H.	 Hal-Hal yang Menggugurkan Hak Kewarisan ......................... 	 111
I.	 Pengelompokan Ahli Waris dan Hak Masing-Masing.............. 	 113

1.	 Ahli Waris Zaul Furudh..............................................................	 113
2.	 Ahli Waris Ashabah:....................................................................	 115
3.	 Ahli Waris Zul Arham.................................................................	 117

J.	 Penghapusan dan Pengurangan Hak Waris (Hijab)................. 	 119
K.	 Masalah ‘Aul dan Radd.............................................................. 	 121
L.	 Persoalan– Persoalan Kontemporer dalam Kewarisan Islam... 	 123

1.	 Implementasi Keadilan dalam Konsep Waris Islam................	 123
2.	 Persoalan Waris Beda Agama.....................................................	 125
3.	 Persoalan Kewarisan Anak Angkat...........................................	 127



viii Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

4.	 Persoalan Kewarisan Banci (Orang yang Memiliki Jenis 
	 Kelamin Tidak Jelas)...................................................................	 128
5.	 Persoalan Kewarisan Orang Hilang..........................................	 129

Bab 6.

Pranata Pernikahan............................................. 	133

A.	 Pengertian, Tujuan dan Prinsip-Prinsip Pernikahan............... 	 133
1.	 Pengertian.....................................................................................	 133
2.	 Tujuan............................................................................................	 134
3.	 Prinsip-Prinsip Pernikahan........................................................	 135

B.	 Hukum Pernikahan.................................................................... 	 137
C.	 Rukun dan Syarat Pernikahan................................................... 	 139
D.	 Prosedur Pernikahan................................................................. 	 143

1.	 Mengenal Pasangan Hidup.........................................................	 143
2.	 Nazhar (Melihat Calon Pasangan Hidup)................................	 143
3.	 Peminangan (Khitbah)................................................................	 144
4.	 Aqad Nikah...................................................................................	 146
5.	 Walimatul ‘Urusy.........................................................................	 147
6.	 Setelah Akad Nikah.....................................................................	 148

E.	 Hak dan Kewajiban Suami Istri................................................. 	 149
1.	 Kewajiban Suami..........................................................................	 149
2.	 Kewajiban Istri.............................................................................	 150

F.	 Putusnya Pernikahan dan Akibat Hukumnya.......................... 	 150
1.	 Thalaq............................................................................................	 151
2.	 Fasakh............................................................................................	 152
3.	 Khulu’............................................................................................	 152

G.	 Istilah dan Permasalahan-Permasalahan yang Berhubungan 
Dengan Perceraian..................................................................... 	 153
1.	 Syikak............................................................................................	 153
2.	 Iddah..............................................................................................	 153
3.	 Li’an................................................................................................	 154
4.	 Ila’...................................................................................................	 154
5.	 Zihar..............................................................................................	 155



ixSeri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Bab 7

Pranata Busana, Makan, dan Minum................ 	157

A.	 Pranata Busana (Fiqh Al-Libas)................................................ 	 157
1.	 Pengertian.....................................................................................	 157
2.	 Fungsi dan Tujuan Pakaian .......................................................	 161
3.	 Jilbab: Pakaian Wanita Muslimah .............................................	 165
4.	 Kriteria dan Adab Berpakaian ..................................................	 169

B.	 Pranata Makan dan Minum....................................................... 	 173
1.	 Pengertian.....................................................................................	 173
2.	 Prinsip-Prinsip Makan dan Minum..........................................	 174
3.	 Makanan dan Binatang yang Halal ...........................................	 178
4.	 Makanan Haram..........................................................................	 180
5.	 dalam Keadaan Darurat..............................................................	 185

C.	 Kesimpulan................................................................................ 	 185

Bab 8

Pranata Aqiqah, Qurban, dan Khitan............ 	187

A.	 Pranata Aqiqah.......................................................................... 	 187
1.	 Pengertian.....................................................................................	 187
2.	 Hukum Aqiqah............................................................................	 187
3.	 Waktu Aqiqah...............................................................................	 189
4.	 Jumlah Hewan Aqiqah................................................................	 190
5.	 Hikmah Akikah...........................................................................	 191

B.	 Pranata Qurban ........................................................................ 	 192
1.	 Definisi Qurban...........................................................................	 192
2.	 Sejarah Qurban............................................................................	 192
3.	 Syariat dan  Hukum Qurban......................................................	 193
4.	 Ketentuan Hewan dan Pembagian Daging Kurban ...............	 194
5.	 Waktu dan Cara Penyembelihan Qurban ................................	 196
6.	 Persoalan Seputar Qurban..........................................................	 197

C.	 Pranata Khitan .......................................................................... 	 200
1.	 Pengertian Khitan........................................................................	 200
2.	 Praktek Khitan di Berbagai Wilayah.........................................	 200
3.	 Urgensi Khitan.............................................................................	 201
4.	 Hukum Khitan.............................................................................	 202
5.	 Khitan Untuk Perempuan...........................................................	 204



x Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Bab 9

Pranata Politik Islam........................................... 	207

A.	 Pengertian ................................................................................. 	 207
1.	 Pengertian Bahasa........................................................................	 207
2.	 Pengertian Istilah.........................................................................	 208

B.	 Istilah-Istilah Penting dalam Fiqih Siyasah.............................. 	 209
1.	 Khilafah dan Khalifah.................................................................	 209
2.	 Imamah dan Imam......................................................................	 209
3.	 Imarah dan Amir.........................................................................	 210
4.	 Ahlul Halli Wal ‘Aqdi...................................................................	 210
5.	 Baiat (Teori Kontrak Sosial).......................................................	 211

C.	 Paradigma Hubungan Agama dan Negara dalam Islam.......... 	 212
1.	 Paradigma Integralisrik...............................................................	 213
2.	 Paradigma Simbiotik...................................................................	 214
3.	 Paradigma Sekularistik...............................................................	 215

D.	 Sistem Pemilihan Khalifah........................................................ 	 216
E.	 Prinsip-Prinsip Ketatanegaraan dalam Islam........................... 	 217

1.	 Prinsip Al-Musawah dan Al-Ikha (Persamaan dan 
Persaudaraan)...............................................................................	 217

2.	 Prinsip Al-Amanah (Akuntabilitas)..........................................	 218
3.	 Prinsip As-Salam (Perdamaian).................................................	 219
4.	 Prinsip At-Tasamuh (Toleransi).................................................	 219
5.	 Prinsip Al-Huriyah (Kebebasan)................................................	 219
6.	 Prinsip At-Tasyawur/As-Syura (Musyawarah).........................	 220
7.	 Prinsip Al-‘Adalah (Keadilan, Keseimbangan, dan Moderasi)... 	 221
8.	 Prinsip Al-Tha’ah (Ketaatan) .....................................................	 222

F.	 Politik Hubungan Internasional................................................ 	 223
1.	 Pembagian Wilayah Dunia.........................................................	 223
2.	 Dasar-Dasar Siyasah Dauliyah...................................................	 225
3.	 Hubungan Internasional diwaktu Damai.................................	 226
4.	 Hubungan Internasional di Waktu Perang...............................	 227
5.	 Penghentian Peperangan dan Penyelesaian Persengketaan...	 229

G.	 Persoalan-Persoalan Politik Islam Kontemporer..................... 	 230
1.	 Kepemimpinan Wanita...............................................................	 230
2.	 Oposisi dalam Islam....................................................................	 234
3.	 Demokrasi dalam Islam..............................................................	 236



xiSeri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Bab 10

Pranata Jinayah...................................................... 	241

A.	 Definisi Tindak Pidana (Jarimah)............................................. 	 241
B.	 Pengertian Jinayah Atau Jarimah.............................................. 	 241
C.	 Hukuman................................................................................... 	 242

1.	 Pengertian ....................................................................................	 242
2.	 Dasar Hukum...............................................................................	 243
3.	 Tujuan Hukuman.........................................................................	 244

D.	 Macam-Macam Jarimah............................................................ 	 244
1.	 Jarimah Hudud.............................................................................	 244
2.	 Tindak Pidana Kishash dan diat................................................	 256

E.	 Tujuan dan Hikmah Pemidanaan............................................. 	 257

Bab 11

Pranata Waktu dan Arah.................................... 	259

A.	 Pengertian dan Sejarah.............................................................. 	 259
1.	 Pengertian dan Istilah.................................................................	 259
2.	 Sejarah ..........................................................................................	 262

B.	 Macam-Macam Penanggalan di Indonesia............................... 	 263
1.	 Penanggalan Masehi....................................................................	 263
2.	 Penanggalan Cina (Tiongkok)...................................................	 264
3.	 Penanggalan Jawa Islam..............................................................	 265
4.	 Penanggalan Hijriyah..................................................................	 266

C.	 Sistem Penanggalan Hijrah....................................................... 	 267
1.	 Hisab..............................................................................................	 267
2.	 Rukyah..........................................................................................	 270
3.	 Imkanur Rukyah..........................................................................	 273

D.	 Penentuan Tanggal Ormas Islam Indonesia............................. 	 274
1.	 Dewan Da’wah Islamiyah Indonesia (Ddii).............................	 274
2.	 Persatuan Islam (Persis)..............................................................	 274
3.	 Hizbut Tahrir (Ht).......................................................................	 275
4.	 Nahdlatul Ulama (Nu)................................................................	 275
5.	 Muhammadiyah...........................................................................	 276
6.	 Departemen Agama.....................................................................	 276
7.	 Majelis Ulama Indonesia (Mui).................................................	 277



xii Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

F.	 Penentuan Tanggal Negara-Negara  Islam................................ 	 278
F.	 Hisab dan Penyatuan Kalender Internasional.......................... 	 279
G.	 Penentuan Waktu -Waktu Shalat............................................... 	 282
H.	  Penentuan Arah Kiblat............................................................. 	 290

1.	 Pengertian  Arah Qiblat..............................................................	 290
2.	 Menentukan Arah Qiblat............................................................	 291

Daftar Pustaka....................................................... 	297



1Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Bab 1

PENGANTAR PRANATA SOSIAL ISLAM

A.	 PENGERTIAN PRANATA SOSIAL ISLAM

Beberapa ahli sosiologi menterjemahkan pranata social dengan 
istilah yang berbeda-beda. Ada yang mengemukakan dengan lembaga 
kemasyarakatan, bangunan social ataupun lembaga social. Pranata 
berarti sistem tingkah laku social yang bersifat resmi serta adat istiadat 
dan norma yang mengatur tingkah laku manusia di masyarakat. 
Dengan demikian pranata social erat hubungannya dengan budaya 
manusia. Bagi ummat Islam tentu saja hal ini berasal dari ajaran dasar 
yaitu pengembangan dari al-Qur’an dan al-Hadits. Dilihat dari aspek 
kesejarahan maka pranata social dalam masyarakat Islam yang pernah 
menonjol adalah dalam bidang hukum, politik atau pemerintahan, 
peradilan, keamanan, kesehatan dan kesejahteraan.1

B.	 SUMBER PRANATA SOSIAL ISLAM

Sumber Hukum Islam adalah Wahyu Allah Swt yang dituangkan 
di dalam al-Qur’an dan Sunnah Rasulullah SAW. Ayat-ayat al-Qur’an 
yang berhubungan dengan hokum tidak banyak bila dibandingkan 
dengan jumlah keseluruhan ayat. Demikian pula bila dibandingkan 

1	 M. Yusran Asmuni, 1997. Dirasah Islamiyah 1 Pengantar Studi Al-Qur’an, Al-Hadits, Fiqh dan 
Pranata Sosial. (Jakarta : Raja Grafindo Persada), hlm.101.



2 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

dengan masalah yang harus diberi ketetapan hokum yang selalu 
muncul dalam kehidupan di dunia ini. Ayat-ayat al-Qur’an yang agak 
terinci hanya hokum ibadah dan hokum keluarga. Namun demikian 
secara umum Allah menerangkan bahwa semua masalah (pokok-
pokoknya) terdapat dalam al-Qur’an. Allah Swt berfirman: “Tiadalah 
Kami alpakan sesuatupun di dalam al-Kitab” (Q.S. Al-An’am/6: 38).2 

Pada masa sahabat apabila mereka menghadapi suatu masalah 
yang harus dipecahkan mereka lebih dahulu berpegang pada 
nash al Qur’an kemudian al-Hadits. Namun apabila tidak ditemui 
pemecahannya mereka berijtihad untuk menemukan hukumnya. 
Dalam berijtihad mereka berpegang pada pengalaman dalam bidang 
syariat, pergaulan mereka dengan Nabi dan rahasia-rahasia yang 
terkandung dalam al-Qur’an dan al-Hadits. Terkadang mereka 
menetapkan hokum dengan qiyas yaitu mengqiyaskan sesuatu yang 
ada nashnya.  Terkadang pula hokum ditetapkan sesuai dengan 
kemaslahatan dan menolak kemudharatan. Dengan demikian 
para sahabat memperkaya bahkan mengembangkan hokum Islam. 
Memang terdapat perbedaan pemahaman antara para mujtahid dalam 
memahami yang tersurat atau tersirat dalam al-Qur’an dan al-Hadits, 
lebih-lebih ketika Islam telah meluas dan ummat Islam mengenal 
berbagai intuisi, pemikiran dan budaya dimana Islam berkembang. 
Ketika masing-masing pemahaman itu mendapat pengikut maka 
lahirlah apa yang dinamakan madzhab dalam fiqh. Madzhab itu 
muncul dan berkembang dalam perjalanan sejarah Islam ketika 
kondisi social, politik dan ekonomi menuntut keberadaannya. Dalam 
literature Islam tentang madzhab dalam fiqh yang pertamakali dikenal 
adalah yang beridentifikasi dengan kota tempat tinggal mujtahid/
pimpian madzhab. Maka dikenallah madzhab Kuffah, Madinah dan 
Syiria. Sangat sulit untuk menentukan kapan madzhab itu muncul, 
keberadaannya bertahap, tumbuh dengan perlahan-lahan menurut 
kebutuhan situasi dan kondisinya dan menurut catatan sejarah, tidak 
seorang mujtahid yang sengaja atau mengaku dirinya membentuk 
madzhab. Dikalangan ulama/mujtahidin dalam ijtihadnya terdapat 
perbedaan-perbedaan, mereka masing-masing mempunyai dasar 
yang mereka pegangi, kemudian pendapatnya itu tersebar ke mana-

2	 Ade Dedi Rohayana, 2008. Ilmu Qawa’id Fiqhiyyah, Kaidah-Kaidah Hukum Islam, (Jakarta : 
Gaya Media Pratama), hlm.1



3Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

mana dan dianut oleh masyarakat kaum muslimin.3 
Pada abad II H/VIII M madzhab tidak lagi diidentifikasikan 

dengan tempat melainkan dikaitkan dengan nama kelompoknya, 
maka lahirlah Madzhab Ashhab Auza’I (pengikut auza’i) di Syria, 
Madhab Ashhab Abu Hanifah di Kuffah, Ashhab Malik Ibn Anas di 
kalangan penduduk Madinah.

Selanjutnya pada abad III H madzhab-madzhab ini beridentifikasi 
dengan nama seseorang, maka lahirlah madzhab Abu Hanifah (w. 150 
H/767 M), madzhab Malik Ibnu Anas (w. 179 H/795 M), madzhab 
Asy-Syafi’I (w. 204 H/820 M) dan madzhab Ibnu Hambal (w. 241 
H/855 M). Sebenarnya masih banyak lagi madzhab, akan tetapi 
empat madzhab itulah yang lebih dikenal dan dapat bertahan hingga 
sekarang. Tampaknya yang mendorong timbulnya ilmu fiqh lebih 
banyak didorong oleh kebutuhan agama. Lain halnya yang mendorong 
timbulnya ilmu Tauhid/Kalam lebih didominasi oleh factor politik, 
seperti timbulnya Madzhab Khawarij, dan Murji’ah.

Sejak keberadaannya, madzhab fiqh itu menjadi panutan 
atau identik dengan taklid, dan taklid dipandang sebagai sumber 
keterbelakangan, maka mulai abad kesembilan belas Masehi yaitu 
yang disebut abad kebangkitan ummat Islam, timbullah gerakan yang 
mencanangkan kembali kepada al-Qur’an dan al-Hadits atau setidak-
tidaknya dalam kondisi ittiba atau mengikuti metode berfikir yang 
tertuang dalam kaidah usul fiqh atau kaidah fiqhiyah yang dipakai 
oleh para imam madzhab yang disesuaikan dengan kondisi dan tempat 
ia berada, yang pada gilirannya akan hilanglah fanatisme terhadap 
madzhab tertentu. Hal ini didorong pula oleh kebutuhan kehidupan 
yang semakin pragmatis akibat adanya tantangan modernisasi dan 
globalisasi.4

C.	 ASAS-ASAS PRANATA SOSIAL ISLAM

Al-Qur’an mengajarkan kepada kita bahwa Allah yang Maha 
Kuasa terlibat dalam penciptaan, dan bahwa tak ada wujud diwaktu 
manapun yang tak memerlukan Allah.5. Termasuk adanya akal 

3	 M. Yusran Asmuni, 1997. Dirasah Islamiyah 1 Pengantar Studi Al-Qur’an, Al-Hadits, Fiqh dan 
Pranata Sosial. (Jakarta : Raja Grafindo Persada), hlm.102.

4	 M. Yusran Asmuni, 1997. Dirasah Islamiyah 1 ..., hlm.103-104.
5	 Muhammad Taqi Misbah, 1996. Monoteisme, Tauhid sebagai Sistem Nilai dan Akidah Islam, 

(Jakarta : Lentera), hlm.47.



4 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

menyebabkan manusia mengenal generalitas berbagai hal serta garis-
garis utama kebenaran dan kebatilan. Tetapi dalam hal-hal mendetai 
dan halus ia memerlukan tuntunan lain. Akal tidak mempunyai 
kemampuan untuk melihat semua detail. Misalnya, semua orang 
bijaksana tahu bahwa keadilan adalah baik, dan kedzaliman adalah 
buruk. Tetapi mereka tak dapat membedakan detail-detail kasus 
keadilan dan kedzaliman untuk menentukan dimana tepatnya 
keadilan dan kedzaliman itu. Hal ini dapat sampai pada suatu titik 
dimana kebenaran dipandang sebagai kebatilan, dan keadilan sebagai 
kedzaliman. Allah Yang Maha bijaksana yang menciptakan manusia 
untuk mencapai kesempurnaan secara sukarela tidak membiarkannya 
tanpa tuntunan semacam itu. Allah telah menimpali kekurangannya 
dalam pemahaman dan pengenalan dengan wahyu dan kenabian 
(nubuwwah). 6

Tuntunan tersebut ada tuntunan umum dan tuntunan khusus. 
Tuntunan umum yakni tuntunan yang meliputi kaum mukmin dan 
kaum kafir, yang bajik maupun yang durhaka. Sedangkan tuntunan 
khusus yakni tuntunan yang hanya untuk kaum mukmin, dimana 
orang kafir tidak berhak atasnya. Tuntunan khusus hanya meliputi 
orang-orang yang secara ikhlas beribadah kepada Allah Swt. 7 

Untuk memperoleh tuntunan khusus Ilahi dan sekaligus 
terangkul dalam kewalian khusus Allah kita harus menghargai nikmat 
Allah, membuang egoism dan menggantikannya dengan takwa. Ini tak 
tercapai dengan slogan semata, tak akan didapat dengan melaksanakan 
shalat belaka. Untuk itu hati manusia harus diserahkan kepada Allah 
dan motif amal perbuatan haruslah suci. Semangat keakuan dan 
kelompok harus dihapus dari kehidupannya; maksud dan tujuannya 
haruslah hanya demi kesempurnaannya. Ia harus menghasratkan 
tuntunan Allah bagi dirinya dan orang lain dan tidak menghendaki 
apapun selain keridlaan Allah Swt.8

D.	 KAIDAH-KAIDAH PRANATA SOSIAL ISLAM

Tidak semua pemecahan masalah hokum atas berbagai kehidupan 
manusia di dunia ini dirinci secara jelas dan tegas dalam Al-Qur’an 

6	 Muhammad Taqi Misbah, 1996. Monoteisme, ..., hlm.70.
7	 Muhammad Taqi Misbah, 1996. Monoteisme, ..., hlm.71.
8	 Muhammad Taqi Misbah, 1996. Monoteisme, ..., hlm.73.



5Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

dan Sunnah Rasulullaah Saw. Oleh karena itu lewat pendekatan 
linguistic (al-qawaaid al-lughawiyyah) para ahli ushul berusaha 
menetapkan kaidah-kaidah hokum. Al-Qur’an dan Sunnah yang 
berbahasa Arab akan dapat dipahami kandungan hokum-hukumnya 
dengan pemahaman yang sahih (valid) dengan memperhatikan 
bahasa Arab dan cara-cara pemahamannya. Pendekatan linguistic 
itu saja tidaklah memadai dan tidak cukup membantu memahami 
kaidah hokum. Oleh karena itu, berkenaan dengan persoalan ini 
para ahli ushul menetapkan kaidah-kaidah hokum yang dikenal 
dengan istilah al-qawaaid al-tasyri’iyyah. Para imam madzhab dalam 
mengistinmbatkan suatu hokum memiliki kerangka pikir tertentu 
yang dapat dijadikan sebagai aturan pokok, sehingga hasil ijtihadnya 
dapat dievaluasi secara obyektif oleh penerus-penerusnya. Kendati 
demikian kemampuan imam madzhab tidaklah sama, ketidaksamaan 
itu adakalanya dilatarbelakangi oleh kondisi serta lingkungan dimana 
ia berada. Oleh karena itu ia mencoba membahas generalisasi pokok-
pokok pikirannya melaluli kaidah-kaidah dasar sebagai acuan dalam 
beristinbat. Melalui kaidah-kaidah dasar tersebut dapat diketahui titik 
relevansi antara satu ijtihad dengan ijtihad lainnya. Aturan-aturan 
pokok inilah yang disebut dengan al-qawaid al-fiqhiyyah.

Kajian fiqh sangatlah luas, oleh karena itu perlu adanya 
kristalisasi berupa kaidah-kaidah fiqhiyyah yang sifatnya universal. 
Kaidah-kaidah ini berfungsi sebagai klarifikasi terhadap masalah-
masalah furu’menjadi beberapa kelompok, dan tiap-tiap kelompok 
itu merupakan kumpulan dari masalah-masalah yang serupa. Dengan 
berpegang pada kaidah-kaidah ini para mujtahid merasa lebih mudah 
dalam mengeluarkan hokum bagi suatu masalah.9

Kaidah-kaidah yang dibentuk oleh para ulama pada dasarnya 
berpangkal dan menginduk kepada lima kaidah pokok. Kelima kaidah 
pokok inilah yang melahirkan bermacam-macam kaidah yang bersifat 
cabang. Sebagian ulama menyebut kelima kaidah pokok tersebut 
dengan istilah al-qawaid al-khams (kaidah-kaidah yang lima). Kelima 
kaidah tersebut:
1.	 Setiap perkara tergantung pada niatnya.
2.	 Kemadharatan harus dihilangkan.
3.	 Adat dapat dipertimbangkan menjadi hokum.

9	 Ade Dedi Rohayana, 2008. Ilmu Qawa’id Fiqhiyyah, Kaidah-Kaidah Hukum Islam, (Jakarta : 
Gaya Media Pratama), hlm.3-4.



6 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

4.	 Kesulitan (kesempitan) dapat menarik kemudahan.
5.	 Keyakinan tidak dapat hilang oleh keraguan.10

E	 BIDANG-BIDANG PRANATA SOSIAL ISLAM

Berkenaan dengan ketertiban masyarakat, adalah ummah 
bertujuan sebagai saksi bagi perwujudan perutusan Tuhan seperti 
yang tertera dalam Al-Qur’an atau terutama pelaksanaan ibadah dan 
amanah. Untuk melaksanakan ketertiban social berdasar pada semua 
ini, maka ahli-ahli fikih Islam telah menghimpun dan menyusun 
peraturan-peraturan Tuhan untuk menciptakan system yang disebut 
syari’ah atau Undang-Undang Suci Islam. Undang-undang ini dari 
segi sejarahnya telah diatur di bawah Lima kategori umum:
1.	 Kepercayaan (I’tiqadat) yang terdiri dari enam pasal tentang 

kepercayaan Islam.
2.	 Akhlak atau adab yang membahas tentang keutamaan-keutamaan 

atau kebaikan akhlak.
3.	 Persembahan kepada Tuhan dan ibadah yang diuraikan dalam 

rukun Islam yang lima.
4.	 Muamalah yang membicarakan tentang kewajiban individu 

dalam masyarakat dan meliputi perjanjian, jaminan, perkongsian 
dan perniagaan disamping hal-hal yang termasuk di bawah 
tajuk undang-undang perdata atau keluarga seperti perkawinan, 
mahar, talak, warisan, anak angkat, dan lain-lain.

5.	 Hukuman (‘Uqubat) yang berhubungan dengan pencurian, 
perzinaan, saksi palsu, dan lain-lain.

Kelima prinsip ini menunjukkan bagaimana luasnya hukum Islam 
yang sebenarnya meliputi semua tingkah laku manusia. Selanjutnya 
aspek agama dan moral meliputi semuanya, maka semua tindakan 
dibagikan kepada yang berikut ini:
1.	 Wajib (fard), baik sebagai individu atau sebagai kumpulan.
2.	 Dianggap baik (Sunnah, mandub, mustahab).
3.	 Mubah atau boleh dibuat.
4.	 Makruh atau dianggap tidak baik.
5.	 Dilarang (haram).

10	 Ade Dedi Rohayana, 2008. Ilmu Qawa’id Fiqhiyyah, ..., hlm.201, 214, 218, 225, 231. Lihat 
juga : Asjmuni Abdurrahman, 2003. Qawa’id Fiqhiyyah, Arti, Sejarah, Dan Beberapa Qa’idah 
Kulliyah.(Yogyakarta : Suara Muhammadiyah), hlm.19-54.



7Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Seperti telah diterangkan, sumber pertama undang-undang Islam 
adalah Al-Qur’an yang pada dasarnya adalah Peraturan Ilahi dan nasehat-
nasehat moral tentang kepercayaan kepada Allah, kasih sayang, kebaikan 
hati, kejujuran, menepati janji, kesabaran, keberanian dan lain-lain. 11

11	 Hasan Langgulung, 1989.  Manusia dan Pendidikan, Suatu Analisa Psikologi, Filsafat dan 
Pendidikan, (Jakarta : Pustaka Al-Husna), hlm : 88-90.



8 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



9Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Bab 2

PRANATA MUAMALAH

A.	 KETENTUAN POKOK FIQH MUAMALAH

1.	 Pengertian Fiqh Muamalah 

Kata fiqh muamalah terdiri dari dua kata yaitu fiqh dan muamalah. 
Fiqh secara bahasa artinya faham dan pengertian. Sementara secara 
teknis, fiqh dimaknai sebagi al-hukm al-Islami (hukum Islam) atau al-
hukm as-syar’i (hukum syara’). Sementara muamalah secara bahasa 
berasal dari kata يعامل- عامل –  ,(amala-yuamilu-mu’amalatan)  معاملة 
yang bermakna saling berbuat atau perbuatan timbal balik. Sehingga 
muamalah dimaknai sebagai pergaulan antar manusia dalam rangka 
memenuhi kebutuhan hidupnya. Hal ini karena, manusia adalah 
makhluk sosial, makhluk yang berkodrat hidup dalam masyarakat, 
yang membutuhkan manusia lain, baik secara sadar atau tidak, untuk 
saling memenuhi kebutuhan hidupnya.1 Sehingga dengan demikian, 
fiqh muamalah dimaknai sebagai hukum-hukum yang mengatur 
hubungan antar satu orang dengan orang lain dalam kaitanya dengan 
kegiatan ekonomi, bisnis, kerjasama, atau yang lainya.  

1	 Ahmad Azhar Basyir, Asas-asas Hukum Muamalah (Yogyakarta: Perpustakaan UII, 1988 ), 
hlm 7



10 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

2.	 Ruang Lingkup Fiqh Muamalah

Ruang lingkup fiqh muamalah dibagi menjadi dua, yaitu al-
muamalah al-adabiyah dan al-muamalah al-madiyah. 

1)	 Al- Mu’amalah Al-Adabiyah. 

Dalam muamalah adabiyah ini yang menjadi lingkup pembahasan 
adalah aspek moral yang harus dimiliki oleh manusia (pihak-pihak 
yang melakukan transaksi), seperti munculnya ijab Kabul, atas 
dasar keridaan masing-masing pihak, tidak dalam kondisi terpaksa, 
transparan, jujur, babas dari unsure gharar (tipuan) dan lain-lain. 
Demikian juga aspek moral yang harus dijauhi, seperti tadlis (tidak 
transparan), gharar, risywah (sogok), ihtikar (penimbunan) dan 
perilaku yang merugikan bagi salah satu pihak yang bersumber dari 
indera manusia. 

2)	 Al-Mu’amalah Al-Madiyah. 

Dalam muamalah al-madiyah ruang lingkup pembicaraannya 
meliputi bentuk-bentuk perikatan  (akad tertentu) seperti jual beli 
(al-ba’i), gadai (rahn), al-ijarah, al-istisna, al-kafalah, al-hawalah, al-
wakalah, al-shulh, al-syirkah, al-mudharabah, al-hibah, al-muzaraah, 
al-musaqah, al-wadi’ah, al-ariyah, al-qismah, al-qardl dan lain-lain. 
Pada prinsipnya dalam ruang lingkup al-muamalah al-madiyah ini 
dibahas tentang pelembagaan akad dengan berbagai macam jenisnya. 
Semua jenis akad tersebut akan menjamin dapat terpraktekkannya al-
muamalah al adabiyah secara fair.2

3.	 Asas-Asas Fiqh Muamalah

Para ulama berbeda pendapat dalam menyimpulkan tentang 
prinsip-prinsip muamalah. Dr. Juhaya S. Praja, dalam bukunya 
Filsafat Hukum Islam menyimpulkan bahwa asas-asas muamalat ada 
lima macam, yaitu (1) tabadulul manafi’, (2) Pemerataan, (3) ‘adamul 
ghurur, (4) al-birr wa al-taqwa, dan (5) Musyarakah.3 Dan dalam 
pembahasan ini ditambah tiga hal lagi, yaitu (6) at-tauhid, (7) al-
‘adalah, dan (8) ‘an taradhin. 

2	 M. Yazid Afandi, Fiqh Muamalah dan Implementasinya Dalam Lembaga Keuangan Syariah 
(Yogyakarta: Logung Pustaka, 2009), hlm 9

3	 Dr. Juhaya S. Praja, Filsafat Hukum Islam, (Bandung: Penerbit Piara, 1993), hlm. 173-175.



11Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

1)	 Asas at-Tauhid

Tauhid merupakan fondasi ajaran Islam. Dengan tauhid, manusia 
menyaksikan bahwa “tiada sesuatu pun yang layak disembah selain 
Allah” dan “tidak ada pemilik langit, bumi dan isinya, selain dari pada 
Allah” karena Allah adalah pencipta alam semesta dan isinya dan 
sekaligus pemiliknya, termasuk pemlik manusia dan seluruh sumber 
daya yang ada. Karena itu, Allah adalah pemlik hakiki. Manusia hanya 
diberi amanah untuk “memilki” untuk sementara waktu, sebagai 
ujian bagi mereka. Allah adalah pemilik mutlak atas segala-galanya. 
Dalam konsep Islam, segala sesuatu yang ada tidak diciptakan sia-sia, 
tetapi memiliki tujuan. Tujuan diciptakannya manusia adalah untuk 
beribadah kepada-Nya. Karena itu segala aktivitas manusia dalam 
hubunganya dengan alam (sumber daya) dan manusia (muamalah) 
dibingkai dengan kerangka hubungan dengan Allah. Karena kepada-
Nya manusia akan mempertaggungjawabkan segala perbuatanya, 
termasuk aktivitas ekonomi.

2)	 Asas al-‘Adalah

Allah memerintahkan manusia untuk berbuat adil. Allah adalah 
pencipta segala sesuatu, dan salah satu sifatnya adalah adil. Dia tidak 
membeda-bedakan perlakuan terhadap makhluk-Nya secara zalim. 
Manusia sebagai khalifah di muka bumi harus memelihara hokum 
Allah di bumi, dan menjamin bahwa pemakaian segala sumber 
daya diarahkan untuk kesejahteraan manusia, supaya mendapat 
manfaat dari padanya secara adil dan baik. Islam mendifinisikan 
adil sebagai “tidak menzalimi dan tidak dizalimi”. Implikasi ekonomi 
dari nilai ini adalah bahwa pelaku ekonomi tidak dibolehkan untuk 
mengejar keuntungan pribadi bila hal itu merugikan orang lain atau 
merusak alam. Tanpa keadilan, manusia akan terkotak-kotak dalam 
berbagai golongan, yang saling menzalimi antara satu dengan lainya, 
sehingga terjadi eksploitasi manusia atas manusia. Masing-masing 
berusaha mendapatkan hasil yang lebih besar dari pada usaha yang 
dikeluarkannya karena kerakusanya.

3)	 Asas Tabadulul Manafi’

Asas tabadulul manafi’ berarti bahwa segala bentuk kegiatan 
muamalat harus memberikan keuntungan dan manfaat bersama bagi 
pihak-pihak yang terlibat. Asas ini merupakan kelanjutan dari prinsip 



12 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

at-ta’awun (kerjasama, saling tolong), sehingga asas ini bertujuan 
menciptakan kerja sama antar individu atau pihak-pihak dalam 
masyarakat dalam rangka saling memenuhi keperluanya masing-
masing dalam rangka kesejahteraan bersama.

4)	 Asas Pemerataan dan keseimbangan

Asas pemerataan adalah penerapan prinsip keadilan dalam 
bidang muamalat yang menghedaki agar harta itu tidak hanya dikuasai 
oleh segelintir orang sehingga, harta itu harus terdistribusikan secara 
merata di antara masyarakat, baik kaya maupun miskin. Oleh karen 
itu, pensyari’atan zakat, infaq, dan shadaqah yang harus dijalankan dan 
laksanakan, menunjukan bahawa harta pada prinsipnya tidak boleh 
dikuasi, dan dimanfaatkan oleh segelintir orang. Asas ini merupakan 
pelaksanaan firman Allah dalam QS al-Hasyr: 7.

ي  ِ وَلِذ وَللِرَّسُولِ  فَلِلَّهِ  قُرَى 
ْ
ال هْلِ 

َ
أ مِنْ   ِ رسَُولِه َىَل  ع َّهُ  الل فَاءَ 

َ
أ مَا 

 َ ْ لا يكَُونَ دُولةًَ بَيْن
َي

بِيلِ ك مَسَاكِيِن وَابنِْ السَّ
ْ
َتاَمَى وَال

ْي
قُرْبَى وَال

ْ
ال

عَنهُْ  نَهَاكُمْ  وَمَا  فَخُذُوهُ  الرَّسُولُ  آتاَكُمُ  وَمَا  مِنكُْمْ  غْنِيَاءِ 
َ ْأ
ال

عِقَابِ 
ْ
َّهَ شَدِيدُ ال َّهَ إِنَّ الل فاَنْتَهُوا وَاتَّقُوا الل

Apa saja harta rampasan (fai-i) yang diberikan Allah kepada RasulNya 
(dari harta benda) yang berasal dari penduduk kota-kota Maka adalah 
untuk Allah, untuk rasul, kaum kerabat, anak-anak yatim, orang-
orang miskin dan orang-orang yang dalam perjalanan, supaya harta 
itu jangan beredar di antara orang-orang Kaya saja di antara kamu. 
apa yang diberikan Rasul kepadamu, Maka terimalah. dan apa yang 
dilarangnya bagimu, Maka tinggalkanlah. dan bertakwalah kepada 
Allah. Sesungguhnya Allah amat keras hukumannya. (QS al-Hasyr 
(59): 7).

5)	 Asas An Taradin (Suka Sama Suka)

Asas ini menyatakan bahwa setiap bentuk muamalat antar 
individu atau antar pihak harus berdasarkan kerelaan masing-masing. 
Kerelaan di sini dapat berarti kerelaan melakukan suatu bentuk 
muamalat, amupunkerelaan dalam arti kerelaan dalam menerima dan 
atau menyerahkan harta yang dijadikan obyek perikatan dan bentuk 



13Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

muamalat lainya. Asas ini didasarkan atas firman allah QS an-Nisa 
(4): 29.

نْ 
َ
 أ

َّال
َاطِلِ إِ

ْب
مْوَالكَُمْ بيَنَْكُمْ باِل

َ
أ كُلوُا 

ْ
ينَ آمَنُوا لا تأَ ِ

َّذ
هَا ال يُّ

َ
ياَ أ

َّهَ  إِنَّ الل نْفُسَكُمْ 
َ
أ تَقْتُلوُا  َارَةً عَنْ ترََاضٍ مِنكُْمْ وَلا  تكَُونَ تِج

نَ بكُِمْ رحَِيماً  كَا
Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu saling memakan harta 
sesamamu dengan jalan yang batil, kecuali dengan jalan perniagaan 
yang berlaku dengan suka sama-suka di antara kamu. dan janganlah 
kamu membunuh dirimu. Sesungguhnya Allah adalah Maha Penyayang 
kepadamu. (QS an-Nisa (4): 29).

6)	 Asas ‘Adamul Ghurur

Asas adamul gurur berarti bahwa pada setiap bentuk muamalah 
tidak boleh ada gurur, yaitu tipu daya atau sesuatu yang menyebabkan 
salah satu pihak merasa dirugikan oleh pihak lainya sehingga 
mengakibatkan hilangnya unsur keralaan salah satu pihak dalam 
melakukan suatu transaksi atau perikatan. 

7)	 Asas Al-Birr Wat-Taqwa

Asas ini menekankan bahwa bentuk muamalat dan pertukaran 
manfaat itu dalam rangka pelaksanaan saling tolong antar sesama 
manusia untuk al-birr wa at-taqwa, yakni kebajikan dan ketakwaan 
dalam berbagai bentuknya. Dengan kata lain, muamalat yang 
bertentangan dengan kebajikan dan ketakwaan atau bertentangan 
dengan tujuan-tujuan kebajikan dan ketakwaan tidak dapat dibenarkan 
oleh Islam.

8)	 Asas Musyarakah

Asas musyarakah mengendaki bahwa setiap bentuk muamalat 
merupakan musyarakah, yakni kerja sama antar pihak yang saling 
menguntungkan bukan saja bagi pihak yang terlibat melainkan juga 
bagi keseluruhan masyarakat manusia. Oleh karena itu, ada sejumlah 
harta yang dalam muamalat diperlakukan sebagi milik bersama 
dan sama sekali tidak dibenarkan dimilki oleh perorangan. Asas ini 
melahirkan dua bentuk pemilikan, yaitu: Pertama, milik pribadi atau 



14 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

perorangan (milk adamiy), yakni harta atau benda dan manfaat yang 
dapat dimilki secara perorangan. Kedua, milik bersama atau milik 
umum yang disebut haqq Allah  atau haqqullah. Benda atau harta 
milik Allah itu dikuasi oleh negara, seperti air, udara, dan kandungan 
bumi baik mineral maupun barang tambang lainya. Bahkan ada harta 
yang dinyatakan rasulullah sebagai harta yang dimiliki bersama oleh 
seluruh umat manusia, yaitu air, api dan garam.

Selain prinsip-prinsip di atas, di antara para ulama dan para ahli 
ekonomi Islam ada yang menambahkan beberapa prinsip lain, yaitu: 1) 
Terdapat perbedaan antara yang halal dan yang haram dalam mencari 
dan memanfaatkan kekayaan dan sumber daya alam. 2) Larangan 
menumpuk harta dan tidak menafkannya atau menelantarkannya. 3) 
Adanya jaminan social. 4)Pemberdayaan zakat dan wakaf. 5) Larangan 
riba. Dan 6) adanya peran pemerintah dalam mengatur perekonomian 
sebagai upaya mewujudkan keadilan sosial. 

B.	 PANDANGAN ISLAM TENTANG HARTA

1.	 Pengertian Harta 

Harta di dalam Islam dikenal dengan istilah al-mal (singular) dan 
al-Amwal (plural). Dan istilah tersebut sudah biasa digunakan dalam 
bahasa Indonesia walaupun dalam skala yang terbatas, contohnya 
adalah zakat mal. Secara bahasa, kata al-mal, berasal dari kata ma-
la-yamilu, yang bermakna condong dan kecenderungan. Karena al-
mal (harta) pada umumnya merupakan hal/benda yang menjadikan 
manusia cenderung untuk senang memilikinya, menyimpanya, 
dan mencarinya, baik dalam bentuk materi maupun dalam bentuk 
manfaat.4 

2.	 Kepemilikan dan Prinsip Pengelolaan Harta dalam Islam

Kekhasan konsep Islam mengenai hak kepemilikan senantiasa 
dikaitkan dengan dua ranah yang senantiasa terhubung, yaitu 
individual dan sosial, yang mana nilai-nilai moral menjadi tambatan 
relasi antar keduanya. Dalam hal ini Islam berbeda dari kapitalisme 
dan komunisme, karena tidak ada satupun dari keduanya itu 
yang berhasil dalam menempatkan individu selaras dalam mosaic 

4	  Dr. Nasrun Haroen, Fiqh Muamalah, hlm. 73.



15Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

social. Hak milik pribadi merupakan dasar kapitalisme, sebaliknya 
penghapusan kepemilikan pribadi merupakan pokok ajaran sosialis. 
Pemilikan kekayaan yang tidak terbatas dalam kapitalisme pasti 
tidak luput dari kecaman bahwa ia turut bertanggung jawab akan 
kesenjangan distribusi kekayaan dan pendapatan secara mencolok. 
Dalam kapitalisme, perusahaan sebagai produsen memiliki hak 
monopoli harga dan produksi. Hak milik yang tidak ada batasnya ini 
telah membuat si kaya menjadi lebih kaya dan si miskin menjadi lebih 
miskin. 

Sementara itu, komunisme yang mendasarkan pada prinsip 
kolektivisme atau segala sesuatunya adalah milik negara, menyebabkan 
dihapuskannya kepemilikan pribadi. Sekalipun perencanaan bersifat 
totaliter yang dituntun oleh konsep hak milik kolektif dapat membantu 
untuk meniadakan pengangguran, distribusi yang tidak adil, dan 
banyak kekurangan-kekurangan kapitalis lainnya, namun hal ini tidak 
bebas dari keterbatasan-keterbatasan tertentu yang bersifat serius, 
yaitu mengenai soal insentif dan soal kebebasan pribadi. Di bawah 
komunisme, jalan perkembangan ekonomi yang sebenarnya telah 
membuat manusia menjadi mesin.

Islam memelihara keseimbangan (tawazun;equalibrium) antara 
kepentingan pribadi dan kepentingan umum, antara kedermawanan 
dan kehematan. Islam tidak hanya mengakui hak milik pribadi 
tetapi juga menjamin distribusi kekayaan yang seluas-luasnya dan 
paling bermanfaat melalui lembaga-lembaga yang ada, dan melalui 
peringatan-peringatan moral.5 Ekonomi Islam memiliki konsep 
kepemilikan yang dikatakan sebagai kepemilikan multi jenis. Bentuk 
kepemilikan tersebut dirumuskan dalam dua kelompok, yakni bentuk 
kepemilikan swasta (private) dan kepemilikan bersama yang terbagi 
menjadi dua kelompok kepemilikan yakni kepemilikan public dan 
kepemilikan Negara.6 

Kepemilikan private, menurut Baqir ash-Sadr hanya terbatas pada 
hak memakai dan adanya prioritas untuk menggunakan hak, serta 
untuk melarang orang lain untuk menggunakan sesuatu yang telah 
menjadi miliknya. Bentuk kepemilikan yang kedua adalah kepemilikan 

5	 M.A Mannan, Islamic Economics, Theory and Practice (terj)(Yogyakarta: PT. Dana Bakti Prima 
Yasa), hlm 64

6	 Lihat dalam Euis amalia, Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam, Dari Masa Klasik Hingga 
Kontemporer (Jakarta: Asatrus, 2005,  hlm 225.



16 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

bersama, yang dibagi menjadi kepemilikan public dan kepemilikan 
Negara. Perbedaan keduanya terletak pada tata cara pengelolaannya. 
Kepemilikan public harus digunakan untuk kepentingan seluruh 
anggota masyarakat. Beberapa sector kepemilikan public misalnya 
rumah sakit, sekolah dan infrastruktur jalan. Sedangkan kepemilikan 
Negara dapat digunakan tidak hanya bagi kebaikan semua orang, 
malainkan juga dapat digunakan untuk suatu bagian tertentu dari 
masyarakat, jika memang negara menghendaki demikian.7 Salah 
satu contohnya adalah pemberian subsidi oleh pemerintah kepada 
masyarakat yang termasuk dalam kategori miskin.

Menurut MA. Mannan, terdapat delapan prinsip yang mengatur 
kekayaan pribadi, yaitu:
1)	 Pemanfaatan harta benda secara terus menerus.
2)	 Pembayaran zakat sebanding dengan harta yang dimiliki.
3)	 Penggunaan yang bermanfaat.
4)	 Penggunaan harta benda tanpa merugikan orang lain.
5)	 Memiliki harta benda yang sah.
6)	 Penggunaan harta benda dengan berimbang.
7)	 Penggunaan harta benda dengan tujuan memperoleh keuntungan 

atas haknya.
8)	 Penerapan hukum waris yang tepat.

C.	 KONSEP AKAD DALAM FIQH MUAMALAH

1	 Pengertian Akad

Berasal dari kata al-‘aqd yang berarti perikatan, perjanjian dan 
permufakatan (al-ittifaq). Pertalian ijab (pernyataan melakukan 
ikatan) dan Kabul (pernyataan penerimaan ikatan) sesuai dengan 
kehendak syariat yang berpengaruh pada obyek perikatan. Yang 
dimaksud dengan “yang sesuai dengan kehendak syariat” adalah 
bahwa seluruh perikatan yang dilakukan oleh dua pihak atau lebih 
tidak boleh apabila tidak sejalan dengan kehendak syariat, misal 
kesepakatan untuk melakukan transaksi riba, menipu orang lain, 
atau merampok kekayaan orang lain. Adapun pencantuman kalimat 
“berpengaruh pada objek perikatan” maksudnya adalah terjadinya 
perpindahan kepemilikan dari satu pihak (yang melakukan ijab) 

7	 Muhammad Hambali, Pemikiran Ekonomi Muhammad Baqir Ash-Sadr dalam Nur Chamid, 
Jejak Langkah Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), hlm 324



17Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

kepada pihak lain (yang menyatakan kabul).8

2	 Dasar Hukum aqad

Banyak ayat al-qur’an yang menyinggung tentang aqad yang 
merupakan suatu bentuk perjanjian, dan tuntutan pemenuhan janji 
yang diikrarkan pada saat akad.  

عُقُودِ
ْ
وْفوُا باِل

َ
ينَ آمَنوُا أ ِ

َّذ
هَا ال يُّ

َ
ياَ أ

Hai orang-orang yang beriman, penuhilah aqad-aqad itu. (QS al-
Maidah: 1)

وْفُوا 
َ
هُ وَأ شُدَّ

َ
حْسَنُ حَتَّى يَبلْغَُ أ

َ
َ أ َتِيمِ إلِا باِلَّتِي هِي

ْي
وَلا تَقْرَبُوا مَالَ ال

تُمْ وَزِنوُا 
ْ
كَيلَْ إِذَا كِل

ْ
وْفُوا ال

َ
نَ مَسْئوُلا )٣٤(وَأ عَهْدَ كَا

ْ
عَهْدِ إِنَّ ال

ْ
باِل

وِيلا )٣٥(
ْ
حْسَنُ تأَ

َ
ٌ وَأ مُسْتَقِيمِ ذَلكَِ خَيْر

ْ
قِسْطَاسِ ال

ْ
باِل

Penuhilah janji; Sesungguhnya janji itu pasti diminta pertanggungan 
jawabnya. Dan sempurnakanlah takaran apabila kamu menakar, 
dan timbanglah dengan neraca yang benar. Itulah yang lebih utama 
(bagimu) dan lebih baik akibatnya. (QS al-Isra’: 34-35)

هَدُوا مُوفوُنَ بعَِهْدِهِمْ إِذَا عَا
ْ
وَال

Dan orang-orang yang menepati janjinya apabila ia berjanji,  (QS al-
Baqarah: 177)

مُتَّقِيَن )٧٦(
ْ
ِبُّ ال َّهَ يُح إِنَّ الل

وْفَى بعَِهْدِهِ وَاتَّقَى فَ
َ
بلََى مَنْ أ

(Bukan demikian), Sebenarnya siapa yang menepati janji (yang dibuat)
nya dan bertakwa, Maka Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang 
yang bertakwa. (QS Ali Imron: 76)

3	 Asas-asas akad

Dalam fiqh muamalah, akad yang dilakukan oleh pihak yang 
berakad mempunyai asas tertentu yang merupakan prinsip dan 

8	 Abdul Aziz Dahlan et al, Ensiklopedi Hukum Islam (Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve, 1996), 
hlm 63



18 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

landasan bila sebuah akad digunakan. Asas tersebut adalah:

1)	 Asas al-Ibahah (Kebolehan)

Asas ini merupakan asas umum dalam hokum islam, kepadanya 
berlaku kaidah fiqh, Al aslu fil asyai al-ibahah hatta yadullu ad-
daliilu ‘ala at-tahrim, yang artinya“pada dasarnya dalam muamalah 
segala sesuatu itu boleh kecuali ada dalil yang melarangnya. Kadah 
diatas memberikan ruang yag seluas-luasnya dalam fiqh muamlah 
untuk menciptakan berbagai kreatifitas akad baru selama tidak 
bertentangnan dengan aturan yang tertera dalam al-Qur’an dan 
Hadist shahih.

2)	 Asas al-Hurriyah (kebebasan)

Asas kebebasan dalam Islam tidak berarti bebas secara mutlak, 
akan tetapi bebas dengan persyaratan tertentu. Asas ini berdasarkan 
kaidah: “khurriyatu al-amri makhduudatan bi khurriyatu al-ghair” 
kebebasan seseorang terbatasi oleh kebebasan orang lain.

3)	 Asas konsensualisme

Dalam hukum Islam umumnya perjanjian itu bersifat konsensual 
tanpa harus dipenuhi oleh formalitas tertentu. Dalam asas ini berlaku 
kaidah “pada dasarnya perjanjian itu adalah kesepakatan para pihak 
dan akibat hukumnya adalah apa yang mereka tetapkan melalui janji”.

4)	 Asas “janji” itu mengikat

Akad atau kesepakatan yang telah dibuat oleh para pihak 
dipandang mengikat pihak-ihak yang telah membuatnya.

5)	 Asas at-tawazuniyah (keseimbangan)

Dalam hal ini Islam memandang perlu adanya keseimbangan 
antara orang yang berakad, baik keseimbangan antara apa yang 
diberikan dan apayang diterima maupun keseimbangan dalam 
memikul resiko.

6)	 Asas al-amanah (Trust)

Asas ini dimaksud bahwa masing-masig pihak yang melakukan 
akad haruslah beritikad baik dalam bertransaksi dengan pihak lainnya 
dan tidak dibenarkan mengeksploitasi ketidaktahuan mitranya.



19Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

7)	 Asas al-‘adalah (keadilan)

Keadilan merupakan salah satu unsure yang ingin diwujudkan 
oleh para pihak yang malakukan akad, namun dalam dunia modern 
sering ditemukan sebuah keterpaksanaan salah satu pihak karena 
dipaksa oleh pihak lain dalam bentuk klausul perjanjian tanpa ada 
negosiasi.

8)	 Asas al-Maslahah (kemaslahatan)

Akad yang dibuat hendaknya mewujudkan kemaslahatan bagi 
semua pihak yang melakukan akad dan tidak boleh mendatangkan 
kerugian dan keadaan yang memberatkan.

4	 Macam-Macam Akad 

Akad di dalam Islam terbagai dalam berbagai macam bentuk. Al-
Kasani membagi akad ke dalam 18 jenis, yaitu:9

1)	 Al-ijarah (sewa menyewa)

Kata al-Ijarah dalam bahasa Arab berarti upah, sewa, jasa, atau 
imbalan. Al-ijarah merupakan salah satu bentuk kegiatan muamalah 
dalam memenuhi kebutuhan hidup manusia dalam konteks hubungan 
dengan manusia lain. Secara istilah, antara ulama satu dengan yang 
lainya tidak seragama dalam mendifisikan ijarah. Di antara ulama ada 
yang mendifiniskan Ijarah sebagai transaksi manfaat atau jasa dengan 
imbalan tertentu. Sementara, ulama Hanafiyah mendifinisikan 
ijarah dengan transaksi terhadap suatu manfaat dengan imbalan. 
Sedangkan ulama Syafi’iyah mendifinisikan ijarah dengan transaksi 
terhadap suatu manfaat yang dituju, tertentu, bersifat mubah, dan 
boleh dimanfaatkan dengan imbalan tertentu. Dan ulama Malikiyah 
dan Hanabilah mendifinisikan ijarah dengan pemilikan manfaat 
sesuatu yang dibolehkan (mubah) dalam waktu tertentu dengan suatu 
imbalan.10 

2)	 Al-Istishna’ (penempaan)

Al-istishna’ berasal dari kata shana’a-yashna’u-shon’an yang 
mengandung  makna membuat, mencipta, dan mengadakan sesuatu. 

9	 Al Kasani, Bada’i Al-Shana’i Fi Tartib Al-Syara’i (Mesir:Mathba’ah al Jamaliyah, 1910) V:259 
dalam Yazid Afandi, Fiqh Muamalah Dan Implementasinya Dalam Lembaga Keuangan 
Syariah (Yogyakarta: logung Pustaka), hlm 39

10	 Dr. H. Nasrun Haroen, Fiqh Muamalah (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2007), hlm. 228-229.



20 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Sementara al-istihna’ adalah permintaan untuk mengadakan atau 
menciptakan sesuatu. Secara istilah, al-istishna’ adalah permintaan 
seseorang kepada pihak lain untuk membuatkan atau menciptakan 
sesuatu barang dengan imbalan harga tertentu yang telah disepakati.  

3)	 Al-bai (jual beli)

Secara etimologi, al-bay’u البيع (jual beli) berarti mengambil dan 
memberikan sesuatu, dan merupakan derivasi (turunan) dari الباع 
(depa) karena orang Arab terbiasa mengulurkan depa mereka ketika 
mengadakan akad jual beli untuk saling menepukkan tangan sebagai 
tanda bahwa akad telah terlaksana atau ketika mereka saling menukar 
barang dan uang. Adapun secara terminologi, jual beli adalah transaksi 
tukar menukar yang berkonsekuensi beralihnya hak kepemilikan, dan 
hal itu dapat terlaksana dengan akad, baik berupa ucapan maupun 
perbuatan. Sayid Sabiq, di dalam Fiqhus sunnah menyebutkan bahwa 
al-bay’u adalah transaksi tukar menukar harta yang dilakukan secara 
sukarela atau proses mengalihkan hak kepemilikan kepada orang lain 
dengan adanya kompensasi tertentu dan dilakukan dalam koridor 
syariat.11 Dengan ungkapan lain, jual beli adalah tukar menukar harta 
secara suka rela atau peralihan pemilikan dengan cara penggantian 
menurut bentuk yang dibolehkan.

4)	 Al-kafalah (tanggungan)

Kafalah secara bahasa memiliki arti al-dhaman, hamalah, dan 
za’amah yang ketiganya berarti jaminan, beban, dan tanggungan. 
Sementara secara istilah, kafalah didefinisikan sebagai kesanggupan 
untuk memenuhi hak yang telah menjadi kewajiban orang lain, 
kesanggupan untuk mendatangkan barang yang ditanggung atau 
untuk menghadirkan orang yang mempunyai kewajiban terhadap 
orang lain. Atau dengan istilah lain, kafalah adalah akad yang 
mengandung kesanggupan seseorang untuk mengganti atau 
menanggung kewajiban hutang orang lain apabila orang tersebut 
tidak dapat memenuhi kewajibannnya. Sedangkan dalam istilah lain, 
kafalah adalah akad yang tertuang di dalamnya tentang kesanggupan 
seseorang untuk menanggung hukuman yang seharuasnya diberikan 
kepada yang terhukum dengan menghadirkan dirinya atau disebut juga 
sebagai kafalah an-nafs. Sedangkan, menurut Syafi’i Antonio dalam 

11	 Sayid Sabiq, Fiqhus sunnah, jilid 3: 46.



21Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Bank Syariah bagi Bankir dan Praktisi Keuangan, kafalah bermakna 
jaminan yang diberikan oleh penanggung (kafiil) kepada pihak ketiga 
untuk memenuhi kewajiban pihak kedua atau yang ditanggung.12 

5)	 Al-hawalah (pemindahan hutang)

Kata Hawalah, huruf haa’ dibaca fathah atau kadang-kadang dibaca 
kasrah, berasal dari kata tahwil yang berarti intiqal (pemindahan) atau 
dari kata ha’aul (perubahan). Orang Arab biasa mengatakan haala ’anil 
’ahdi, yaitu berlepas diri dari tanggung jawab. Sedang menurut fuqaha, 
para pakar fiqih, hawalah adalah pemindahan kewajiban melunasi 
hutang kepada orang lain. Hiwalah merupakan pengalihan hutang dari 
orang yang berutang kepada orang lain yang wajib menanggungnya. 
Dalam hal ini terjadi perpindahan tanggungan atau hak dari satu orang 
kepada orang lain. Dalam istilah ulama, hiwalah adalah pemindahan 
beban hutang dari muhil (orang yang berhutang) menjadi tanggungan 
muhal ‘alaih (orang yang berkewajiban membayar hutang).13 

6)	 Al-wakalah (pemberian kuasa)

Wakalah itu berarti perlindungan (al-hifzh), pencukupan (al-
kifayah), tanggungan (al-dhamah), atau pendelegasian (al-tafwidh), 
yang diartikan juga dengan memberikan kuasa atau mewakilkan. 
Wakalah juga dapat dimaknai sebagai  penyerahan, pendelegasian, 
atau pemberian mandat. Sementara secara istilah, Wakalah adalah 
pelimpahan kekuasaan oleh seseorang sebagai pihak pertama kepada 
orang lain sebagai pihak kedua dalam hal-hal yang diwakilkan (dalam 
hal ini pihak kedua) hanya melaksanakan sesuatu sebatas kuasa atau 
wewenang yang diberikan oleh pihak pertama, namun apabila kuasa 
itu telah dilaksanakan sesuai yang disyaratkan, maka semua resiko 
dan tanggung jawab atas dilaksanakan perintah tersebut sepenuhnya 
menjadi pihak pertama atau pemberi kuasa.

7)	 Al-sulh (perdamaian)

Al-sulh secara bahasa bermakna damai, layak, pantas, baik, tepat, 
dan sesuai. Secara istilah as-sulh adalah aqad antara dua belah pihak 
atau lebih yang sedang menghadapi konflik atau peperangan, untuk 
melakukan perjanjian dalam rangka untuk memperbaiki hubungan. 

12	 Syafi’i Antonio, Bank Syariah bagi Bankir dan Praktisi Keuangan (Jakarta: 1999).
13	 Dr. Nasrun Haroen, Fiqh Muamalah, (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2007), hlm. 221-223.



22 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

8)	 Al-syirkah (persekutuan)

Kata syirkah dalam bahasa arab berasal dari kata syarika (fi’il 
madhi), yashruku (fi’il mudhari’) syarikan/syirkatan/syarikatan 
(masdar/kata dasar); artinya menjadi sekutu atau syarikat (kamus al 
Munawar). Menurut arti asli bahasa arab, syirkah berarti mencampurkan 
dua bagian atau lebih sehingga tidak boleh dibedakan lagi satu bagian 
dengan bagian lainnya. Adapun menurut makna syara’, syirkah adalah 
suatu akad antara dua pihak atau lebih yang sepakat untuk melakukan 
kerja dengan tujuan memperoleh keuntungan. Musyarakah (syirkah 
atau syarikah atau serikat atau kongsi) adalah bentuk umum dari 
usaha bagi hasil dimana dua orang atau lebih menyumbangkan 
pembiayaan dan manajemen usaha, dengan proporsi bisa sama atau 
tidak. Keuntungan dibagi sesuai kesepakatan antara para mitra, dan 
kerugian akan dibagikan menurut proporsi modal. 

9)	 Al-Mudharabah (bagi hasil)

Mudharabah adalah kerja sama dua pihak yang satu diantaranya 
menyerahkan uang kepada pihak lain untuk diperdagangkan, 
sedangkan keuntungannya dibagi di antara keduanya menurut 
kesepakatan.

10)	 Al-hibah (hibah/pemberian)

Al-hibah secara bahasa bermakna pemberian. Secara istilah, 
hibah adalah suatu akad pemberian harta kepada pihak lain yang 
pelaksnaanya dilakukan pada saat si pemberi masih hidup. 

11)	 Al-rahn (gadai)

Rahn dan dapat juga dinamai al-habsu, secara etimologis ar-
rahn adalah tetap, lama, dan jaminan. Sedangkan Al Habsu berarti 
penahanan terhadap suatu barang dengan hak sehingga dapat 
dijadikan sebagai pembayaran dari barang tersebut. Secara istilah, 
Rahn adalah menahan harta salah satu milik si peminjam sebagai 
jaminan atas pinjaman yang diterimanya. Secara sederhana dapat 
dijelaskan bahwa Rahn adalah semacam jaminan utang atau gadai. 
Dengan kata lain, ar-rahn yaitu menjadikan barang berharga sebagai 
jaminan hutang.14 Praktek ini disyari’atkan dalam QS al-Baqarah: 282-
283, dan al-Mudatsir: 38. Sementara unsur-unsurnya adalah (1)orang 

14	 Dr. Nasrun Haroen, Fiqh Muamalah, hlm. 251-252,



23Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

yang berhutang dan menyerahkan barang berharga sebagai jaminan 
(ar-rahin), (2) orang yang berpiutang dan menerima barang sebagai 
agunan (al-murtahin), (3) barang yang diagunkan (al-marhun).

12)	 Al-muzara’ah (penggarapan tanah)

Muzara’ah adalah kerja sama dalam usaha pertanian di mana 
pemilik lahan menyerahkan lahanya berikut bibit yang diperlukan 
kepada pekerja tani untuk diusahakan sedangkan hasil yang diperoleh 
dibagi sesuai dengan kesepakatan bersama.15

13)	 Al-musaqah (pemeliharaan tanaman)

Musaqah adalah kerjasama dalam pengairan tanaman.16 
Sementara secara istilah, musaqah adalah kerja sama dalam perwatan 
tanaman dengan imbalan bagian dari hasil yang diperoleh dari 
tanaman tersebut.

14)	 Al-wadi’ah (titipan)

Al-wadi’ah secara bahasa bermakna titipan. Secara istilah, al-
wadi’ah adalah suatu aqad antara kedua belah dimana pihak pertama 
menitipkan barang yang dimilkinya kepada pihak kedua yang 
menerima titipan barang dan siap untuk menjaganya dalam jangka 
waktu tertentu dengan imbalan tertentu yang telah disepakati antara 
kedua belah pihak.17 

15)	 Al-ariyah (pinjam pakai)

Al-‘Ariyah adalah transaksi atas manfaat suatu barang tanpa 
imbalan. Dengan ungkapan lain, ‘Ariyah ialah memberikan manfaat 
sesuatu yang halal kepada yang lain untuk diambil manfaatnya dengan 
tidak merusakkan zatnya, agar zat barang itu dapat dikembalikan.18 
Tiap-tiap yang mungkin diambil manfaatnya dengan tidak 
merusakkan zat barang itu, boleh dipinjam atau dipinjamkan. Dasar: 
QS al-Maidah 2.

عُدْوَانِ وَاتَّقُوا 
ْ
ثِمِْ وَال

ْأ
َىَل ال ِّ وَالتَّقْوَى وَلا تَعَاوَنوُا ع بِر

ْ
َىَل ال وَتَعَاوَنوُا ع

15	 Dr. Nasrun Haroen, Fiqh Muamalah, hlm. 275.
16	 Dr. Nasrun Haroen, Fiqh Muamalah, hlm. 251-252
17	 Dr. Nasrun Haroen, Fiqh Muamalah, hlm. 244-245.
18	 Dr. Nasrun Haroen, Fiqh Muamalah, hlm. 238.



24 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

عِقَابِ 
ْ
َّهَ شَدِيدُ ال َّهَ إِنَّ الل الل

Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan 
dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam berbuat dosa dan 
pelanggaran. dan bertakwalah kamu kepada Allah, Sesungguhnya 
Allah amat berat siksa-Nya. (QS al-Maidah: 2)

15)	 Al-qismah(pembagian)

Al-qismah secara bahasa bermakna pembagian, bagian, porsi. 
Sementara secara istilah, al-qismah adalah aqad yang dilakukan oleh 
dua belah pihak atau lebih untuk melakukan pembagian harta atau 
keuntungan dari suatu usaha yang telah dilakukan meneurut yang 
telah disepakati bersama. 

16)	 Al-qardl (pinjam mengganti)

Al-Qiradh dalam terminologi fiqh disamakan dengan kata al-
dayn, yang mana kedua lafal ini terdapat dalam al-qur’an dan hadist 
Nabi dengan maksud yang sama yaitu utang piutang. Al-qardh atau al-
dayn  (utang piutang) adalah penyerahan harta berbentuk uang untuk 
dikembalikan pada waktunya dengan nilai yang sama. Utang piutang 
adalah memberikan sesuatu kepada seseorang dengan perjanjian, 
dan yang meminjam akan mengembalikan sebesar yang dipinjam. 
Misal, meminjam uang 2.000 harus mengembalikan 2.000 pula. 
Menurut ahli fiqh, utang piutang adalah transaksi antara dua pihak 
yang satu menyerahkan uangnya kepada yang lain secara sukarela 
untuk dikembalikan lagi kepadanya oleh pihak yang kedua. Atau 
seseorang menyerahkan uang kepada pihak lain untuk dimanfaatkan 
dan kemudian dikembalikan lagi sejumlah yang dihutang. Dasarnya 
adalah QS al-Muzamil 20 dan al-Baqarah: 282.

5	 Rukun dan Syarat Akad

Rukun dan syarat akad berbeda-beda antara satu ulama dengan 
yang lainnya. Menurut jumhur (mayoritas) ulama bahwa rukun akad 
terdiri atas tiga hal, yaitu sighat al-aqad (pernyataan akad), al-’aqidain 
(pihak yang berakad), al-ma’qud ’alaih (objek akad).

a)	 Pernyataan yang mengikatkan diri (sigah al-aqd)

Sighah al-aqd (ijab kabul) merupakan rukun akad yang 
terpenting, karena melalui akad inilah diketahui maksud setiap pihak 



25Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

yang melakukan akad (transaksi). Sighah al-aqd dinyatakan melalui 
ijab dan qabul, dimana ijab dan kabul dapat dalam bentuk perkataan, 
perbuatan, isyarat maupun tulisan bergantung pada besaran nilai 
transaksi yang dilaksanakan, dengan syarat-syarat sebagai berikut:
1)	 Tujuan akad itu harus jelas dan dapat dipahami
2)	 Antara ijab dan kabul harus dapat kesesuaian
1)	 Pernyataan ijab dan kabul harus sesuai dengan kehendak masing-

masing, dan tidak boleh ada yang meragukan19

2)	 Ijab tetap utuh sampai terjadi kabul
3)	 Ijab dan kabul dilakuan dalam satu majelis, yaitu suatu keadaan 

yang menggambarkan proses suatu transaksi
4)	 Tujuan akad itu harus jelas dan diakui oleh syara’20

b)	 Pihak-pihak yang berakad

Pihak-pihak yang melakukan akad dipandang telah mampu 
bertindak menurut hukum (mukallaf). Orang mukallaf menurut 
hukum Islam adalah 1) orang yanng sudah dewasa (baligh), 2) 
mampu membedakan antara yang baik dan yang buruk (tamyiz), 3) 
tidak boros sehingga tidak membahayakan harta yang ia miliki, serta 
4) tidak sedang dibawah pengampuan (pengawasan). 

c)	 Objek akad

1.	 Obyek akad diakui oleh syara’, yaitu obyek akad harus berbentuk 
harta, dimiliki seseorang dan bernilai harta menurut syara’.

2.	 Akad itu tidak dilarang oleh nash syara’.
3.	 Akad yang dilakukan itu memenuhi syarat-syarat khusus dengan 

akad yang bersangkutan
4.	 Akad itu bermanfaat

D.	 TRANSAKSI JUAL- BELI DALAM ISLAM

1.	 Pengertian Jual Beli
Jual beli artinya menjual, mengganti dan menukar (sesuatu 

dengan yang lain). Dalam bahasa Arab jual beli dikenal dengan 
kata al-bai’ (البيع) yang berasal dari kata al-ba’u (الباع) yang berarti di 

19	 M. Ali Hasan. Berbagai macam transaksi dalam Islam (fiqh muamalat). (Jakarta: PT 
RajaGrafindo Persada, 2003), hlm 104

20	 Ibid, hlm 105-108 



26 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

antara dua tangan apabila keduanya dibentang atau diulurkan. Jual 
beli disebut dengan mengulurkan (الباع), karena penjual dan pembeli 
saling mengulurkan tangannya untuk mengambil dan memberi. 
Penjual mengulurkan tanganya untuk memberikan barangnya, 
sementara pembeli mengulurkan tanganya untuk memberikan harga 
kepada si penjual. Disamping itu, jual beli (البيع), dalam bahasa Arab 
mempunyai makna saling menukar (al-mubadalah, المبادلة), karena 
penjual dan pembeli saling menukarkan barang dengan barang 
atau barang dengan harga. Jual beli juga bermakna saling memberi/
mengganti (al-mu’awadhah, المعاوضة), karena para penjual dan 
pembeli saling menukarkan dan menggantikan apa yang ada pada 
mereka, baik barang ataupun harga.21 Sementara secara istilah jual 
beli didefinisikan sebagai berikut: 

عقد أو معاملة لأخذ شيء من السلع بثمن معلوم، 
Jual beli adalah aqad atau muamalah untuk mengambil sesuatu barang 
dengan harga yang diketahui. 22

مبادلة مال ولو في الذمة أو منفعة مباحة.
(Jual beli) adalah tukar menukar harta walaupun masih dalam 
tanggungan atau dalam rangka untuk memperoleh kemanfaatan yang 
diperbolehkan oleh syara’.23

2.	 Dasar Hukum Jual beli

Al-Qur’an dan sunnah banyak memberikan dasar-dasar tentang 
praktek jual beli, berikut ayat-ayat al-Qur’an tentang jual beli. 

بَا مَ الرِّ َيعَْ وحََرَّ
ْب

َّهُ ال حَلَّ الل
َ
بَا وَأ َيعُْ مِثلُْ الرِّ

ْب
قَالوُا إِنَّمَا ال

Mereka Berkata (berpendapat), Sesungguhnya jual beli itu sama dengan 
riba, padahal Allah Telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan 
riba.24 (QS al-Baqarah: 275)

21	 شرح زاد المستقنع للشنقيطي - )ج 141 / ص 7 
22	 شرح أخصر المختصرات - لإبن جبرين - )ج 52 / ص 5 
23	 شرح زاد المستقنع للشنقيطي - )ج 141 / ص 7 
24	 Riba itu ada dua macam: nasiah dan fadhl. riba nasiah ialah pembayaran lebih yang 

disyaratkan oleh orang yang meminjamkan. riba fadhl ialah penukaran suatu barang 
dengan barang yang sejenis, tetapi lebih banyak jumlahnya Karena orang yang 



27Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

ّكُمْ
نْ تبَتَْغُوا فَضْلا مِنْ رَبِ

َ
ليَسَْ عَليَكُْمْ جُناَحٌ أ

Tidak ada dosa bagimu untuk mencari karunia (rezki hasil perniagaan) 
dari Tuhanmu. (QS al-Baqarah: 198)

نْ 
َ
َاطِلِ إِلا أ

ْب
مْوَالكَُمْ بيَنَْكُمْ باِل

َ
أ كُلوُا 

ْ
ينَ آمَنُوا لا تأَ ِ

َّذ
هَا ال يُّ

َ
ياَ أ

َارَةً عَنْ ترََاضٍ مِنكُْمْ تكَُونَ تِج
Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu saling memakan harta 
sesamamu dengan jalan yang batil, kecuali dengan jalan perniagaan 
yang berlaku dengan suka sama-suka di antara kamu. (QS al-Nisa: 29)

ةً تدُِيرُونَهَا بيَنَْكُمْ فَليَسَْ عَليَكُْمْ  َ َارَةً حَاضِر نْ تكَُونَ تِج
َ
إلِا أ

وَلا  تبٌِ  كَا يضَُارَّ  وَلا  تَبَايَعْتُمْ  إِذَا  شْهِدُوا 
َ
وَأ تكَْتُبوُهَا  لا 

َ
أ جُناَحٌ 

شَهِيدٌ
 (Tulislah mu’amalahmu itu), kecuali jika mu’amalah itu perdagangan 
tunai yang kamu jalankan di antara kamu, Maka tidak ada dosa bagi 
kamu, (jika) kamu tidak menulisnya. dan persaksikanlah apabila kamu 
berjual beli; dan janganlah penulis dan saksi saling sulit menyulitkan. 
(QS al-Baqarah: 282)

3	 Rukun dan Syarat Jual Beli

Menurut mazhab Hanafi, rukun jual beli hanya ijab dan kabul 
saja. Sementara menurut jumhur ulama, syarat jual beli ada empat hal, 
yaitu:

a)	 Orang yang berakad (penjual dan pembeli)
	 Syarat orang yang berakad, adalah 1) Berakal, dan 2) Orang yang 

melakukan akad itu, adalah orang yang berbeda.

b)	 Sighat (lafal ijab dan kabul)
	 Syarat yang terkait dengan ijab kabul adalah 1) Orang yang 

menukarkan mensyaratkan demikian, seperti penukaran emas dengan emas, padi 
dengan padi, dan sebagainya. riba yang dimaksud dalam ayat Ini riba nasiah yang 
berlipat ganda yang umum terjadi dalam masyarakat Arab zaman Jahiliyah.



28 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

mengucapkannya telah akil baligh dan berakal, 2) Kabul sesuai 
dengan ijab, dan 3) Ijab dan kabul dilakukan dalam satu majlis

c)	 Ada barang yang dibeli
Syarat yang diperjualbelikan, yaitu:
1)	 Barang itu ada, atau tidak ada di tempat, tetap[i pihak 

penjual menyatakan kesanggupannya untuk mengadakan 
barang itu.

2)	 Dapat dimanfaatkan dan bermanfaat bagi manusia
3)	 Milik seseorang
4)	 Dapat diserahkan pada saat akad berlangsung, atau 

pada waktu yang telah disepakati bersama ketika akad 
berlangsung.

d)	 Ada nilai tukar pengganti barang
	 Nilai tukar barang merupakan salah satu unsur penting dalam 

jual beli. Ulama fikih membedakan nilai tukar kedalam dua 
hal, yaitu as-tsamn dan as-Si’r. As-tsamn adalah harga barang 
yang berlaku di tengah masyarakat sedangangkan as-Sir adalah 
modal barang yang seharusnya diterima para pedagang sebelum 
diterima di pasar. Dengan demikian ada dua harga, yaitu harga 
antara sesama pedagang dan harga antara pedagang dengan 
konsumen (harga jual pasar). Karena harga yang memungkinkan 
untuk dipermainkan adalah harga ast-tsaman, maka ulama fikih 
mengemukakan syarat as-tsaman sebagai berikut:
1)	 Harga yang disepakati kedua belah pihak herus jelas 

jumlahnya.
2)	 Dapat diserahkan pada saat akad (transaksi) terjadi.
3)	 Apabila jual beli dilakukan secara barter, maka yang 

dijadikan nilai tukar, bukan barang yang diharamkan.

4.	 Khiyar dalam Jual Beli

Secara etimologi, khiyar bermakna pilihan. Sementara secara 
istilah, khiyar merupakan hak pilih bagi salah satu atau kedua belah 
pihak untuk meneruskan atau membatalkan transaksi yang disepakati 
sesuai dengan kondisi masing-masing pihak yang melakukan 
transaksi.25 Tujuan khiyar adalah agar jual beli tersebut tidak 
merugikan salah satu pihak, dan unsur-unsur keadilan serta kerelaan 

25	 Dr. Nasrun Haroen, Fiqh Muamalah, hlm. 129.



29Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

benar-benar tercipta dalam suatu akad (transaksi) jual beli. Ulama 
fiqh sepakat bahwa suatu jual beli baru bersifat mengikat, apabila jual 
beli itu terbebas dari segala macam khiyar. Apabila jual beli itu masih 
mempunyai hak khiyar, maka jual beli itu belum mengikat dan masih 
dapat dibatalkan. Ada beberapa macam khiyar, yaitu:

1)	 Khiyar Majlis
	 Khiyar majlis ialah hak pilih bagi kedua belah pihak yang 

melakukan akad untuk meneruskan atau membatalkan akad jual 
beli selama masih berada dalam satu majlis (tempat).

2)	 Khiyar Syarath
	 Khiyar syarat ialah hak yang ditetapkan bagi salah satu pihak yang 

berakad atau keduanya, apakah meneruskan atau membatalkan 
akad itu selama dalam tenggang waktu yang disepakati bersama. 
Umpamanya, pembeli mengatakan: “saya akan membeli barang 
anda ini dengan ketentuan diberi tenggang waktu selama tiga 
hari”. Sesudah tiga hari tidak ada berita, berarti akad itu batal.

3)	 Khiyar ‘aib
	 Khiyar aib adalah hak pilih dari kedua belah pihak yang 

melakukan akad, apabila terdapat suatu cacat pada benda yang 
diperjualbelikan dan cacat itu tidak diketahui pemiliknya pada 
saat akad berlangsung.

4)	 Khiyar Ru’yah 
	 Khiyar ru’yah adalah ada hak pilih bagi pembeli untuk menyatakan 

berlaku atau batal jual beli yang ia lakukan terhadap suatu objek 
yang belum ia lihat pada saat akad berlangsung.26

5.	 Jual Beli yang dilarang 

Jual beli terlarang bentuknya bermacam-macam. Dan para 
ulama pun berbeda-beda di dalam mengklasifikasikanya. Prof Dr. 
Abdullah bin Muhammad at-Thayyar dalam bukunya Ensiklopedi 
Fiqh Muamalah, membagi jual beli terlarang ke dalam 21 (dua puluh 
satu) macam, yaitu: (1) riba, (2) ‘inah, (3) gharar, (4) Muzabanah, 
(5) ‘Urbun, (6) Makanan belum ditakar, (7) belum diterima/qabdh, 
(8) Ahlul hadhar dan ahlul badi, (9) talaqi rukban, (10) Menjual 
kepada Pembeli lain, (11) Najasy, (12) Memisahkan transaksi/ tafriq 

26	 Lihat ibid, hlm 139-141



30 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

as-shafqah, (13) dua transaksi dalam satu jual beli/Bai’atani fil bai’ah, 
(14) Talji’ah, (15) jual  beli anjing, (16) jual beli alat permainan/musik, 
(17)jual beli berhala, (18) jual beli hutang dengan hutang/al-kali bil 
kali, (19) wafa’, (20) jual beli saat azan jum’at, dan (21) fudhuli.27 Hanya 
saja, tidak semua jual beli terlarang yang tersebut di atas disepakati 
oleh para ulama (debatable). Dan dalam kajian ini dipaparkan 10 
macam jual beli terlarang, yaitu:

1)	 Baí’al-‘Inah, 

Jual beli ‘inah ialah jual beli dengan cara menjual barang kepada 
seorang pembeli dengan pembayaran tunda-dapat diangsur- dengan 
harga tertentu, kemudian pembeli menjual kembali kepada pemilik 
semula, dengan harga yang lebih murah dari pembeliannya dan 
dibayarkan kontan di tempat itu pula. Diduga praktik ini merupakan 
bagian dari jual beli manipulatif, yang orientasi utamanya untuk 
mendapatkan uang tambahan.

2)	 Jual Beli Najasy

Bentuk jual beli najasy adalah sebagai berikut: seseorang yang 
telah ditugaskan menawar barang mendatangi penjual lalu menawar 
barang tersebut dengan harga yang lebih tinggi dari biasa. Hal itu 
dilakukan dihadapan pembeli dengan tujuan memperdaya pembeli. 
Sementara ia sendiri tidak berniat untuk membellinya. Sedangkan 
tujuannya untuk memperdaya si pembeli, dengan tawaran tersebut. 
Hal tersebut dilarang (diharamkan) karena termasuk kategori 
penipuan.28 Sebelumnya orang ini telah mengadakan kesepakatan 
dengan penjual untuk membeli dengan harga tinggi agar ada pembeli 
yang sesungguhnya dengan harga tinggi pula dengan maksud untuk 
menipu. Akibatnya terjadi “permintaan palsu” (false Demand), 
sehingga tingkat permintaan yang tercipta tidak dihasilkan secara 
alamiyah.29

3)	 Jual Beli Fudhuli

Jual beli Al-fudhuli adalah jual beli yang tidak ada mandat/

27	 Abdullah bin Muhmmad at-thayyar, et al, Ensiklopedi Fiqh Muamalah, hlm. 33-70
28	 Lihat Syaikh Salim Bin Ied  Al-Hilali, Ensiklopedi Larangan Menurut Al-Qur’an Dan Sunnah 

(Bogor:Pustaka Imam Syafi’I: 2005), hlm 236
29	 Adiwarman Karim, Ekonomi Mikro, h.152



31Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

kekuasaan untuk melakukan transaksi.30  Secara termonologis, jual 
beli fudhuli adalah jika seseorang menjual sesuatu yang menjadi hak 
milik orang lain tanpa ada izin secara syar’i.31 

4)	 Jual Beli Munabazah, Mulamasah, dan Muzabanah

Jual beli mulamasah adalah suatu akad dengan sistem rabaan 
atau sentuhan tanpa mengetahui barangnya dan tidak ada khiyar 
ketika melihatnya. Contohnya: seseorang menyentuh sebuah produk 
dengan tangannya di waktu malam atau siang hari, maka orang 
yang menyentuh berarti telah membeli kain tersebut. Misalnya, 
pembeli hanya menyentuh pakaian yang dijualnya tampa melihatnya 
(memeriksanya). Sementara jual beli Munabadzah adalah penjualan 
dengan sistem melempar barang yang dijual; atau penjual menyerahkan 
pakaian yang dijualnya kepada pembeli tanpa diperiksa atau dilihat-
lihat terlebih dahulu oleh si pembeli. Contohnya; seorang berkata, 
“Lemparkan padaku apa yang ada padamu, nanti kulemparkan pula 
padamu apa yang ada padaku”. Setelah terjadi saling melempar barang, 
maka terjadilah jual-beli. Sedangkan, jual beli muzabanah adalah 
menjual kurma basah dengan kurma kering dalam bentuk takaran 
atau menjual kismis dengan anggur dalam bentuk takaran. Atau, jual 
beli muzabanah adalah menjual kurma yang masih berada di pohon 
dengan kurma yang telah dipetik.32 

5)	 Jual Beli Hashah

Jual beli hashah (kerikil) ialah jual beli dimana pembeli 
menggunakan krikil dalam jual beli. Kerikil tersebut dilemparkan 
kepada berbagai macam barang penjual. Dan ketika kerikil mengenai 
suatu barang, maka barang itu akan dibeli dan ketika itu terjadilah 
jual beli. Praktek jual beli hashah (lempar batu) dilarang sebagaimana 
hadis Nabi: “Rasulullah melarang praktek hashah (lempar batu) dalam 
jual beli, dan beliau malarang gharar.”33Jual beli hashah bentuknya 
macam-macam, berikut ini adalah contohnya:
1.	 Si penjual berkata kepada si pembeli, ‘Saya menjual kepadamu 

30	 Mohammad Sholahudin, Kamus Istilah Ekonomi, Keuangan Dan Bisnis Syariah (Jakarta: 
Gramedia, 2011), hlm 8  

31	 Abdullah bin Muhmmad at-thayyar, et al, Ensiklopedi Fiqh Muamalah dalam Pandangan 
Empat Mazhab, alih bahasa Miftakhul Khairi, (Yogyakarta: Maktabah al-Hanif, 2009), hlm. 70

32	 Abdullah bin Muhmmad at-thayyar, et al, Ensiklopedi Fiqh Muamalah, hlm. 40.
33	 HR Muslim 1513



32 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

tanah ini, yaitu dari sini sampai dengan batas tempat jatuhnya 
batu yang dilemparkan. 

2.	 Si pembeli mendatangi sekawanan kambing atau sejumlah hewan 
ternak atau sekelompok budak lalu ia berkata kepada penjualnya 
“aku lempar batu ini, apabila batu ini jatuh kepada salah satu 
kambing, hewan atau budak tersebut, maka ia menjadi milikku 
dengan harga sekian dan sekian”.

3.	 Si penjual berkata kepada pembeli “jika aku melembar batu ini 
kepadamu, berarti jadilah transaksi jual beli diantara kita”.

4.	 Si penjual mensyaratkan hak pilih hingga ia melempar batu 
tersebut. Ia berkata: “aku jual barang ini kepadamu dengan syarat 
adanya hak khiyar (pilih) hingga aku melempar batu ini”.34

6.	 Bay’ Kali bi Kali, Bay’ Dayn bi al-Dayn
	 Jual beli kali bil kali adalah menjual barang terhutang yang masih 

dalam tanggungan dengan cara kredit.35   
7.	 Ihtikar 
	 Ikhtikar sering diterjemahkan sebagai monopoli dan atau 

penimbunan.36 Padahal sebenarnya ikhtikar tidak identik dengan 
monopoli37 dan atau penimbunan. Dalam Islam, siapapun boleh 
berbisnis tanpa peduli apakah dia satu-satunya penjual (monopoli) 
atau ada penjual lain. Menyimpan stok barang untuk keperluan 
persedianpun tidak dilarang dalam Islam. Jadi monopli sah-sah 
saja, demikian juga menyimpan persediaan. Menurut ulama 
mazhab syafi’I, ihtikar yang diharamkan adalah penimbunan 

34	 Syaikh Salim Bin Ied  Al Hilali, Ensiklopedi Larangan Menurut Al-Qur’an Dan Sunnah 
(Bogor:Pustaka Imam Syafi’I: 2005), hlm 245

35	 Abdullah binMuhammad at-Thayyar, Ensiklopedi Fiqh Muamalah, hlm. 64.
36	 Sudirman M, “Penimbunan Barang Dalam Aktivitas Ekonomi Menurut Pandangan Hukum 

Islam”, Dalam Chuzaimah T. Yanggo & A. Hafiz Anshary AZ, Problematika Hukum Islam 
Kontemporer, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1995), III: 97.

37	 Dalam ekonomi konvensional, praktik monopoli biasanya dikecam sebagai bentuk 
persaingan yang tidak sehat. Di Amerika Seikat, misalnya, sejak 1890 telah diberlakukan 
Sherman Act yang menyatakan setiap usaha monopoli atau usaha mengontrol perdagangan 
adalah illegal. Kemudian diikuti oleh Federal trade Commision  Act dan Clayton Act (1914), 
Robinson –Patman Act (1936), Celler – KeFauver (1950), Hart – Scott – Rodino (1976), dst. 
Meskipun demikian, AS tetap memberikan penegcualian untuk beberapa jenis industri, 
(tujuh sector industri) seperti: pertanian dan perikanan, serikat Buruh, Asosiasi Eksport, 
Radio dan TV, Transportasi, Lembaga Keuangan dan Baseball. Sikap mendua ini tidak aneh 
karena dalam teori konvensional juga dikenal monopoli yang dibenarkan, misalnya natural 
monopoli, seperti PLTA yang memerlukan investasi sangat besa. Karena itu, sector ini perlu 
dilindungi dari masuknya pesaing baru. Lih. Adiwarman Karim, Ekonomi Islam: Suatu kajian 
Kontemporer, (Jakarta: Gema Insani Press, 2001), h. 30.



33Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

bahan makanan pokok tertentu, dimana ia menjual saat harga 
mahal untuk dijualnya kembali. Ia tidak menjualnya saat itu juga, 
namun ia simpan sampai harga malonjak naik. Namun apabila ia 
membeli barang dalam harga murah, lalu ia menyimpannya karna 
ia membutuhkan berang tersebut atau dijual pada saat itu juga 
dan tidak menimbulkan kemudharatan bagi masyrarakat umum, 
maka itu bukan termasuk kategori ihtikar yang diharamkan.38 
Dengan kata lain, ikhtikar yang dilarang, yaitu mengambil 
keuntungan di atas keuntungan normal dengan cara menjual 
lebih sedikit barang untuk harga yang lebih tinggi, atau istilah 
ekonominya disebut monopoly’s rent. Jadi dalam islam, monopli 
boleh, sedangkan monopily’s rent tidak boleh.39

Dan suatu kegiatan masuk dalam kategori monopoly’s rent, apabila 
komponen-komponen berikut ini terpenuhi, yaitu:
1.	 Mengupayakan adanya kelangkaan barang baik dengan cara 

menimbun stok atau mengenakan entry – barriers.
2.	 Menjual dengan harga yang lebih tinggi dibandigkan dengan 

harga sebelum munculnya kelangkaan.
3.	 Mengambil keuntungan yang lebih tinggi dibandingkan 

keuntungan sebelum komponen 1 dan 2 dilakukan.

8)	 Talaqqi Rukban

Talaqqi rukhban merupakan usaha sabotase dengan mencegat 
penjual sebelum masuk pasar, dengan harapan penjual tidak 
mengatahui harga barang yang sesungguhnya. Tujuannya adalah 
untuk mendapatkan harga yang lebih murah atau mendapatkan 
keuntungan yang besar jika barang tersebut dijual kembali.

9)	 Ghabn dalam Harga

Ghabn berarti membeli suatu barang dengan harga lebih tinggi 
atau lebih rendah dari rata-rata.

10)	 Jual Beli Gharar (yang tidak jelas sifatnya) 

Yaitu segala bentuk jual beli yang di dalamnya terkandung 
jahalah (unsur ketidakjelasan), sehingga dapat merugikan pihak yang 

38	 Lihat Syaikh salim Bin Ied  Al Hilali, Ensiklopedi Larangan Menurut Al-Qur’an Dan Sunnah 
(Bogor:Pustaka Imam Syafi’I: 2005), hlm 216

39	 Adiwarman Karim, Ekonomi Mikro, h.154.



34 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

bertransaksi.  Tagrir berasal dari kata bahasa Arab gharar, yang berarti 
akibat, bencana, bahaya, resiko, dsb.40 Sebagai istilah, taghrir berati 
melakukakn sesuatu secara membabi buta, tanpa pengetahuan yang 
mencukupi; atau mengambil resiko sendiri dari suatu perbuatan yang 
mengandung resiko tanpa mengetahui dengan persis apa akibatnya, 
atau memasuki kancah resiko tanpa memikirkan konsekuensinya.41 
Sementara, dalam ilmu ekonomi, tagrir ini lebih dikenal sebagi 
ketidakpastian atau resiko. Dalam situasi kepastian, hanya ada satu 
hasil atau kejadian yang akan muncul dengan probabilitas sebesar 
satu. Dan dalam situasi ketidakpastian (uncertainty) lebih dari satu 
hasil atau kejadian yang mungkin akan muncul dengan probabilitas 
yang berbeda-beda.42 Bentuk – bentuk Gharar:

a.	 Bai’ ma’dum (barangnya tidak ada)

Yaitu tidak ada kemampuan penjual untuk menyerahkan obyek 
obyek akad pada waktu terjadi akad, baik obyek akad itu sudah 
ada maupun ada. Contohnya: Menjual anak unta yang masih dlm 
kandungan dan Menjual buah yang masih di pohon (belum matang) 

b.	 Bai’ Ma’juzi at-Taslim 

Yaitu Jual beli barang yang barangnya sulit diserahkan. Contohnya, 
Jual beli motor yang hilang dan masih dalam pencarian, Jual beli HP 
yang masih dipinjam orang (teman) yang kabur, dan  Menjual burung 
piaraan (seperti merpati) yang mungkin kembali ke sarangnya, tetapi 
Pada saat jual beli tidak ada di tempat. 

c.	 Bai’ majhul (kualitas, kuantitas barang dan harga tidak diketahui) 

Yaitu jual beli barang yang tidak diketahui kualitas, jenis, merek 
atau kuantitasnya. Jual beli majhul yang dilarang adalah jual beli 
yang dapat menimbulkan pertentangan (munaza’ah) antara pembeli 
dan penjual. Hukum jual belinya fasid .Apabila tingkat majhulnya 
kecil sehingga tidak menyebabkan pertentangan, maka jual beli sah 
(tidak fasid), karena ketidaktahuan ini tidak menghalangi penyerahan 
dan penerimaan barang, sehingga tercapailah maksud jual beli. 
Contohnya:-Jual beli radio yang tidak dijelaskan merknya 

40	 Iggi H. Achsien, Investasi Syari’ah di Pasar Modal: Menggagas Konsep dan Praktek Manajemen 
Portofolio Syari’ah, ( Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2000), h. 50.

41	 Adiwarman Karim, Ekonomi Mikro, h.162
42	 Adiwarman Karim, Ekonomi Mikro, h.162 – 163.



35Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

E.	 AKAD-AKAD YANG DIGUNAKAN DALAM LEMBAGA 

KEUANGAN SYARIAH

1)	 Murabahah

1.	 Pengertian 

Pengertian murabahah secara bahasa barasal dari masdar 
ribhun (keuntungan), sedangkan murabahah adalah masdar dari 
rabbaha-yurabbihu-murabahatan (memberi keuntungan).43 Secara 
istilah murabahah merupakan akad yang memindahkan hak milik 
seseorang kepada orang lain sesuai dengan transaksi dan harga awal 
yang dilakukan pemilik awal ditambah dengan keuntungan yang 
diinginkan.

2.	 Rukun dan Syarat Murabahah

Rukun murabahah seperti halnya rukun jual beli pada umumnya  
yaitu: orang yang berakad, obyek jual beli, sighat dan harga yang 
disepakati. Sedangkan syarat murabahah adalah;
1)	 Penjual memberitahukan biaya modal kepada nasabah
2)	 Kontrak pertama harus syah sesuai dengan rukun yang ditetapkan
3)	 Kontrak harus bebas riba
4)	 Penjual harus menjelaskan kepada pembeli bila terjadi cacat atas 

barang sesudah pembelian
5)	 Penjual harus menyampaikan semua hal yang berkaitan dengan 

pembelian, missal jika pembelian dilakukan secara hutang.

3.	 Aplikasi Murabahah dalam Bank

Akad murabahah ini banyak diminati oleh perbankan syariah 
karena factor keamanan dan minimnya resiko bagi bank syariah 
dibandingkan dengan akan musyarakah dan murabahah. Di 
perbankan syariah praktek akad murabahah didasarkan pada fatwa 
DSN MUI No. 04/DSN-MUI/IV/2000 yang memberikan arahan baik 
kepada nasabah maupun perbankan.
1)	 Ketentuan fatwa terhadap bank adalah sebagai berikut:

a)	 Bank dan nasabah harus melakukan akad murabahah yang 
bebas riba.

b)	 Barang yang diperjualbelikan tidak diharamkan oleh syariah.

43	 Ahmad Warson Munawir, Kamus Al-Munawir, (Surabaya: Pustaka Progresif, 1999), hlm. 



36 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

c)	 Bank dapat membiayai sebagian atau seluruh harga 
pembelian barang yang telah disepakati kualifikasinya. 

d)	 Bank membeli barang yang diperlukan nasabah atas nama 
bank sendiri, dan pembelian ini harus sah dan bebas riba.

e)	 Bank harus menyampaikan semua hal yang berkaitan dengan 
pembelian, misalnya jika pembelian dilakukan secara utang.

f)	 Bank kemudian menjual barang tersebut kepada nasabah 
(pemesan) dengan harga jual senilai harga beli ditambah 
marjin keuntungan. Dalam kaitan ini Bank harus 
memberitahu secara jujur harga pokok barang kepada 
nasabah berikut biaya-biaya yang diperlukan. 

g)	 Nasabah membayar harga barang yang telah disepakati 
tersebut pada jangka waktu tertentu yang telah disepakati.

h)	 Untuk mencegah terjadinya penyalahgunaan atau kerusakan 
akad tersebut, pihak bank dapat mengadakan perjanjian 
khusus dengan nasabah. 

i)	 Jika bank hendak mewakilkan kepada nasabah untuk 
membeli barang dari pihak ketiga, akad jual beli murabahah 
harus dilakukan setelah barang, secara prinsip, menjadi 
milik bank

2)	 Ketentuan praktek murabahah terhadap nasabah
a)	 Nasabah mengajukan permohonan dan janji pembelian 

suatu barang atau aset kepada bank.
b)	 Jika bank menerima permohonan tersebut, ia harus membeli 

terlebih dahulu aset yang dipesannya secara sah dengan 
pedagang.

c)	 Bank kemudian menawarkan aset tersebut kepada nasabah 
dan nasabah harus membelinya sesuai dengan janji yang 
telah disepakatinya, karena secara hukum janji tersebut 
mengikat; kemudian kedua belah pihak harus membuat 
kontrak jual beli.

d)	 Dalam jual beli ini bank dibolehkan meminta nasabah untuk 
membayar uang muka saat menandatangani kesepakatan 
awal pemesanan.

e)	 Jika nasabah kemudian menolak membeli barang tersebut, 
biaya riil yang telah dikeluarkan bank harus dibayar dari 
uang muka tersebut.

f)	 Jika nilai uang muka kurang dari kerugian yang harus 



37Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

ditanggung oleh bank, bank dapat meminta kembali sisa 
kerugiannya kepada nasabah.

g)	 Jika uang muka memakai kontrak ‘urbun sebagai alternatif 
dari uang muka, maka
1)	 jika nasabah memutuskan untuk membeli barang 

tersebut, ia tinggal membayar sisa harga.
2)	 jika nasabah batal membeli, uang muka menjadi milik 

bank maksimal sebesar kerugian yang ditanggung 
oleh bank akibat pembatalan tersebut; dan jika uang 
muka tidak mencukupi, nasabah wajib melunasi 
kekurangannya.

2)	 Salam

1.	 Pengertian, Dasar Hukum, Rukun, dan Syarat Salam

Salam secara bahasa bermakna penyerahan (taslim). Secara 
istilah, salam merupakan penjualan barang dengan menyebutkan 
sifat-sifatnya, sedangkan barang masih dalam tanggungan penjual, 
untuk diserahkan kemudian. Kebolehan akad salam didasarkan pada 
ayat al-Qur’an:

$ y �� r't�� Ï%©!$#(#þ ãt# u#s� Î)ät�#y�s?Aø y�Î/#� n<Î)9 y_ r&�w|¡ �ç ç7çF ò2$$ sù4
“Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu bermuamalah 
tidak secara tunai untuk waktu yag ditentukan, hendaklah kamu 
menulisnya…”44

Dan hadits Rasulullah: “Suatu saat rasulullah datang di madinah, 
disana para penduduk madinah sudah mempraktekkan salam pada 
kurma yang berumur dua tahun atau tiga tahun. Maka rasulullah 
berkata: ‘barang siapa yang melakukan (salaf) salam hendaknya 
ia melakukan dengan takaran yang jelas untuk jangka waktu yang 
diketahui”.

Kegiatan salam itu dapat dikatakan sah manakala memenuhi 
beberapa unsur (rukun) sebagai berikut, yaitu: (1) Muslam (pembeli); 
(2) Muslam alaih (penjual); (3) Ra’s al-mal (harga pesanan/modal yang 
dibayarkan); (4) Muslam fiih (barang yang dipesan), dan (5) Sighat 
ijab qabul (ucapan serah terima). 

44	 QS Al Baqarah (2) ayat: 282



38 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

2.	 Perbedaan Salam dengan Ijon

Banyak orang yang menyamakan bai’ salam dengan ijon, padahal 
terdapat perbedaan besar diantara keduanya. Dalam ijon, barang 
yang dibeli tidak diukur dan ditimbang secara spesifik. Demikian 
juga penetapan harga beli, sangat bergantung pada keputusan sepihak 
si tengkulak yang seringkali dominan dan menekan petani yang 
posisinya lebih lemah. Sedangkan pada akad salam, paling tidak 
menyaratkan 2 hal, yaitu pegukuran dan spesifikasi barang yang jelas 
serta adanya keridhaan yang utuh diantara kedua belah pihak.45

3.	 Salam Paralel 

Salam parallel berarti melaksanakan dua transaksi ba’I as-salam 
antara bank dan nasabah, antara bank dengan pemasok (suplier) 
atau pihak ketiga lainnya secara simultan.46 Dewan pengawas syariah 
rajhi banking & investment corporation telah menetapkan fatwa yang 
membolehkan salam parallel dengan syarat, pelaksanaan transaksi 
salam kedua tidak bergantung pada pelaksanaan akad salam yang 
pertama.beberapa ulama kontemporer memberikan catatan atas 
transaksi salam parallel, terutama jika perdagangan atau transaksi 
semacam itu dilakukan secara terus-menerus. Hal tersebut diduga 
akan menjurus kepada riba.47

4.	 Aplikasi dalam Bank Syariáh

Ba’I as-salam biasanya dipergunakan pada pembiayaan bagi 
petani dengan jangka waktu yang relative pendek, yaitu 2-6 bulan. 
Karena yang dibeli oleh bank adalah barang seperti padi, jagung, 
cabai, dan bank tidak berniat menjadikan barang-barang tersebut 
sebagai simpanan atau inventory, dilakukannlah bai as-salam kepada 
bulog, pedagang pasar induk atau grosir. Inilah yang dalam perbankan 
islan dinamakan salam parallel. Ba’i as-salam juga dapat diaplikasikan 
pada pembiayaan barang industry, misalnya produk garmen (pakaian 
jadi) yang ukuran barang tersebut sudah dikenal umum. Caranya, 
saat nasabah mengajukan pembiayaan untuk pembuatan garmen, 

45	 Lihat Syafi’I Antonio, Bank Syariah Dari Teori Ke Praktek (Jakarta: Gema Insani Press, 2001), 
hlm 111

46	 AAOIFI, Accounting And Auditing And Governance Standars For Islamic Financian Institution 
(Bahrain: Accounting and Auditing Organization for Islamic Financial Institution(AAOIFI) 
Manama, 1999), hlm 242 dalam Antonio, Bank Syariah…. Hlm 110 

47	 Ibid, hlm 111



39Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

bank mereferensikan penggunaan produk garmen tersebut. Hal ini 
berarti bahwa bank memesan dari pembuat garmen tersebut dan 
membayarnya pada waktu pengikatan kontrak. Bank kemudian 
mencari pembeli kedua. Pembeli itu bisa saja rekanan yang telah 
direkomendasikan oleh produsen garmen tersebut. Bila garmen 
itu telah selesai diproduksi, produk tersebut diantarkan ke rekanan 
tersebut. Rekanan kemudian membayar kepada bank baik dengan 
tunai maupun mengangsur.48 

3)	 Istishna’

1.	 Pengertian

Kata istishna berasal dari kata shan’a yang berarti membuat, 
memproduksi, menciptakan, pabrikan, dan menempa.49 Secara 
istilah, istishna’ merupakan akad yang mengandung tuuntutan atau 
permintaan agar produsen membuatkan suatu barang (pesanan) dari 
pemesan dengan ciri-ciri dan harga tertentu. 

2.	 Rukun dan Syarat

Akad istishna’ dianggap sah apabila memenuhi rukun istishna, 
yaitu: (1) Shani’ (produsen/pembuat); (2) Mustashni’ (pemesan/
pembeli); (3) Mashnu’ (barang yang dipesan); (4) Ra’s al-mal (harga/ 
modal yang dibayarkan); dan (5) Sighat ijab qabul (ucapan serah 
terima).

Untuk meghindari terjadinya spekulasi sebagai dampak dari 
belum adanya barang ketika akad, ulama fiqh mengemukakan syarat-
syarat istishna’ yang ketat sebagai berikut:
1)	 Syarat yang terkait dengan produsen dan pemesan; produsen 

tidak mempunyai hak khiyar ketika pemesan melihat barang yang 
dijual dan setuju atas barang yang dipesan. Sementara pembeli 
diberi hak khiyar (kemungkinan menggagalkan pesanan) jika 
produsen dianggap tidak memenuhi criteria barang yag dipesan. 
Namun menurut Abu Yusuf, baik produsen maupun konsumen 
tidak boleh melakukan khiyar karena dapat merugikan produsen.

2)	 Syarat yang terkait dengan objek akad (barang yang dipesan); 
obyek akad harus dijelaskan secara rinci, baik jenis, ukurannya 

48	 Ibid, hlm 112
49	 Ahmad Warson Munawir, Kamus al-Munawir, (Surabaya: Pustaka Progresif, 2004), hlm. 



40 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

maupun sifat-sifatnya. 
3.	 Perbedaan antara Akad salam dengan akad istishna

Jumhur ulama memandang bahwa akad istishna’ merupakan 
bagian dari akad salam. Namun demikian, akad istishna mempunyai 
cirri khas tersendiri yang membedakannya dengan akad salam. 
Diantaranya adalah:
1.	 Barang (obyek) yang dijual dalam akad salam adalah berbentuk 

utang yang wajib diselesaikan dan obyek itu sejenis barang yang 
ada contohnya dipasar. Tetapi dalam istishna’ barang yang dipesan 
adalah materi yang contohnya tidak ada di pasar, dan sekalipun 
ada tepai unsurnya tidak sama. Namun demikian jumhur ulama 
tidak membedakan obyek istishna’ ini.

2.	 Dalam salam, jumhur ulama mensyaratkan harus ada jangka 
waktu antara akad dengan penerimaan barang yang dipesan, 
kecuali mneurut mazhab syafi’i. sementara dalam istishna tidak 
boleh ada jangka waktu

3.	 Dalam salam, akad bersifat mengikat, masing-masing pihak 
tidak boleh membatalkan akad sepihak. Sedangakan dalam akad 
istishna akad tidak bersifat mengikat, artinya ada hak khiyar 
yang bisa digunakan jika pesanan tidak sesuai dengan krikeria 
yagn telah disepakati.

4.	 Dalam akad salam, obyek akad, harus diserahkan sepenuhnya 
pada saat terjadi transaksi. Sementara dalam istishna boleh 
menyerahkan obyek akad sebagian atau tidak sama sekali di 
waktu terjadinya akad.

4)	 Syirkah 

1.	 Pengertian

Secara bahasa, musyarakah berasal dari kata syaraka, yusyariku, 
musyara’atan yang artinya bersekutu.50 Secara istilah, musyarakah 
merupakan akad yang dilakukan oleh orang-orang yang bekerjasama 
(bersekutu) dalam modal dan keuntungan. Atau dengan kata lain 
musyarakah merupakan akad kerjasama antara dua pihak atau lebih 
untuk suatu usaha tertentu dimana masing-masing pihak memberikan 
kontribusi dana dengan kesepakatan bahwa keuntungan dan resiko 
akan ditanggung bersama sesuai dengan kesepakatan. 

50	 Ahmad Warson Munawir, Kamus al-Munawir, (Surabaya: Pustaka Progresif, 1999), hlm.



41Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

2.	 Macam-macam Syirkah
1)	 Syirkah al-amlak, yaitu akad antara dua ornag atau lebih 

tanpa melalui akad syirkah. Syirkah ini terbagi menjadi 2, 
yaitu:
a)	 Syirkah ihtiyari, yaitu perserikatan yang muncul akibat 

keinginan dua orang atau lebih untuk mengikatkan diri 
dalam suatu kepemilikan

b)	 Syirkah jabr, yaitu sesuatu yag ditetapkan menjadi milik 
dua orang atau lebih tanpa persetujuan kedua belah 
piak terlebih dahulu

2)	 Syirkah al-uqud, yaitu syirkah yang akadnya disepakati dua 
orang atau lebih untuk mengikatkan diri dalam perserikatan 
modal dan keuntungan. Syirkah ini terbagi menjadi 7 
macam, yaitu:
a)	 Syirkah al-Inan, yaitu kerjasama yang dilakukan oleh 

dua orang atau lebih, dimana masing-masing pihak ikut 
memberikan dana, terlibat dalam pengelolaan serta 
berbagi keuntungan dan kerugian.51

b)	 Syirkah al-muwafadhah, yaitu perserikatan dua puhak 
atau lebih dengan modal penyertaan serta bentuk kerja 
baik secara kualitas maupun kuantitas masing-masing 
pihak harus sama, demikian juga halnya dengan 
pembagian keuntungan dan kerugiannya.

c)	 Syirkah al-abdan, yaitu perserikatan dalam bentuk 
kerja (tanpa modal) untuk menerima pekerjaan secara 
bersama-sama serta berbagi keuntungan bersama.

d)	 Syirkah wujuh, yaitu perserikatan yang dilakukan dua 
orang atau lebih yang memiliki reputasi (dikenal baik) 
dikalangan masyarakat untuk hutang barang, kemudian 
menjual dan membagi labanya secara bersama-sama 
menurut kesepakatan.52

e)	 Muzara’ah, adalah kerja sama dalam usaha pertanian di 
mana pemilik lahan menyerahkan lahanya berikut bibit 
yang diperlukan kepada pekerja tani untuk diusahakan 

51	 Dalam syirkah inan, dana yang diberikan, kerja yang dilakukan dan hasil yang diterima oleh 
masing-masing pihak tidak sama.

52	 Mustafa al-Khin dan Mustafa al-Bugha, Fi Al-Manhaji (Damaskus: Dar al Ulum, 1996), 
III:221-223 dalam Yazid, Fiqh Muamalah…. hlm 129.



42 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

sedangkan hasil yang diperoleh dibagi sesuai dengan 
kesepakatan bersama.

f)	 Musaqah, adalah kerja sama dalam perwatan tanaman 
dengan imbalan bagian dari hasil yang diperoleh dari 
tanaman tersebut.

g)	 Mudharabah, adalah kerja sama dua pihak yang satu 
diantaranya menyerahkan uang kepada pihak lain 
untuk diperdagangkan, sedangkan keuntungannya 
dibagi di antara keduanya menurut kesepakatan.

3.	 Aplikasi Akad Musyarakah dalam Perbankan Syariah

Beberapa ketentuan dalam penerapan akad Musyarakah dalam 
perbankan Syariah sesuai dengan Fatwa DSN adalah sebagai berikut:
1)	 Pernyataan ijab dan qabul harus dinyatakan oleh para pihak 

untuk menunjukkan kehendak mereka dalam mengadakan 
kontrak (akad), dengan memperhatikan hal-hal berikut:
a.	 Penawaran dan penerimaan harus secara eksplisit 

menunjukkan tujuan kontrak (akad).
b.	 Penerimaan dari penawaran dilakukan pada saat kontrak.
c.	 Akad dituangkan secara tertulis, melalui korespondensi, 

atau dengan menggunakan cara-cara komunikasi modern.
2)	 Pihak-pihak yang berkontrak harus cakap hukum, dan 

memperhatikan hal-hal berikut:
a.	 Kompeten dalam memberikan atau diberikan kekuasaan 

perwakilan.
b.	 Setiap mitra harus menyediakan dana dan pekerjaan, dan 

setiap mitra melaksanakan kerja sebagai wakil.
c.	 Setiap mitra memiliki hak untuk mengatur aset musyarakah 

dalam proses bisnis normal.
d.	 Setiap mitra memberi wewenang kepada mitra yang lain 

untuk mengelola aset dan masing-masing dianggap telah 
diberi wewenang untuk melakukan aktifitas musyarakah 
dengan memperhatikan kepentingan mitranya, tanpa 
melakukan kelalaian dan kesalahan yang disengaja.

e.	 Seorang mitra tidak diizinkan untuk mencairkan atau 
menginvestasikan dana untuk kepentingannya sendiri.

3)	 Obyek akad (modal, kerja, keuntungan dan kerugian)
a.	 Modal

(1)	 Modal yang diberikan harus uang tunai, emas, perak 



43Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

atau yang nilainya sama.
(2)	 Modal dapat terdiri dari aset perdagangan, seperti 

barang-barang, properti, dan sebagainya. Jika modal 
berbentuk aset, harus terlebih dahulu dinilai dengan 
tunai dan disepakati oleh para mitra.

(3)	 Para pihak tidak boleh meminjam, meminjamkan, 
menyumbangkan atau menghadiahkan modal 
musyarakah kepada pihak lain, kecuali atas dasar 
kesepakatan.

(4)	 Pada prinsipnya, dalam pembiayaan musyarakah tidak 
ada jaminan, namun untuk menghindari terjadinya 
penyimpangan, LKS dapat meminta jaminan.

b.	 Kerja
(1)	 Partisipasi para mitra dalam pekerjaan merupakan 

dasar pelaksanaan musyarakah; akan tetapi, kesamaan 
porsi kerja bukanlah merupakan syarat. Seorang mitra 
boleh melaksanakan kerja lebih banyak dari yang 
lainnya, dan dalam hal ini ia boleh menuntut bagian 
keuntungan tambahan bagi dirinya. 

(2)	 Setiap mitra melaksanakan kerja dalam musyarakah 
atas nama pribadi dan wakil dari mitranya. Kedudukan 
masing-masing dalam organisasi kerja harus dijelaskan 
dalam kontrak.

c.	 Keuntungan
(1)	 Keuntungan harus dikuantifikasi dengan jelas untuk 

menghindarkan perbedaan dan sengketa pada waktu 
alokasi keuntungan atau penghentian musyarakah.

(2)	 Setiap keuntungan mitra harus dibagikan secara 
proporsional atas dasar seluruh keuntungan dan tidak 
ada jumlah yang ditentukan di awal yang ditetapkan 
bagi seorang mitra.

(3)	 Seorang mitra boleh mengusulkan bahwa jika 
keuntungan melebihi jumlah tertentu, kelebihan atau 
prosentase itu diberikan kepadanya.

(4)	 Sistem pembagian keuntungan harus tertuang dengan 
jelas dalam akad.

d.	 Kerugian
(1)	 Kerugian harus dibagi di antara para mitra secara 



44 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

proporsional menurut saham masing-masing dalam 
modal. 

(2)	 Biaya Operasional dan Persengketaan
(3)	 Biaya operasional dibebankan pada modal bersama.
(4)	 Jika salah satu pihak tidak menunaikan kewajibannya 

atau jika terjadi perselisihan di antara para pihak, maka 
penyelesaiannya dilakukan melalui Badan Arbitrase 
Syariah setelah tidak tercapai kesepakatan melalui 
musyawarah.



45Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Bab 3

PRANATA ZAKAT

A.	 DEFINISI ZAKAT 

Ditinjau dari segi bahasa kata zakat merupakan kata dasar dari 
zakat yang berarti berkah, tumbuh, bersih dan baik1. Sedangkan 
menurut Hasbi Ash Shiddieqy, zakat menurut bahasa adalah Nama’ 
berarti kesuburan, thaharoh berarti kesucian, barokah berarti 
keberkahan dan juga berarti tazkiyah mensucikan.2  Di dalam kamus 
Al Bisri, zakat dimaknai sebagai berkembang, tumbuh, bertambah.3 
Menurut Sayid Syabiq asal makna zakat itu adalah tumbuh, suci, dan 
berkah.4 Pendapat ini disandarkan pada firman Allah:

إِنَّ  عَليَهِْمْ  وصََلِّ  بهَِا  يهِمْ  وَتزَُكِّ رُهُمْ  تُطَهِّ صَدَقَةً  مْوَالهِِمْ 
َ
أ مِنْ  خُذْ 

َّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ )١٠٣( صَلاتكََ سَكَنٌ لهَُمْ وَالل
Ambillah zakat dari sebagian harta mereka, dengan zakat itu kamu 

1	 Yusuf Qardhawi, Hukum Zakat. (Bandung: PT Pustaka Lentera Antar Nusa dan Mizan. 2004) 
hlm. 34

2	 Hasbi As Shiddieqy Pedoman Zakat. (Semarang: PT Pustaka Rizki Putra. 2009) hlm.3 
3	 Mustofa Bisri dkk, Kamus Al Bisri (Progresif, 1999) hlm. 295
4	 Sayyid Syabiq. Fiqh Sunnah. (Jakarta: Pena Pundi Aksara, 2004) hlm.497



46 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

membersihkan dan mensucikan mereka dan mendoalah untuk mereka. 
Sesungguhnya doa kamu itu (menjadi) ketenteraman jiwa bagi mereka. 
dan Allah Maha mendengar lagi Maha mengetahui.(At Taubah, 103)

Ayat ini menunjukkan kata yang berbeda yakni shadaqat. 
Shadaqat menunjuk kepada arti zakat bila ia dinyatakan dalam bentuk 
perintah yang sifatnya wajib.5 Shadaqat dari segi bahasa berarti harta 
yang dikeluarkan dengan maksud untuk mendekatkan diri kepada 
Allah dan untuk menyucikan diri.6 Pada ayat di atas shadaqat bisa 
berarti pemmberian yang sudah ditetapkan seperti zakat  dan bisa 
pula pemberian yang tidak ditetapkan, sifatnya sunnat.7

Makna zakat dari segi istilah fiqih mempunyai arti sejumlah 
harta tertentu yang diwajibkan Allah diserahkan kepada orang-orang 
yang berhak.8 Zakat menurut istilah agama Islam diartikan kadar 
harta yang tertentu yang diberikan kepada yang berhak menerimanya 
dengan beberapa syarat.9

Kata zakat merupakan nama dari suatu hak Allah yang 
dikeluarkan seseorang kepada fakir miskin. Dinamakan zakat 
dikarenakan mengandung harapan untuk mendapatkan berkah, 
membersihkan dan memupuk jiwa dengan berbagai kebaikan.10 Dari 
sepintas pengertian di atas maka dapat dipahami bahwa zakat adalah 
sebagian harta yang harus disisihkan dan kemudian diserahkan 
kepada orang yang berhak, agar si pemberi zakat mendapatkan 
tambahan pahala dari Allah Swt. Zakat juga berarti penyucian karena 
dengan melaksanakannya menjadi sebab diperolehnya kesucian jiwa, 
terutamanya dari sifat kikir.11 

Zakat yang merupakan ibadah pokok dan bukan pajak, 
merupakan pertumbuhan dan penyucian diri. Secara teknis, zakat 
berarti menyucikan harta yang dimiliki seseorang dengan cara 
pendistribusian sebagian harta oleh kaum yang kaya kepada kaum 
yang miskin, sebagai hak orang-orang miskin dan bukan bersifat 

5	 Arraiyah, Hamdar. Meneropong Fenomena Kemiskinan Perspektif AlQur’an, (Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar. 2007) hlm.93

6	 Ahmad Musthafa, Al Maraghi Tafsir Al Maraghi, (Semarang: Toha Putra, 1993) Juz 9, hlm.15.
7	 Ahmad Musthafa, Al Maraghi Tafsir Al Maraghi, (Semarang: Toha Putra, 1993) Juz 9, hlm. 7
8	 Yusuf Qardhawi, Hukum Zakat. (Bandung: PT Pustaka Lentera Antar Nusa dan Mizan. 2004) 

hlm. 34
9	 Rasjid, Sulaiman H. Fiqih Islam. (Bandung: Sinar Baru Algesindo. 2000) hlm. 192
10	 Sayyid Syabiq. Fiqh Sunnah. (Jakarta: Pena Pundi Aksara, 2004) hlm.. 497 
11	 Hasbi As Shiddiqey Pedoman Zakat. (Semarang: PT Pustaka Rizki Putra. 2009) hlm. 24.



47Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

derma.12 Dari pengertian di atas dapat dipahami bahwa praktek zakat 
tidak sekedar menyisihkan harta, melainkan ada implikasi positif bagi 
si pemilik harta karena akan tersucikan harta dan jiwanya.

Setelah mengenali pengertian zakat secara umum, berikut 
merupakan pengertian khusus mengenai zakat fitrah :

Makna zakat fitrah yaitu, zakat yang sebab diwajibkannya adalah 
futur (berbuka puasa) pada bulan Ramadhan. Disebut pula dengan 
sedekah fitrah.13 Para fuqaha menyebut zakat ini  dengan zakat kepala, 
atau zakat badan. Yang dimaksud dengan badan disni adalah pribadi, 
bukan badan yang merupakan lawan dari jiwa dan nyawa.14 Zakat 
fitrah juga dinamakan zakal nafs, yaitu zakat atas jiwa manusia yang 
ditunaikan berkenaan dengan selesainya mengerjakan ibadah puasa 
Ramadhan.15

Ulama Mazhab Syafi’i mendefinisikan sesuatu yang dikeluarkan 
dari harta atau jiwa dengan cara tertentu. Dalam definisi ini secara 
jelas dimaksudkan bahwa, zakat yang mereka maksudkan adalah tidak 
sebatas zakat harta melainkan juga akal fitrah, karena pencantuman 
kata harta dan jiwa dalam definisi ini mengandung pengertian zakat 
harta dan zakat fitrah.16 

Beberapa pengertian di atas, dapat dipahami bahwa zakat fitrah 
mempunyai makna zakat yang diwajibkan atas setiap orang Islam dari 
berbagai untuk mensucikan setiap jiwa manusia. Hal ini seperti yang 
di ungkapkan oleh Sayyid Syabiq mendefinisikan zakat sebagai nama 
atau sebutan atas hak Allah Swt yang dikeluarkan oleh seseorang 
kepada fakir miskin. Dinamakan zakat, karena padanya terkandung 
harapan unluk memperoleh pertumbuhan jiwa dengan kebaikan-
kebaikan.17 

Kedua jenis zakat di atas sesungguhnya mempunyai kedudukan 
yang sama penting bagi umat Islam. Karena mempunyai peran dan 
fungsinya yang urgen bagi setiap pribadi yang beriman. Kewajiban 

12	 Al Syaikh, Yasin Ibrahim, Kitab Zakat Hukum, Tata Cara dan Sejarah, Terj. Wawan Husin, 
(Bandung: Marja. 2008) hlm. 27

13	 Yusuf Qardhawi, Hukum Zakat. (Bandung: PT Pustaka Lentera Antar Nusa dan Mizan. 2004) 
hlm. 920

14	 ibid
15	 Tono, Sidik dkk. Ibadah dan Akhlak dalam Islam. (Yogyakarta: UII Press. 1998) hlm. 60
16	 Adz-Dzakiey, Hamdani Bakran, Prophetic Intelligence. (Yogyakarta: Penerbit Islamika. 2004) 

hlm. 181.
17	 Sayyid Syabiq. Fiqh Sunnah. (Bandung: PT Al Ma’arif. 1997) 5 jilid hlm. 3



48 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

keduanya merupakan sesuatu yang mengikat untuk terus dilaksanakan 
dalam kerangkan menggapai derajat kualitas dihadapan Tuhan dan 
dihadapan manusia. 

B.	 ZAKAT DALAM LINTASAN SEJARAH 

1.	 Sketsa zakat pada masa Nabi dan masa sahabat

Dalam sejarah perundang-undangan Islam, zakat baru diwajibkan 
di Madinah, akan tetapi Al Quran telah membicarakan tentang zakat 
ketika masa priodisasi Makkah, zakat dalam priodisassi Makkah 
berbeda dengan yang diwajibkan ketika dalam periode Madinah. Pada 
periode Makkah zakat tidak ditentukan batas dan besarnya, tetapi 
diserahkan saja pada kesadaran dan rasa iman, kemurahan hati dan 
perasaan tanggung jawab atas keberadaan orang lain sesama iman.18 
Kebutuhan waktu itu sesungguhnya belum memerlukan besar zakat 
untuk di tentukan, karena orang-orang Islam sudah mengorbankan 
diri dan seluruh kekayaan mereka. Berapa besar hak orang lain belum 
dirasa perlu untuk di tentukan oleh Rasulullah SAW. Tetapi cukuplah 
ditentukan sendiri oleh pihak pemberi atau kebiasaan yang brrlaku 
pada waktu itu.

Zakat mulai diwajibkan adalah di Madinah dan tepatnya pada 
tahun ke2 H. Sejarah menunjukkan bahwa zakat yang diwajibkan di 
Madinahlah yang mempunyai nisab dan besar tertentu. Bila tidak 
demikian maka berarti zakat diwajibkan pertama kali di Makkah. 
Kaum muslimin di Makkah baru merupakan pribadi-pribadi yang 
dihalang-halangi untuk menjalankan agama mereka, tetapi di 
Madinah mereka sudah merupakan jama’ah yang memiliki daerah. 
Oleh karena itu beban dan tanggung jawab mereka mengambil bentuk 
baru sesuai dengan perkembangan tersebut. Yaitu bentuk delimitasi 
bukan generalisasi bentuk-bentuk hukum yang mengikat, bukan 
sekedar pesan-pesan yang bersifat anjuran. Hal itu mengakibatkan 
penerapannya memerlukan kekuasaan di samping perasaan iman 
tersebut.19 Kecenderungan itu terlihat pula pada penerapan zakat. 
Tuhan menegaskan kekayaan apa yang harus dikeluarkan zakatnya, 
syarat-syarat terkena hukum wajib besarnya, sasaran pengeluarannya 

18	 Yusuf Qardhawi, Hukum Zakat. (Bandung: PT Pustaka Lentera Antar Nusa dan Mizan. 2004) 
hlm. 61

19	 ibid



49Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

dan badan yang bertugas untuk mengelola dan mengatur zakat 
tersebut. Periode inilah kemudian dijadikan dasar hukum bagi umat 
Islam hingga sekarang.

Meskipun bentuknya masih sangat sederhana, akan tetapi 
kelembagaan zakat pada masa Nabi masih hidup telah mulai 
dibentuk. Umat Islam saat itu telah menyadari akan pentingnya 
mengorganisir pengelolaan zakat secara profesional. Sehingga zakat 
yang dihimpun dari potensi umat dapat tergali secara maksimal dan 
ditasarufkan kepada orang-orang yang membutuhkan. Harus diakui 
keberadaan Nabi memiliki pengaruh signifikan kepada ketaatan umat 
saat itu. Bahkan belum ada catatan sejarah yang menunjukan adanya 
pembangkangan yang dilakukan oleh para sahabat terhadap aturan 
main Islam yang berkenaan dengan zakat.

Sepeninggal Nabi dengan ditandainya pesan akhir Tuhan yang 
tertera dalam al qur’an

تْمَمْتُ عَليَكُْمْ نعِْمَتِي وَرضَِيتُ 
َ
تُ لكَُمْ دِينَكُمْ وَأ

ْ
مَل

ْ
ك

َ
َوْمَ أ الْي

لكَُمُ الإسْلامَ دِينًا
Pada hari ini telah Kusempurnakan untuk kamu agamamu, dan telah 
Ku-cukupkan kepadamu nikmat-Ku, dan telah Ku-ridhai Islam itu Jadi 
agama bagimu.(Al Amaidah, 5 :3) 

Ayat ini disinyalir turun pada tanggal 9 zulhijah tahun ke sepuluh 
hijrah ketika Nabi sedang melaksanakan haji wada’. Yang menarik dari 
firman Allah ini adalah kata kusempurnakan untuk kamu agamamu 
dalam hal ini Qurais Shihab menjelaskan bahwa maksud ayat ini 
adalah: telah kuturunkan semua yang kamu butuhkan dari prinsip-
prinsip petunjuk agama yang berkaitan dengan halal haram, sehingga 
tugas manusia adalah menjabarkan dan atau menganalogkannya.20 
Meski agama Islam telah sempurna dan tidak lagi membutuhkan 
firman baru sebagai petunjuk, faktanya tidaklah selalu sejalan. 
Pasca meninggalnya Nabi muncullah kelompok-kelompok yang 
membangkan dan tidak mau taat dengan aturan Islam. Termasuk 
dalam hal ini adalah tentang perintah wajibnya mengeluarkan zakat 
bagi umat Islam.

20	 Shihab, Quraish,, Tafsir Al Misbah, Pesan, Kesan dan Keserasian Al Qur’an, (Jakarta: Lentera 
Hati 2005)  jilid 3: 15)



50 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Secara umum implementasi zakat pada masa sahabat dapat dibagi 
menjadi empat periode. Yaitu peiode Abu Bakar, Umar, Usman dan 
Ali. Empat khalifah tersebut yang melanjutkan risalah kenabian yang 
lebih dikenal dengan khulafaurasiddin. Pada masa para sahabat ini 
telah mengalami berbagai tantangan yang beragam dalam penegakan 
zakat, sekaligus di dalamnya terjadi modifikasi dan pengembangan 
praktek zakat melalui ijitihad yang dilakukan sesuai dengan konteks 
zamanya. 

Pembangkangan yang dilakukan oleh sebagian umat Islam 
khususnya suku Badui terjadi pada masa kekhalifahan Abu 
Bakar, bermunculanya kelompok-kelompok yang tidak bersedia 
mengeluarkan zakat, lebih dikarenakan munculnya asumsi dikalangan 
kelompok tersebut bahwa zakat adalah pendapatan personal Nabi.21 
Sehingga oleh Abu Bakar diperangi. Dalam peristiwa itu Abu Bakar 
menunjukan bahwa dalam pengelolaan zakat membutuhkan campur 
tangan negara, tidak sekedar terlembaga. Apa yang dilakukan oleh 
Abu Bakar belum pernah terjadi pada masa Nabi masih hidup. 
Sehingga keputusan khalifah untuk memerangi orang-orang yang 
tidak taat merupakan sebuah tindakan baru yang sebelumnya belum 
pernah terjadi.

Periode kedua adalah Umar, pada masa ini, Umar mengeluarkan 
beberapa bentuk ijtihad yang berhubungan dengan zakat, diantara 
contohnya adalah menghapus zakat bagi mu’allaf, enggan memungut 
bagian ushr (zakat tanaman) karena merupakan ibadah pasti, 
mewajibkan kharaj (sewa tanah), mengenakan zakat kuda yang tidak 
pernah dilakukan pada masa Nabi.22 Tindakan yang dilakukan Umar 
merupakan upaya kontekstualisasi hukum Islam agar sesuai dengan 
perkembangan zaman. Pengumpulan zakat masa kekhalifahan umar 
sudah berbentuk Baitul Mal (lembaga amil zakat pada saat itu), dan 
sangat potensial untuk mengentaskan kemiskinan. Sahabat yang 
bernama Muaz bin Jabbal yang menjabat sebagai gubernur Yaman 
ditunjuk sebagai ketua Amil Zakat.23 Ketika Muaz ditunjuk sebagai 
pengelola zakat, pada tahun pertama langkah yang dilakukan adalah 
mengembalikan 1/3 surplus dama ke pemerintah pusat. Dan seterusnya 

21	 (Suratmaputra, 2002:164).
22	 Muhammad Hadi, Problematika Zakat Profesi dan Solusinya Sebuah Tinjauan Sosiologi 

Hukum Islam,   (Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2010) hlm. 73
23	 Anshori, Abdul Ghofur, Hukum dan Pemberdayaan Zakat Upaya Sinergis Wajib Zakat dan 

Pajak di Indonesia, (Yogyakarta: Pilar Media. 2006) hlm. 59



51Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

dilakukan secara bertahab hingga semua dana dikembalikan ke pusat, 
dengan alasan sudah tidak ada lagi orang miskin yang tersisa.24 

Setelah wafatnya Umar, maka kekhalifahan dipikul oleh Usman, 
pada masa Usman, zakat dibagi kedalam dua hal. Pertama, zakat 
yang berhubungan dengan harta benda yang tampak (al Amwal 
al Zahirah) yaitu binatang ternak dan hasil bumi. Sedangkan yang 
kedua adalah harta benda yang tidak tampak atau hasil bumi (al 
amwal al batiniyah), yaitu uang dan barang perniagaan. Zakat jenis 
yang pertama diserahkan kepada negara sedangkan jenis yang kedua 
diserahkan kepada orang yang mengeluarkannya untuk ditunaikan 
sendiri.25

Penjelasan di atas menunjukan bahwa ada sinergi pelaksanaan 
zakat antara negara dan masyarakat. Pelaksanaan zakat semacam ini 
cukup mempunyai implikasi positif dalam menggalang potensi zakat 
yang ada ditengah masyarakat saat itu.

Periode yang keempat adalah dipegang oleh Ali, pada masa Ali 
berkuasa pemerintahan tidak berjalan secara stabil, sebab konflik yang 
mendera umat Islam telah sampai pada titi nadir. Sehingga konsentrasi 
pemerintahan saat itu lebih pada penyelesaian konflik dikalangan 
umat. Meskipun usaha tersebut tidak berhasil. Situasi yang semacam 
itu tidak menyurutkan perhatian penguasa dalam persoalan zakat. 
Ali masih menyempatkan untuk mencurahkan perhatianya pada 
persoalan ibadah sosial yang satu ini, karena saat itu zakat merupakan 
urat nadi kehidupan pemerintahan dan agama.26 Bahkan Ali membuat 
kebijakan bahwa para fakir miskin dan pengemis agar biaya hidupnya 
ditanggung oleh negara melalui dana zakat. Tidak sebatas itu saja Ali 
juga terlibat langsung dalam mendistribusikan dana zakat kepada 
orang-orang yang membutuhkan.27 Jenis zakat pada saat itu berupa 
semua jenis kekayaan yang dimiliki umat.

Membaca sejarah praktek zakat pada masa lalu dapat ditarik 
sebuah kesimpulan sederhana bahwa telah ada upaya yang serius untuk 
mengelola zakat dengan cara profesional. Profesionalitas tersebut 
ditunjukan dengan keterlibatan semua pihak untuk mensinergikan 

24	 Ibid 
25	 (Purnomo, 1995:8)
26	  Muhammad Hadi, Problematika Zakat Profesi dan Solusinya Sebuah Tinjauan Sosiologi 

Hukum Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2010) hlm. 75
27	 (Qodir, 1998:94).



52 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

gerakan zakat, termasuk di dalamnya adalah peran negara. Peran-
peran yang demikian inilah yang dibutuhkan saat ini agar pengelolaan 
zakat dapat berjalan secara maksimal. 

2.	 Gambaran Umum Praktek Zakat di Indonesia

Sejak lahirnya Undang-Undang no 38 tahun 1999 tentang 
pengelolaan zakat, syiar ditanah air memang semakin berkembang. 
Akan tetapi kalau berkaca pada sejarah, sesungguhnya praktek zakat di 
Indonesia telah dilakukan sejak masuknya Islam di bumi nusantara ini. 
Saat itu zakat menjadi salah satu sumber dana pengembangan agama 
Islam. Dalam perjuangan bangsa Indonesia melawan kolonial, zakat 
pernah menjadi sumber dana perjuangan terutama untuk sabilillah. 
Ketika satu persatu wilayah Indoneisia dikuasai oleh Kolonial Belanda 
saat itu mengeluarkan kebijaksanaan pemerintah mengenai zakat 28

Terpasungnya kemerdekaan bangsa Indonesia atas jajahan 
kolonial membuat prkaktek keberagamaan sedikit tersendat, termasuk 
dalam hal ini adalah praktek zakat dikalangan umat Islam. Penjajahan 
selama 350 tahun, membuat sistem pengelolaan zakat yang sudah 
ditentukan oleh Allah tidak berjalan. Petugas zakat dalam keadaan 
darurat diangkat oleh masyarakat.29 Stagnasi pengelolaan zakat terus 
berlanjut hingga pasca kemerdekaan. Pada zaman orde lama dan orde 
baru pengelolaan zakat belum menjadi prioritas pemerintah. Baru 
pada era reformasi dibawah kepemimpinan Prof. Malik Fajar, dalam 
waktu singkat telah behasil memperjuangkan terbitnya UU no 38 
tahun 1999.

UU tersebut seolah menjadi kran pembuka bagi terselenggaranya 
praktek dan pengelolaan zakat yang lebih dinamis dan progresif. UU 
ini memuat beberapa ketentuan yang mendukung pengelolaan zakat 
secara lebih baik. Di antara substansi isinya adalah sebagai berikut, 
bahwa setiap warga negara Indonesia yang beragama Islam dan 
mampu atau badan yang dimiliki berkewajiban menunaikan zakat 
(pasal 2) dan pengelolaan zakat dilakukan oleh pemerintah (pasal 
6).(UU, no 38 tahun 1999). Dari sanalah kemudian terbentuk Badan 
Amil Zakat Nasional (BAZNAS).30 

28	 Muhammad Hadi, Problematika Zakat Profesi dan Solusinya Sebuah Tinjauan Sosiologi 
Hukum Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2010) hlm.77

29	 Zarkasyi, Muchtar, Pengelolaan Zakat Untuk Kepentingan Fakir Miskin, (Republika, 24 Januari 
2011)

30	 Tidak sebatas itu saja, geliat ini juga dapat dilihat dari tumbuh suburnya lembaga-lembaga 



53Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Untuk menyuguhkan sistem tata kelola yang baik dan program-
program yang menarik bagi masyarakat, BAZNAS telah mengawali 
dengan membuat prencanaan yang matang. Misalnya di tahun 2011, 
BAZNAS membuat lima program unggulan. Pertama, program 
indonesia peduli, program ini ditujukan untuk menanggulangi 
bencana yang terjadi di berbagai daerah. Kedua, program Indonesia 
makmur, program ini ditujukan untuk menumbuhkan kemandirian 
mustahi dibidang ekonomi. Ketiga, program Indonesia cerdas, 
program ini ditujukan untuk meningkatkan kecerdasan masyarakat 
dan meningkatkan kualitas pendidikan. Keempat, program Indonesia 
sehat, program ini ditujukan untuk memberikan pengobatan secara 
cuma-cuma untuk fakir miskin. Kelima, program Indonesia taqwa, 
program ini ditujukan untuk membangun dan memperkuat keimanan 
dan ketaqwaan masyarakat.31

Seiring berjalannya waktu, contoh di atas menunjukkan bahwa 
pengelolan zakat di Indonesia telah mengalami perubahan yang 
signifikan, dari model pengelolaan zakat yang tradisional menuju 
pengelolaan modern. Kendati demikian masih ada pekerjaan rumah 
yang luar biasa besar. Sebab dari potensi zakat yang mencapai triliunan 
rupiah belum dapat tergali secara maksimal. Dalam penulusuran 
penulis perhitungan mengenai potensi zakat di Indonesia sangat 
beragam. Akan tetapi salah satu yang dapat dijadikan rujukan adalah 
perhitungan yang dilakukan oleh BAZNAS. Menurut BAZNAS potensi 
zakat di Indonesia mencapai angka 217 triliun di tahun 2011.32 Angka 
217 triliun sama dengan 3,14% dari GDP (gross domestic produck) 
Indonesia. Artinya potensi sebesar ini akan dapat menjadi solusi 
permasalahan umat seadainya dapat tergali secara maksimal. 

C.	 DASAR HUKUM ZAKAT

Karena zakat merupakan salah satu sendi dari ajaran Islam, 
maka dasar dari ibadah ini adalah Al-Qur’an, Assunah dan perilaku 
para sahabat. Zakat telah diperintahkan sejak tahun kedua hijriyah 

pengelola zakat, seperti LazisMU, LazisNU dan juga lembaga-lembaga lain yang dikelola 
oleh ormas Islam. Menjamurnya lembaga yang mengelola zakat ini diharapkan akan mampu 
memberikan sumbangsih besar bagi kesejahteraan masyarakat.

31	 (Hafiddudin, Konsistensi dan Penguatan Program Strategis Zakat, (Republika, 3 
Januari 2011)

32	 http://www.voa-islam.com/2011/08/03/15711



54 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

dari hukumnya adalah Fardhu ‘ain atas tiap-tiap orang yang cukup 
syaratnya.33 

Sumber di dalam ayat AlQur’an tidak hanya terdapat dalam satu 
tempat, banyak ayat yang berbicara mengenai zakat dengan sandingan 
dan konteknya yang berbeda-beda. Salah satu perintahnya bisa kita 
lihat dalam Q.S Al Baqoroh ayat 110:

 ٍ
خَيْر مِنْ  لأنْفُسِكُمْ  مُوا  تُقَدِّ وَمَا  ةَ  كَا الزَّ وَآتوُا  لاةَ  الصَّ قِيمُوا 

َ
وَأ

َّهَ بمَِا تَعْمَلوُنَ بصَِيٌر َّهِ إِنَّ الل دُوهُ عِندَْ الل ِ
َج

ت
Artinya :“Dan Dirikanlah shalat dan tunaikanlah zakat. dan kebaikan 
apa saja yang kamu usahakan bagi dirimu, tentu kamu akan mendapat 
pahala nya pada sisi Allah. Sesungguhnya Alah Maha melihat apa-apa 
yang kamu kerjakan.”

Ayat ini memperlihatkan perintah menunaikan zakat menjadi 
satu nafas dengan perintah mendirikan sholat, selanjutnya diiringi 
dengan perintah lain atau penjelasan mengenai apa sasaran yang akan 
diraih oleh pengamalnya.34 Maka dapat dipahami bahwa kewajiban 
menunaikan zakat sama pentingnya dengan menunaikan sholat. 
Mengingat kedudukan dua jenis ibadah ini begitu penting dalam 
Islam.

Contoh ayat lain yang dapat disimak adalah sebagai berikut:

َتاَمَى 
ْي

وَال قُرْبَى 
ْ
ال وذَِي  إِحْسَاناً  ينِْ  َ وَالِد

ْ
وَباِل َّهَ  الل إِلا  تَعْبُدُونَ  لا 

ةَ كَا لاةَ وَآتوُا الزَّ قِيمُوا الصَّ
َ
مَسَاكِيِن وَقوُلوُا للِنَّاسِ حُسْناً وَأ

ْ
وَال

Janganlah kamu menyembah selain Allah, dan berbuat kebaikanlah 
kepada ibu bapa, kaum kerabat, anak-anak yatim, dan orang-orang 
miskin, serta ucapkanlah kata-kata yang baik kepada manusia, 
dirikanlah shalat dan tunaikanlah zakat.(Al Baqarah, 83)

Senada dengan ayat di atas, firman Allah ini kembali 
menyandingkan urusan sholat dengan urusan zakat. Tentu saja hal ini 
bukanlah faktor kebetulan semata. Sebab ayat yang berhaluan sama 

33	 Rasjid, Sulaiman H. Fiqih Islam. (Bandung: Sinar Baru Algesindo. 2000) hlm 192.
34	 Zakiah Darojat. Ilmu Pendidikan Islam. (Jakarta: Bumi Perkasa. 2000)



55Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

tidak hanya terdapat dalam satu tempat, melainkan dibeberapa tempat 
dalam al qur’an. Adapun diantara Sunnah Rasul yang mendasari 
tentang kewajiban zakat adalah sebagai berikut. Nabi SAW bersabda : 

“Sesungguhnya Allah telah mewajibkan zakat atas mereka dari 
harta-hartanya, diambil dari orang-orang kayanya dan diserahkan 
kepada mereka yang  fakir.” (HR Bukhari).

Begitu pentingnya kewajiban menunaikan zakat ini maka 
barang siapa mengingkarinya halal untuk di perangi. Hal ini pernah 
dilakukan pada zaman khalifah Abu Bakar, pada waktu itu banyak 
suku Arab yang membangkang, yakni diperangi secara tuntas. Ia 
tidak menerima sama sekali pemisahan antara ibadah jasmaniay 
dengan ibadah maliyah (seperti zakat). Sikap tegas Abu Bakar ini 
telah menjadi catatan sejarah yang tiada tandinganya.35

Al Quran, As sunah dan ijma’ para ulama telah mewajibkan zakat, 
sedangkan zakat fitrah telah diwajibkan mulai tahun kedua hijriyah, 
zakat ini berlaku untuk semua orang yang beragama Islam. Pewajiban 
zakat terjadi setelah pewajiban puasa Ramadhan. Rasulullah SAW 
bersabda:

ةَ  زَكَا عَليَهِْ وسََلَّمَ  الُله  فَرَضَ رسَُوْلُ الِله صَلَّى  قَالَ:  عُمَرٍ  إِبنِْ  عَنْ 
كُرِ  رُِّ وَالذُّ

ْح
لعَبدِْ وَال

ْ
َىَل ا : ع ٍ

وصَْاغًا مِنْ شَعِيْر
َ
لفِطْرِ صَاعًا مِنْ تَمَرٍ أ

ْ
ا

نْثَى )رواه البخارى ومسلم(
ُ ْأ
وَال

“Dari ibnu umar ia berkata, Rasulullah SAW mewajibkan zakat fitri 
bulan Ramadhan sebanyak satu sha’ kurma atau gandum atas tiap-
tuap orang muslim merdeka atau gamba laki-laki atau perempua.”   
(HR. Bukhari dan Muslim Dalam Tarjamah Bulughul Marom, bab 
Zakat Fitrah, Hal 325) 

Zakat tidak di wajibkan kepada para Nabi, sebab fungsi zakat 
adalah membersihkan dari segala dosa, sedangkan para Nabi terhindar 
dari hal itu.36 Para Nabi telah dijamin oleh Allah bahwa mereka tidak 
akan tersentuh dengan perbuatan-perbuatan yang menjerumuskan 

35	 Yusuf Qardhawi, Hukum Zakat. (Bandung: PT Pustaka Lentera Antar Nusa dan Mizan. 2004) 
hlm. 82

36	 Wahbah Al Zuhayly, Zakat Kajian Berbagai Mazhab.(Bandung: PT Remaja Rosdakarya. 2000) 
hlm.89.



56 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

pada kenistaan.  
Selain hadits yang menjelaskan tentang kewajiban zakat, banyak 

pula hadits yang menerangkan tentang kewajiban nisab atas harta 
zakat. Penjelasan Nabi atas ayat al qur’an yang berkaitan dengan zakat 
tentu saja berhubungan langsung dengan model pelaksanaan pada 
saat Nabi masih hidup. Penjelsasan itu dilakukan sebagai bentuk 
operasional atas ayat yang mewajibkan pelaksanaan zakat.

D.	 FUNGSI DAN TUJUAN ZAKAT

Seunggguhnya fungsi dan tujuan zakat tidak hanya berlaku 
bagi mereka yang telah menemukan kesadaran, melainkan bagi 
mereka yang mempunyai kelebihan harta, tetap terbebani untuk 
mengeluarkan zakat meskipun tanpa kesadaran. Karena amil zakat 
dibolehkan mengambil sebagian harta mereka untuk disalurkan 
kepada yang berhak. 

Begitu pentingnya zakat bagi diri seseorang menunjukan bahwa 
ia mempunyai fungsi dan tujuan yang tidak sederhana. Sulaiman 
Rasjid37  dalam Fiqih Islam menyebutkan ada lima fungsi dan tujuan 
disyariatkannya zakat: 
1.	 Menolong orang yang lemah dan susah agar dia menunaikan 

kewajibannya terhadap Allah dan terhadap masyarakat.
2.	 Membersihkan dari sifat kikir dan ahlak tercela, serta mendidik 

diri agar bersifat mulya dan pemurah dengan membiasakan 
membayarkan amanat kepada orang yang berhak dan 
berkepentingan.

3.	 Sebagai ucapan syukur dan terima kasih atas nikmat kekayaan 
yang diberikan kepadanya.

4.	 Untuk menjaga kejahatan-kejahatan yang akan timbul dari si 
miskin dan yang susah.

5.	 Untuk mendekatkan hubungan kasih sayang dan cinta- mencintai 
antara si miskin dan si kaya.

Dalam konteks ini zakat meruakan ibadah sosial yang 
berorientasi untuk kepentingan bersama. Oleh karenanya zakat 
semestinya difungsikan secara benar. Benar dalam pengertian tata 
cara pelaksanaanya, dan juga benar dalam tataran pentasarufannya. 

37	 Rasjid, Sulaiman H. Fiqih Islam. (Bandung: Sinar Baru Algesindo. 2000) hlm 217



57Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Sehingga dari harta yang terhimpun tersebut dapat bermanfaat 
sebagaimana mestinya.

E.	 AMIL ZAKAT

Para ulama berbeda pendapat mengenai bagaimana cara yang 
lebih utama dilakukan untuk mentasarufkan harta zakat. Ada yang 
berpendapat bahwa harta zakat sebaiknya dikumpulkan lewat petugas 
pengumpul zakat atau disebut dengan amil zakat. Ini disandarkan pada 
cara Rasulullah yang biasa mengirim petugas untuk mengumpulkan 
zakat dan membagikanya kepada para mustahik38 

Pada zaman Rasulullah SAW dan para sahabatnya, hampir tidak 
pernah zakat diserahkan langsung dari muzaki kepada mustahik, 
kecuali infak. Zakat selalu diambil atau diserahkan melalui amil zakat. 
Amil zakatlah yang mendistribusikannya berdasarkan kebutuhan dan 
skala prioritas.39

Memberikan zakat secara langsung kepada fakir miskin memang 
tidak disalahkan secara syari’ah, tetapi belum memenuhi semangat 
dan tujuan zakat itu sendiri sebagai sebuah sistem dalam kehidupan 
sosial (ijtimaiyah) dalam Islam.40 Oleh karena itu sesungguhnya 
berzakat melalui amil bukanlah ijtihad ulama pada masa sekarang, 
melainkan telah menjadi praktek dan produksi intelelktual ulama 
pada masa silam.

Al Quran dalam surat Attaubah ayat 60 mengemukakan bahwa 
salah satu golongan yang berhak menerima zakat (mustahik zakat) 
adalah orang-orang yang bertugas mengurus urusan zakat (‘amiliina 
‘alaiha). Sedangkan dalam QS Attaubah  ayat 103 dijelaskan bahwa 
zakat itu diambil (dijemput) dari orang-orang yang berkewajiban 
untuk berzakat (muzaki) untuk kemudian diberikan kepada mereka 
yang berhak menerimanya (mustahik). Yang mengambil dan 
menjemput tersebut adalah para petugas (amil). Imam Qurthubi 
ketika menafsirkan ayat tersebut (Attaubah 9: 60) menyatakan bahwa 
amil itu adalah orang-orang yang ditugaskan (diutus oleh imam 
atau pemerintah) untuk mengambil, menuliskan, menghitung, dan 
mencatat zakat yang diambil dari para muzaki untuk kemudian 

38	 Sayyid Syabiq. Fiqh Sunnah. (Jakarta: Pena Pundi Aksara, 2004) hlm.582
39	 Didin Hafiduddin, Karakteristik Zakat (Republika, 19 Juli 2009)
40	 Didin Hafidhudin, Gerakan Zakat dan Penanggulangan Kemiskinan, Republika, 2 Agustus 

2010 .



58 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

diberikan kepada yang berhak menerimanya (mustahik).41

Terdapat tiga instrumen utama dalam Islam terkait distribusi 
pendapatan yaitu aturan tentang kepemilikan aset ekonomi yang 
tidak bole merugikan kepentingan orang banyak, penerapan zakat, 
serta menganjurkan qordul hasan, infak dan wakaf. Islam mendorong 
pengentasan kemiskinan melalui pemenuhan kebutuhan dasar 
masyarakat, pengembangan sektor real serta pemerataan hasil 
pembangunan.42

Dalam kaitanya di atas, peran amil zakat sangatlah urgen. Amil 
zakat dituntut untuk memainkan peran yang efektif dalam mengubah 
pemahaman dan pengetahuan masyarakat yang masih menganggap 
bahwa zakat merupakan urusan individu antara manusia dengan 
Allah atau urusan muzaki sebagai pembayar zakat dengan mustahik 
sebagai penerimanya. Padahal zakat sejatinya harus menjadi sebuah 
gerakan yang didukung oleh semua komponen umat Islam.43 

Kreatifitas amil zakat dalam pengelolaan zakat sangat dibutuhkan, 
sebab paradigma pengelolaan yang selama ini berjalan masih terkesan 
tradisional dan konfensional. Harus ada upaya modernisasi dalam tata 
kelola zakat. Sehingga cara demikian akan mengantarkan lembaga 
amil zakat menjadi lembaga yang akomodatif dan visioner dalam 
pelaksanaanya. Menurut Prof. Didin Hafiduddin pengelolan zakat 
yang modern profesional memiliki beberapa karakteristik sebagai 
berikut : 

Pertama, dilakukan secara full time, yaitu pengelolaan zakat yang 
dilakukan dalam jam kerja sehari 8 jam atau minimal 5 hari dalam 
sepekan. Kedua, amil adalah orang-orang yang terseleksidan memiliki 
kompetensi, dalam arti memiliki komitmen, kapasitas, kapabilitas dan 
integritas sesuai dengan tugas keamilan yang mensyaratkan standar 
moral dan keamanahan yang tinggi. Ketiga, amil mendapatkan balas 
jasa yang wajar berupa gaji yang berasal dari hak amil dan memenuhi 
kebutuhan standar untuk hidup layak. Keempat, penilaian kinerja 
perorang maupun team work berorientasi pada prestasi, yakni setiap 
amil dituntut untuk bekerja dan memberikan hasil yang terbaik. 
Kelima, bekerja sesuai dengan standar managemen modern, seperti 

41	 Hafiduddin, Karakteristik Zakat, (Republika 19 Juli 2009)
42	 Surur, Naharus, Zakat Sebagai Sistem Distribusi Kekayaan, (Republika, 27 Desember 2010)
43	 Didin Hafidhudin, Gerakan Zakat dan Penanggulangan Kemiskinan, (Republika, 2 Agustus 

2010)



59Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

adanya visi, misi, strategi, perencanaan tahunan, sasaran mutu, 
monitoring dan evaluasi perkembangan secara periodik. Keenam, 
mengimplementasikan prinsi-prinsip transparansi dan akuntabilitas 
secara baik dan benar, yaitu melakukan pencatatan setiap kegiatan 
dengan benar, menyusun laporan dan selanjutnya mempublikasikan 
laporan kegiatan tersebut kepada masyarakat.44

Peran signifikan amil zakat akan mampu mengurangi tingkat 
kemiskinan ditengah masyarakat. Dengan cara demikian maka 
zakat akan terberdayakan dengan semestinya. Untuk meningkatkan 
daya guna zakat dan mengentaskan kemiskinan ada beberapa hal 
yang harus dilakukan oleh lembaga amil zakat. Pertama, lakukan 
pengelolaan zakat secara professional dan akuntable. Hal ini bertujuan 
untuk meningkatkan kepercayaan para wajib zakat bahwa dana yang 
telah mereka salurkan akan disalurkan kepada yang berhak   untuk   
mendapatkan.

Kedua, sasaran diutamakan kepada bagaimana para mustahik 
(orang yang berhak menerima zakat) dari dana zakat tersebut dapat 
meningkatkan kemampuan berwirausaha sehingga mereka tidak 
menjadikan zakat sebagai gantungan hidup. Ketiga, mengelola dana 
zakat menjadi dana abadi yang dapat berkembang sehingga dana zakat 
tersebut tidak habis tetapi memiliki kontinuitas dan berkelanjutan.

Keempat, segmentasi sasaran yang jelas dan terencana. Sasaran 
dari pembagian zakat ini tidak perlu banyak tetapi cukup mengambil 
kelompok yang dapat memberikan pengaruh dan menggerakkan 
kegiatan ekonomi rakyat. Bila simpul-simpul ini dapat berkembang 
tentu  akan mampu menciptakan lapangan kerja yang pada akhirnya 
mengurangi kemiskinan di daerah sekitarnya.

Kelima, membangun jaringan dengan pemberdayaan penerima 
zakat. Jaringan ini sangat penting guna memperlancar proses 
pembinaan dan pemberdayaan para penerima zakat dalam bentuk 
modal usaha. Dengan adanya jaringan akan mempermudah untuk 
mengembangkan usaha dan penyaluran hasil usaha. Meski penting, 
akan tetapi pembangunan jaringan ini menjadi tanggung jawab 
yang sering terabaikan oleh badan pengelola zakat.45 Sehingga perlu 
diupayakan secara semaksimal mungkin untuk memperluas jejaring 

44	 Didin Hafiduddin, Budaya Kerja Amil Sebagai Prasyarat Kepercayaan Publik, (Republika, 11 
April 2011)

45	 (http://www.lazyaumil.org).



60 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

agar penghimpunan dan pemberdayaan zakat dapat berjalan secara 
optimal.

F.	 GOLONGAN ORANG YANG WAJIB ZAKAT

Menurut Imam Syafi’i zakat wajib dikeluarkan oleh siapa saja 
yang memiliki harta dengan kepemilikan penuh, yaitu orang-orang 
meredeka walaupun dia seorang anak kecil, orang yang kurang waras 
atau seorang perempuan. Tidak ada pembedaan selama mampu 
menunaikanya.46 Begitu juga zakat dari barang temua dan harta 
warisan serta harta yang merupakan nafkah kedua orang tuanya, 
semua wajib dikeluarkan. Lebih lanjut dijelaskan bahwa apabila budak 
mempunyai sejumlah ternak (yang sudah wajib dizakati), maka ternak 
tersebut wajib dizakati.47

Menurut Sayid Syabiq, zakat diwajibkan kepada setiap muslim 
merdeka, memiliki nisab dari salah satu harta yang wajib dikeluarkan 
zakatnya.48 Sedangkan Hasby As Shiddieqy (2009:17) berpendapat 
bahwa yang wajib mengeluarkan zakat adalah merdeka, telah sampai 
umur, berakal dan nisab yang sempurna. Memiliki nishab berarti 
memiliki lebih dari keperluan hidup sehari-hari. Termasuk dalam 
keperluan sehari-hari adalah makanan, pakaian, tempat tinggal, 
kendaraan dan alat-alat untuk bekerja.49

Pendapat ini menunjukkan bahwa kewajiban mengeluarkan 
zakat manakala harta yang dimiliki telah mencapai nisab. Nisab disini 
dipahami sebagai kecukupan harta yang telah memenuhi standar 
untuk dikelurkannya zakat. Di samping  orang yang telah ditetapkan 
adanya kewajiban zakat baginya, ada pula kelompok orang yang 
menjadi kontrofersi dikalangan ulama tentang diwajibkan atau tidak 
kelompok tersebut. Yang dipersilisihkan tersebut antra lain adalah 
sebagai berikut:
1.	 Anak yatim (anak kecil)
2.	 Orang gila 
3.	 Hamba ( budak belian)
4.	 Orang yang dalam dzimmah (perlindungan)

46	 Syafi’I, Imam, Ringkasan Kitab Al Umm, (Jakarta: Pustaka Azam. 2007) hlm.437
47	 ibid
48	 Sayyid Syabiq. Fiqh Sunnah. (Jakarta: Pena Pundi Aksara, 2004) hlm. 508
49	 Hasbi As Shiddieqy, Pedoman Zakat. (Semarang: PT Pustaka Rizki Putra. 2009) hlm.17



61Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

5.	 Orang yang kurang milik ( orang yang telah menghutangkan 
hartanya kepada orang dan seperti orang yang banyak hutang).50 

Beberapa pendapat berikut dapat disimak sebagai gambaran 
akan perbedaan pandangan para ulama mengenai orang-orang yang 
diperselisihkan kewajibannya dalam menunaikan zakat. Abu Hanifah 
mewajibkan zakat pada tumbuh-tumbuhan dan buah-buahan dari 
harta anak kecil dan orang gila, sebagaimana wajib fitrah pada 
keduanya. Sedangkan al Auza’i dan Ats Tsauri mengakatan, ”wajib 
zakat pada harta anak kecil dan orang gila, tetapi tidak dikeluarkan 
sebelum anak kecil tersebut sampai nerumur dan sebelum orang gila 
tersebut sembuh dari sakitnya.51

Sementara itu para jumhur fuqaha berpendapat bahwa zakat 
dipungut dari harta orang gila dan anak kecil, walaupun anak kecil 
tersebut belum mumayis. Tegasnya diambil zakat dari orang yang 
tidak dihargai niatnya, bahkan tidak dihargai kasad dan iradatnya. 
Ibnu Mas’ud berpendapat, hitungan zakat yang wajib pada harta anak 
yatim adalah apabila ia telah sampai umur, dan hal itu diberitahukan 
kepadanya. Jika ia suka, ia keluarka, jika tidak, dia tinggalkan. Yusuf 
Qordawi mengemukakan bahwa zakat diwajibkan atas kekayaan 
anak-anak dan orang gila dengan syarat-syarat yang jelas. Yaitu bahwa 
kekayaan itu harus melebihi kebutuhan pokok.52 

G.	 GOLONGAN YANG MENERIMA ZAKAT 

Golongan penerima zakat atau disebut mustahik adalah orang-
orang yang tidak mempunyai kemampuan secara layak untuk 
menunaikan zakat. Sebaliknya golongan ini yang menjadi prioritas 
untuk mendapatkan harta zakat. Terkait dengan golongan yang 
berhak menerima zakat, al qur’an telah bebicara secara terperinci 
yang termaktub di dalam firmannya:

مُؤَلَّفَةِ 
ْ
وَال عَليَهَْا  عَامِلِيَن 

ْ
وَال مَسَاكِيِن 

ْ
وَال فُقَرَاءِ 

ْ
للِ دَقَاتُ  الصَّ إِنَّمَا 

50	 Hasbi As Syiddieqy, Pedoman Zakat.( Semarang: PT Pustaka Rizki Putra. 2009) hlm.18
51	 dikutip oleh Hasbi As Syiddieqy, dalam Pedoman Zakat. (Semarang: PT Pustaka Rizki Putra. 

2009) hlm. 19
52	 Yusuf Qardhawi, Hukum Zakat. (Bandung: PT Pustaka Lentera Antar Nusa dan Mizan. 2004) 

hlm. 114



62 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

بِيلِ  السَّ وَاِبنِْ  َّهِ  الل سَبِيلِ  وَفِي  غَارِمِيَن 
ْ
وَال قاَبِ  الرِّ وَفِي  قُلوُبُهُمْ 

َّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ )٦٠( َّهِ وَالل فَرِيضَةً مِنَ الل
Sesungguhnya zakat-zakat itu, hanyalah untuk orang-orang fakir, 
orang-orang miskin, pengurus-pengurus zakat, Para mu’allaf yang 
dibujuk hatinya, untuk (memerdekakan) budak, orang-orang yang 
berhutang, untuk jalan Allah dan untuk mereka yuang sedang dalam 
perjalanan, sebagai suatu ketetapan yang diwajibkan Allah, dan Allah 
Maha mengetahui lagi Maha Bijaksana (At Taubah, 60)

Bersandar pada penjelasan ayat di atas, maka yang berhak menerima 
zakat Ialah: (1) orang fakir: orang yang Amat sengsara hidupnya, tidak 
mempunyai harta dan tenaga untuk memenuhi penghidupannya. (2) 
orang miskin: orang yang tidak cukup penghidupannya dan dalam 
Keadaan kekurangan. (3) Amil zakat: orang yang diberi tugas untuk 
mengumpulkan dan membagikan zakat. (4) Muallaf: orang kafir yang 
ada harapan masuk Islam dan orang yang baru masuk Islam yang 
imannya masih lemah. (5) memerdekakan budak: mencakup juga 
untuk melepaskan Muslim yang ditawan oleh orang-orang kafir. (6) 
orang berhutang: orang yang berhutang karena untuk kepentingan 
yang bukan maksiat dan tidak sanggup membayarnya. Adapun orang 
yang berhutang untuk memelihara persatuan umat Islam dibayar 
hutangnya itu dengan zakat, walaupun ia mampu membayarnya. (7) 
pada jalan Allah (sabilillah): Yaitu untuk keperluan pertahanan Islam 
dan kaum muslimin. di antara mufasirin ada yang berpendapat bahwa 
fisabilillah itu mencakup juga kepentingan-kepentingan umum seperti 
mendirikan sekolah, rumah sakit dan lain-lain. (8) orang yang sedang 
dalam perjalanan yang bukan maksiat mengalami kesengsaraan dalam 
perjalanannya.

H.	 KARAKTERISTIK ZAKAT

Di tengah problematika kemiskinan umat dan ekonomi bangsa 
sekarang ini, seharusnya zakat bisa dijadikan instrumen yang bisa 
menjadi solusi dan sustainable. Zakat sebagai instrumen pembangunan 
perekonomian dan pengentasan kemiskinan umat, memiliki banyak 
keunggulan dibandingkan instrumen fiskal konvensional yang kini 



63Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

telah ada.53

Pernyataan tersebut bukan tanpa alasan, sebab zakat mempunyai 
karakteristik yang unik dan rasional untuk diterapkan. Muzoffar Jufri 
(2008) memberikan penjelasan mengenai hal ini. Zakat dalam Islam 
memiliki beberapa karakteristik, diantaranya adalah sebagai berikut. 
Pertama, zakat dalam konsep Islam bukanlah sebuah amal diantara 
amal-amal kebajikan belaka, dan juga bukan merupakan sebuah sifat 
kedermawanan semata. Namun ia adalah salah satu rukun dasar 
ajaran Islam dan salah satu diantara empat ibadah asasinya, yang 
tingkat keharusan dan kewajibannya menempati strata puncak. Maka 
ia tidak bersifat sukarela atau pilihan bebas, dimana seseorang boleh 
memilih berzakat atau tidak berzakat.

Kedua, ia – dalam pandangan Islam – merupakan sebuah hak 
tetap bagi kaum fakir miskin (dan para mustahiq yang lain) pada harta 
kaum muslimin yang kaya. Suatu hak yang ditetapkan oleh Pemilik 
Asli harta siapapun, yakni Allah SWT. Allah-lah pemilik asli setiap 
harta dan Dia memiliki kebebasan mutlak untuk membagi-bagi harta 
milik-Nya sesuai kehendak dan ketentuan-Nya. Dan orang-orang kaya 
yang mendapatkan titipan harta tersebut tentu harus melaksanakan 
kehendak dan ketentuan tersebut.

Ketiga, syariat Islam yang mewajibkan zakat juga telah 
menetapkan syarat-syarat, batasan, nishab dan kadar-kadarnya secara 
jelas dan rinci. Keempat, penunaian kewajiban zakat – dalam konsep 
Islam - tidak diserahkan kepada kerelaan dan kehendak hati masing-
masing individu diantara kaum muslimin yang telah wajib berzakat. 
Namun sistem pengelolaan – penarikan dan distribusinya – menjadi 
tugas dan kewenangan pemerintah dan Negara Islam. Oleh karena itu 
Allah berfirman tentang zakat, “Ambillah zakat dari sebagian harta 
mereka …” (QS At-Taubah : 103). Jadi zakat itu harus diambil, dan 
tidak ditunggu saja sampai masing-masing orang menyerahkannya 
sekehendak dan serela hatinya. Dan sebagian tugas dan kewenangan 
inilah yang saat ini diemban oleh lembaga-lembaga amil zakat yang 
ada.

Kelima, diantara kewenangan pemerintah dalam Negara Islam 
adalah bahwa ia berhak – bahkan mungkin wajib – menjatuhkan 
sanksi yang sesuai atas orang-orang kaya yang enggan membayar zakat. 

53	 lihat Mustafa Edwin Nasution dalam  Zakat Sebagai Instrumen Pembangunan Ekonomi Umat 
di Daerah



64 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Termasuk berhak memerangi kelompok yang memiliki kekuatan yang 
menolak untuk membayar zakat, sebagaimana pernah dilakukan oleh 
Khalifah Abu Bakar ra.

Keenam, pada saat pemerintah Islam tidak ada, kewajiban 
berzakat ini tetap berlaku dan tidak gugur. Sehingga, setiap muslim 
yang mampu wajib tetap membayar zakat baik secara pribadi maupun 
secara kolektif – dan ini lebih baik – melalui pengelolaan lembaga-
lembaga amil zakat yang amanah dan professional.

Ketujuh, sistem dan sasaran distribusi zakat juga telah ditetapkan 
langsung oleh Allah.54 Jadi, para pengelola zakat, termasuk para 
penguasa dalam pemerintahan Islam sekalipun, tidak boleh 
mendistribusikannya sesuai kehendak mereka saja.	

Kedelapan, zakat yang diserahkan kepada para mustahiq, fakir 
miskin misalnya, tidaklah sekedar untuk menutup kebutuhan mereka 
sementara waktu saja. Namun mereka itu berhak diberi harta zakat, 
sampai mereka benar-benar berkecukupan, sehingga dengan begitu 
kemiskinan bisa terhapuskan.

Sejalan dengan pemikiran di atas, Hafiduddin (2009) menjelaskan 
mengenai karakteristik zakat. Pertama, penggunaan zakat sudah 
ditentukan secara jelas dalam syariat.55 Zakat hanya diperuntukkan 
bagi 8 golongan (ashnaf), yaitu: orang-orang fakir, miskin, amil, 
mualaf, budak, orang-orang yang berutang, jihad   fi sabilillah, dan 
ibnu sabil.  Jumhur fuqaha sepakat bahwa selain 8 golongan yang telah 
disebutkan tadi tidak halal menerima zakat. Dan, tidak ada satu pihak 
pun yang berhak mengganti atau mengubah ketentuan ini.

Karakteristik ini membuat zakat secara inheren bersifat pro-
poor. Tak ada satu pun instrumen fiskal konvensional yang memiliki 
karakteristik unik seperti ini. Karena itu, zakat akan lebih efektif dalam 
mengentaskan kemiskinan karena alokasi dana yang sudah pasti dan 
diyakini akan lebih tepat sasaran. Dan, instrumen yang langsung 
berkaitan dengan kebutuhan bagi fakir miskin hanyalah zakat.

Kedua,  ashnaf delapan mustahik zakat tersebut di atas selalu 
dalam bentuk   jama’ (plural). Ini mengisyaratkan bahwa zakat itu 
harus dirasakan manfaatnya oleh sebanyak-banyak mustahik yang 
ada, misalnya sebanyak-banyak fakir miskin yang ada di suatu daerah.

54	 (lihat QS A-Taubah : 60).
55	 (QS Attaubah [9]: 60).



65Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Ketiga, zakat memiliki persentase yang rendah dan tetap serta 
tidak pernah berubah-ubah karena sudah diatur dalam syari’at. 
Sebagai contoh, zakat yang diterapkan pada basis yang luas seperti 
zakat perdagangan, tarifnya hanya 2,5 persen. Ketentuan tarif zakat 
ini tidak boleh diganti atau diubah oleh siapa pun. Karena itu, 
penerapan zakat tidak akan mengganggu insentif investasi, tetapi 
akan menciptakan transparansi kebijakan publik serta memberikan 
kepastian usaha.

Keempat, zakat memiliki persentase berbeda dan mengizinkan 
keringanan bagi usaha yang memiliki tingkat kesulitan produksi lebih 
tinggi. Sebagai contoh, zakat untuk produk pertanian yang dihasilkan 
dari lahan irigasi tarifnya adalah 5 persen, sedangkan jika dihasilkan 
dari lahan tadah hujan tarifnya 10 persen. Karakteristik ini membuat 
zakat bersifat   market-friendly, sehingga tidak akan mengganggu 
iklim usaha.

Kelima, zakat dikenakan pada basis yang luas dan meliputi 
berbagai aktivitas perekonomian. Zakat dipungut dari produk 
pertanian, hewan peliharaan, simpanan emas dan perak, aktivitas 
perniagaan komersial, dan barang-barang tambang yang diambil dari 
perut bumi. Fikih kontemporer bahkan memandang bahwa zakat 
juga diambil dari seluruh pendapatan yang dihasilkan dari aset atau 
keahlian pekerja. Dengan demikian, potensi zakat sangat besar. Hal 
ini menjadi modal dasar yang penting bagi pembiayaan program-
program pengentasan kemiskinan.56 

Sayyid Quthub (w 1965 M) dalam tafsirnya, Fi Dzilali al-Qur’an, 
ketika menafsirkan firman Allah dalam surat Albaqarah ayat 267 
menyatakan bahwa nash ini mencakup seluruh hasil usaha manusia 
yang baik dan halal dan mencakup pula seluruh yang dikeluarkan 
Allah SWT dari dalam dan atas bumi, antara lain hasil-hasil pertanian 
maupun hasil pertambangan, seperti minyak. Karena itu,  nash ini 
mencakup semua harta, baik yang terdapat pada zaman Rasulullah 
SAW maupun zaman sesudahnya. Semuanya wajib dikeluarkan 
zakatnya dengan ketentuan dan kadar sebagaimana diterangkan 
dalam sunnah Rasulullah SAW, baik yang sudah diketahui secara 
langsung maupun yang di- qiyas -kan kepadanya. Al-Qurthubi (w 
671 H) dalam Tafsir  al-Jaami’ li Ahkam al-Qur’an menyatakan bahwa 
yang dimaksud dengan kata-kata hak yang pasti pada Alquran surat 

56	 lihat QS Albaqarah [2]: 267 dan QS Adz-dzariyat [51]: 19



66 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Adz-Dzariyat ayat 19 adalah zakat yang diwajibkan, artinya semua 
harta yang dimiliki dan semua penghasilan yang didapatkan, jika telah 
memenuhi persyaratan kewajiban zakat, harus dikeluarkan zakatnya.

Sementara itu, para peserta Muktamar Internasional pertama 
tentang zakat di Kuwait (29 Rajab 1404 H/bertepatan dengan tanggal 
30 April 1984 M) telah sepakat tentang wajibnya zakat profesi apabila 
telah mencapai nisab, meskipun mereka berbeda pendapat dalam cara 
mengeluarkannya. Dalam Pasal 11 ayat (2) Bab IV Undang-Undang No 
38/1999 tentang Pengelolaan Zakat, dikemukakan bahwa harta yang 
dikenai zakat adalah: a) emas, perak, dan uang; b) perdagangan dan 
perusahaan; c) hasil pertanian, hasil perkebunan, dan hasil perikanan; 
d) hasil pertambangan; e) hasil peternakan; f) hasil pendapatan dan 
jasa; dan g)  rikaz.

Komisi Fatwa MUI dalam sidangnya di Padang Panjang (27-29 
Muharram 1430 H/24-26 Januari 2009 yang lalu), telah menetapkan 
fatwa bahwa perusahaan adalah termasuk salah satu objek zakat. 
Keenam, zakat di samping berkaitan dengan harta, juga berkaitan 
dengan rohani dan spiritual. Muzaki yang sudah berzakat biasanya 
akan terus berzakat karena kenikmatan rohani yang dirasakannya. 
Karena itu, penerimaan zakat cenderung stabil. Hal ini akan menjamin 
keberlangsungan program pengentasan kemiskinan dalam jangka 
waktu yang cukup panjang.

Melihat karakteristik zakat yang begitu brilian, sesungguhnya 
modalitas umat Islam untuk mengentaskan kemiskinan cukup 
memadai. Tinggal bagaimana upaya managemen yang dilakukan 
untuk mengelola potensi tersebut secara profesional dan fungsional.

I.	 HIKMAH DISYARI’ATKANYA ZAKAT

Terkait dengan hikmah banyak ulama dan pakar yang memberikan 
kesimpulan mengenai hikmah dari ibadah zakat. Kewajiban zakat 
dan dorongan untuk terus menerus berinfaq dan bershadaqah yang 
demikian mutlak dan tegas itu, disebabkan karena di dalam ibadah 
ini terkandung berbagai hikmah dan manfaat yang demikian besar 
dan mulia, baik, bagi muzakki (orang yang harus berzakat), mustahik 
maupun masyarakat keseluruhan, antara lain tersimpul sebagai 
berikut:
1.	 Sebagai perwujudan iman kepada Allah SWT, mensyukuri 

nikmat-Nya, menumbuhkan akhlak mulia dengan memiliki rasa 



67Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

kemanusiaan yang tinggi, menghilangkan sifat kikir dan rakus, 
menumbuhkan ketenangan hidup, sekaligus mengembangkan 
harta yang dimiliki.57

2.	 Menolong, membantu dan membina kaum dhuafa (orang 
yang lemah secara ekonomi) maupun mustahik lainnya kearah 
kehidupannnya yang lebih baik dan lebih sejahtera, sehingga 
mereka dapat memenuhi kebutuhan hidupnya dengan layak, 
dapat beribadah kepada Allah SWT, terhindar dari bahaya 
kekufuran, sekaligus memeberantas sifat iri, dengki dan 
hasad yang mungkin timbul ketika mereka (orang-orang fakir 
miskin) melihat orang kaya yang berkecukupan hidupnya tidak 
memperdulikan mereka.

3.	 Sebagai sumber dana bagi pembangunan sarana maupun 
prasarana yang dibutuhkan oleh ummat Islam, seperti saran 
ibadah, pendidikan, kesehatan, sosial dan ekonomi, sekaligus 
sarana pengembangan kualitas sumber daya manusia (SDM) 
muslim.

4.	 Untuk mewujudkan keseimbangan dalam kepemilikan dan 
distribusi harta, sehingga diharapkan akan lahir masyarakat 
marhammah diatas prinsip ukhuwah Islamiyyah dan takaful 
ijtima’i. Kelima, Menyebarkan dan memasyarakatkan etika 
bisnis yang baik dan benar. Tidak sebatas itu saja, dalam struktur 
ekonomi Islam maka system zakat menunjukkan bahwa sifat 
perjuamgam Islam selalu berorientasi  kepada kepentingan kaum 
dhuafa’.58 

Selain itu juga, zakat merupakan ibadah yang memiliki nilai 
dimensi ganda, trasendental dan horizontal. Oleh sebab itu zakat 
memiliki banyak arti dalam kehidupan ummat manusia, terutama 
Islam. Zakat memiliki banyak hikmah, baik yang berkaitan dengan 
Allah SWT maupun hubungan sosial kemasyarakatan di antara 
manusia, antara lain:
1.	 Menolong, membantu, membina dan membangun kaum dhuafa 

yang lemah papa dengan materi sekedar untuk memenuhi 
kebutuhan pokok hidupnya. Dengan kondisi tersebut mereka 
akan mampu melaksanakan kewajibannya terhadap Allah SWT 

57	 Hafidhuddin, Didin & Juwaini Ahmad, Membangun Peradaban Zakat Meniti Jalan 
Kegemilangan Zakat, (Ciputat: Institut Managemen Zakat. 2007) hlm.5

58	 Nasrudin Razak, Dienul Islam (1996) hlm 94 



68 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

2.	 Memberantas penyakit iri hati, rasa benci dan dengki dari diri 
orang-orang di sekitarnya berkehidupan cukup, apalagi mewah. 
Sedang ia sendiri tak memiliki apa-apa dan tidak ada uluran 
tangan dari mereka (orang kaya) kepadanya.

3.	 Menjadi unsur penting dalam mewujudakan keseimbanagn 
dalam distribusi harta (sosial distribution), dan keseimbangan 
tanggungjawab individu dalam masyarakat

4.	 Dapat menunjang terwujudnya sistem kemasyarakatan Islam 
yang berdiri atas prinsip-prinsip: Ummatan Wahidan (umat 
yang satu), MuSAWah (persamaan derajat, dan dan kewajiban), 
Ukhuwah Islamiyah (persaudaraan Islam) dan Takaful Ijti’ma 
(tanggung jawab bersama)

5.	 Dapat mensucikan diri (pribadi) dari kotoran dosa, memurnikan 
jiwa (menumbuhkan akhlaq mulia menjadi murah hati, peka 
terhadap rasa kemanusiaan) dan mengikis sifat bakhil (kikir) 
serta serakah. Dengan begitu akhirnya suasana ketenangan 
batin karena terbebas dari tuntutan Allah SWT dan kewajiban 
kemasyarakatan, akan selalu melingkupi hati.

Zakat adalah ibadah maaliyah yang mempunyai dimensi dan 
fungsi sosial ekonomi atau pemerataan karunia Allah SWT dan juga 
merupakan perwujudan solidaritas sosial, pernyataan rasa kemanusian 
dan keadilan, pembuktian persaudaraan Islam, pengikat persatuan 
ummat dan bangsa, sebagai pengikat bathin antara golongan kaya 
dengan yang miskin dan sebagai penimbun jurang yang menjadi 
pemisah antara golongan yang kuat dengan yang lemah

Mewujudkan tatanan masyarakat yang sejahtera dimana 
hubungan seseorang dengan yang lainnya menjadi rukun, damai dan 
harmonis yang akhirnya dapat menciptakan situasi yang tentram, 
aman lahir bathin. Dalam masyarakat seperti itu takkan ada lagi 
kekhawatiran akan hidupnya kembali bahaya komunisme atheis) 
dan paham atau ajaran yang sesat dan menyesatkan. Sebab dengan 
dimensi dan fungsi ganda zakat, persoalan yang dihadapi kapitalisme 
dan sosialisme dengan sendirinya sudah terjawab. Akhirnya sesuai 
dengan janji Allah SWT, akan terciptalah sebuah masyarakat yang 
baldatun thoyibatun wa Rabbun Ghafur. Masyarakat yang ideal seperti 
yang diimpikan oleh setiap orang.59 

59	 (http://www.pkpu.or.id/panduan.php)



69Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Bab 4

PRANATA WAKAF, WASIAT, DAN HIBAH

A.	 HUKUM WAKAF

1.	 Pengertian Wakaf 

Secara etimologi, wakaf berasal dari “waqafa” yang berarti 
“habasa”.  Dalam kamus Lisan al-‘Arab, kalimat “habasahu” berarti 
“dia telah menahanannya”.1 Menurut Qahaf, kata “habs” dan “waqf” 
merupakan dua kata yang paling banyak digunakan ahli fikih untuk 
menyebut kata wakaf.2 Qahaf menyimpulkan bahwa secara etimologis 
kata “waqf” dan “habs” berarti menahan sesuatu dari konsumsi dan 
melarang seluruh manfaat atau keuntungan dari selain pihak yang 
menjadi sasaran wakaf.3

Dalam istilah fikh, terdapat beberapa perbedaan rumusan 
mengenai definisi wakaf. Sebagian perbedaan ini bersifat redaksional 
dan sebagian lainnya berkaitan dengan pandangan mereka mengenai 
hukum wakaf, diantaranya berkaitan dengan bentuk harta yang boleh 
diwakafkan, sifat wakaf apakah langgeng atau sementara, prinsip 
wakaf yang berkaitan dengan pemindahan hak milik (lazim) atau 

1	 Ibn Manzur, Lisan al-‘Arab t.th.: 6/44
2	 Qahaf, Munzir, al-Waqf al-Islami: Tatawwuruhu, Idaratuhu, Tanmiyyatuhu, (Damaskus: Dar 

al-Fikr, 2006) hlm. 54.
3	 Qahaf, Munzir, al-Waqf al-Islami.., hlm. 55.



70 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

tidak (ghair lazim), dan yang lainnya.

1)	 Imam As-Syarbini, salah seorang ulama mazhab Syafi’i 
mengartikan wakaf dengan: 

ُّفِ فِي  نتِْفَاعُ بهِِ مَعَ بَقَاءِ عَينِْهِ بقَِطْعِ التََّرص حَبسُْ مَالٍ يُمْكِنُ اِال
َفٍ مُباَحٍ مَوجُْودٍ َىَل مَْرص رَقَبَتِهِ ع

“Menahan harta yang bisa memberi manfaat serta kekal materi 
bendanya (al-‘ain) dengan cara memutuskan hak pengelolaan yang 
dimiliki oleh wakif untuk diserahkan kepada nazhir yang dibolehkan 
oleh syariah.”4

2)	 Imam Ibn Qudamah, salah seorang ulama mazhab Hanbali 
mendefinisikan wakaf dengan bahasa yang sederhana: 

صْلِ وَ تسَْبِيلُْ المَنفَْعَةِ
َ
بِْيسُْ الأ

َح
ت

“Menahan asal harta (tanah) dan menyedekahkan manfaat yang 
dihasilkan.” 5

Definisi wakaf dari kedua mazhab di atas memiliki kedekatan 
makna, yaitu seseorang menahan harta miliknya kemudian 
melepaskan kepemilikannya dari waqif (pewakaf), dengan maksud 
agar harta tersebut dapat dimanfaatkan di segala bidang kemaslahatan 
dengan tetap melanggengkan harta tersebut, dengan niat taqarrub 
kepada Allah. Dari definisi tersebut dapat disimpulkan bahwa wakaf 
bersifat langgeng sehingga harta yang habis dikonsumsi, seperti 
makanan, tidak  boleh diwakafkan.

3)	 Imam as-Shawi, salah seorang ulama mazhab Maliki, memberikan 
definisi sebagai berikut: 

ةَ مَا  وْ غَلَّتِهِ لمُِسْتَحِقٍ بصِِيغَْةٍ مُدَّ
َ
جْرَةٍ أ

ُ
جَعْلُ مَنفَْعَةِ مَمْلوُكٍْ وَلوَْ بأِ

يرََاهُ المُحْبِسْ

4	 Asy-Syarbini, Syamsuddin Muhammad ibn Muhammad al-Khatib, Mugni al-Muhtaj ila 
Ma’rifah Alfaz al-Minhaj, (Bairut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1994), 3:522.

5	 Ibn Qudamah,  al-Mugni, (Bairut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah t.th), 6:185.



71Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

“Wakaf adalah menjadikan manfaat suatu harta yang dimiliki 
(walaupun pemilikannya dengan cara sewa) untuk diberikan kepada 
orang yang berhak dengan satu akad (shigah) dalam jangka waktu 
tertentu sesuai dengan keinginan wakif.6 

Dalam mazhab Maliki, wakaf tidak melepaskan harta yang 
diwakafkan dari pada kepemilikan wakif,7 namun wakaf mencegah 
wakif melakukan tindakan yang dapat melepaskan kepemilikannya 
atas harta itu kepada pihak yang lain, dan wakif berkewajiban 
menyedekahkan manfaatnya, serta tidak boleh menarik kembali 
wakafnya. Kelebihan dari definisi ini adalah memberikan peluang 
bagi wakaf muaqqat.8 Ini kelebihan bagi definisi wakaf, sebab saat ini 
diiukuti oleh mayoritas ulama kontemporer.

4)	 Ibn ‘Abidin, salah seorang ulama mazhab Hanafi mengartikan 
wakaf sebagai:

قُ باِلمَنفَْعَةِ كِ الوَاقِفِ وَ الَتصَدُّ
ْ
ِ عَلي مِل

حَبسُْ العَيْن
“Menahan materi benda (al-‘ain) milik wakif dan menyedekahkan atau 
mewakafkan manfaatnya kepada siapapun yang diinginkan untuk 
tujuan kebajikan.”.9

Berdasarkan definisi ini wakaf dapat dimaknai sebagai akad 
menyumbangkan manfaat dan tidak berdampak pada lepasnya 
kepemilikan harta wakaf dari wakif sehingga ia boleh menariknya 
kembali. Wakif juga boleh menjualnya dan jika wafat maka harta itu 
menjadi harta warisan bagi ahli warisnya. 

5)	 Definisi Kontemporer

Definisi wakaf juga dijelaskan oleh ulama fikih kontemporer seperti 
Nazih Hammad dan Munzir Qahaf. Nazih Hammad,10 mendefinisikan 

6	 ash-Shawi, 1995: 4/91-10
7	 al-Hattab, Abu ‘Abdullah Muhammad ibn Muhammad ibn ‘Abdurrahman al-Magribi al-

Ma’ruf bi, 1995, Mawahib al-Jalil li Syarh Mukhtasar Khalil, Bairut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 
1995), 7:626.

8	 al-Hattab, Mawahib al-Jalil li Syarh Mukhtasar Khalil,  7:626. secara tegas menyatakan bahwa 
wakaf tidak disyaratkan tabid (langgeng).

9	 Abidin, Muhammad Amin Asy-Syahir bi Ibn, Rad al-Muhtar ‘Ala ad-Dur al-Mukhtar Syarh 
Tanwir al-Absar, (Bairut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1994), 6:519.   

10	 Hammad, Nazih, Mu’jam al-Mustalahat al-Iqtisadiyyah fi Lugati al- Fuqaha, Virginia:  al-
Ma’had al-‘Alami li al-Fikri al-Islami, 1995), hlm. 353.



72 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

wakaf sebagai akad menahankan aset wakaf dan menyalurkan 
manfaatnya pada sabilillah.11 Munzir Qahaf mendefinisikan wakaf 
yaitu akad menahan harta, baik bersifat selamanya maupun untuk 
jangka waktu tertentu, agar diambil manfaatnya secara berulang-ulang, 
dari harta tersebut atau dari hasilnya, untuk keperluan kebaikan, baik 
yang bersifat umum maupun khusus.12

Menurut definisi Komisi Fatwa Majelis Ulama Indonesia, wakaf 
adalah menahan harta yang dapat dimanfaatkan tanpa lenyap bendanya 
atau pokoknya, dengan cara tidak melakukan tindakan hukum 
terhadap benda tersebut (menjual, memberikan, atau mewariskannya, 
untuk disalurkan (hasilnya) pada sesuatu yang mubah (tidak haram) 
yang ada.13	

Dalam Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004, wakaf diartikan 
dengan perbuatan hukum wakif untuk memisahkan dan/atau 
menyerahkan sebagian harta benda miliknya untuk dimanfaatkan 
selamanya atau untuk jangka waktu tertentu sesuai dengan 
kepentingannya guna keperluan ibadah dan/atau kesejahteraan 
umum menurut syariah.14 

2.	 Dasar Hukum Wakaf

Secara umum tidak ditemukan ayat dalam al-Quran yang 
menerangkan hukum wakaf secara jelas. Dalil-dalil dari al-Quran 
yang dijadikan sebagai dasar bagi disyariatkannya wakaf adalah 
ayat-ayat yang menjelaskan tentang infaq fi sabilillah. Hal ini dapat 
dimaklumi mengingat wakaf merupakan bagian dari infaq fi sabilillah 
yang dianjurkan oleh Islam.15 Kata infaq fisabilillah atau menafkahkan 
harta di jalan Allah bersifat umum, yaitu mencakup semua bidang 
kemaslahatan, baik bidang keagamaan murni maupun bidang sosial. 
Wakaf termasuk infak di jalan Allah sebab manfaat yang diperoleh 
dari wakaf disalurkan kepada bidang-bidang tersebut.

11	 Redaksi aslinya sebagai berikut:  ِمَرَة
َ

بِيسُْ الأصْلِ وَتسَْبِيلُْ الث
ْ َح

ت
12	 Qahaf, Munzir, al-Waqf al-Islami, hlm.  62
13	 Definisi tersebut merupakan terjemahan dari redaksi berbahasa Arab yang disebutkan oleh 

Asy-Syarbini di atas dan juga oleh San’ani dalam Subul as-Salam (1988: 3/167). Hanya saja, 
dalam redaksi Shan’ani tidak disebutkan kata “موجود” (yang ada).

14	 (http://bw-indonesia.net) Diakses pada hari Ahad, 20 Maret 2011, pukul 23.45
15	 Ayat-ayat al-Qur’an yang menyebutkan kata-kata infak diantaranya Surat al-Baqarah: 167,  

Surat Ali ‘Imran: 92, Surat al-Baqarah: 261. Infak yang diperintahkan dalam Surat al-Baqarah: 
167 dimaknai sebagai sedekah (Kasir, 1994: 1/294). Sedangkan wakaf termasuk sedekah.



73Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Selain ayat-ayat yang menerangkan infaq fi sabilillah, ayat-ayat 
lain yang dapat dijadikan dalil bagi disyariatkannya wakaf adalah ayat-
ayat yang memerintahkan berbuat kebaikan atau al-khair. Kata al-khair 
dalam ayat-ayat berikut dimaknai sebagai perbuatan yang hukumnya 
sunnah, termasuk wakaf.16 Dalil mengenai wakaf secara lebih detail 
terdapat dalam hadis. Terdapat banyak hadis yang menjelaskan 
disyariatkannya wakaf, diantaranya adalah sebagai berikut:

تَى 
َ
رضًْا فَأ

َ
َ أ َيبَْر صَابَ عُمَرُ بِخ

َ
َّهُ عَنهُْمَا قَالَ أ َ الل عَنْ ابنِْ عُمَرَ رضَِي

 
ًال

مَا صِبْ 
ُ
أ لمَْ  رضًْا 

َ
أ صَبتُْ 

َ
أ فَقَالَ  وسََلَّمَ  عَليَهِْ  َّهُ  الل صَلَّى   َّ النَّبِي

صْلهََا 
َ
مُرُنِي بهِِ قَالَ إِنْ شِئتَْ حَبَّسْتَ أ

ْ
نْفَسَ مِنهُْ فَكَيفَْ تأَ

َ
قَطُّ أ

 
َال

 يوُهَبُ وَ
َال

صْلهَُا وَ
َ
 يُباَعُ أ

َال
نَّهُ 

َ
قَ عُمَرُ أ قتَْ بهَِا فَتَصَدَّ وَتصََدَّ

يفِْ وَابنِْ  َّهِ وَالضَّ قاَبِ وَفِي سَبِيلِ الل قُرْبَى وَالرِّ
ْ
فُقَرَاءِ وَال

ْ
يوُرثَُ فِي ال

وْ يُطْعِمَ 
َ
مَعْرُوفِ أ

ْ
كُلَ مِنهَْا باِل

ْ
نْ يأَ

َ
َهَا أ َىَل مَنْ وَلِي  جُنَاحَ ع

َال
بِيلِ  السَّ

لٍ فِيهِ َ مُتَمَوِّ صَدِيقًا غَيْر
Diriwayatkan dari Ibn ‘Umar, bahwa ‘Umar Ibn Khattab memperoleh 
tanah (kebun) di Khaibar, lalu ia datang kepada Nabi SAW, seraya 
berkata, “Wahai Rasulullah saya memperoleh tanah yang belum pernah 
saya peroleh harta yang lebih baik bagiku melebihi tanah tersebut, maka 
apa yang engkau perintahkan (kepadaku) mengenainya?” Nabi SAW 
menjawab, ”Jika mau, kamu tahan pokoknya dan kamu sedekahkan 
(hasilnya)”. Ibnu ‘Umar berkata, “Maka ‘Umar menyedekahkan tanah 
tersebut (dengan mensyaratkan) bahwa tanah itu tidak dijual, tidak 
dihibahkan, dan tidak diwariskan, yaitu kepada orang-orang fakir, 
kerabat, riqab (hamba sahaya), sabilillah, tamu dan ibn sabil. Tidak 
berdosa bagi orang yang mengelola untuk memakan dari (hasil) tanah 
itu secara ma’ruf (wajar) atau memberi makan seorang teman, dengan  
tanpa menjadikannya sebagai harta hak milik.17 

16	 Di antara ayat yang menggunakan kata al-khair adalah Surat Ali ‘Imran: 115 dan Surat al-Hajj: 
77.

17	 Hadis ini disebutkan dalam : باب الوقف كيف يكتب, nomor bab 28 dari kitab  al-Washaya, 
nomor hadis 2772. (al-‘Asqalani, 2000: 5/501), Shahih Muslim, Kitab al-Wasiyah, Bab al-



74 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Hadis ‘Umar ini adalah hadis yang paling populer dalam kajian 
wakaf sehingga tidak salah jika Ibnu Hajar menyebutnya sebagai asl 
(asal/dasar) bagi disyariatkannya wakaf. Berdasarkan hadis ini pula 
Ibn Hajar menyebutkan pendapat yang mengatakan bahwa wakaf 
‘Umar ini merupakan wakaf yang pertama kali terjadi dalam sejarah 
Islam.18

Hadis mengenai wakaf masjid, diterangkan dalam riwayat Anas 
ibn Malik, ia berkata: 

 ٍّ مَدِينَةِ فِي حَي
ْ
َىْل ال ع

َ
لَ أ َ مَدِينَةَ فَنَز

ْ
َّهُ عَليَهِْ وسََلَّمَ ال ُّ صَلَّى الل قَدِمَ النَّبِي

َّهُ عَليَهِْ وسََلَّمَ  ُّ صَلَّى الل قَامَ النَّبِي
َ
يُقَالُ لهَُمْ بَنوُ عَمْرِو بنِْ عَوفٍْ فَأ

ي  ِ
ِّد

ارِ فَجَاءُوا مُتَقَل  بنَِي النَّجَّ
َى

رسَْلَ إِل
َ
لْةًَ ثُمَّ أ

َي
ةَ ل َ رْبَعَ عَشْر

َ
فِيهِمْ أ

َىَل رَاحِلتَِهِ  َّهُ عَليَهِْ وسََلَّمَ ع ِّ صَلَّى الل  النَّبِي
َى

نْظُرُ إِل
َ
نِّي أ

َ
يُوفِ كَأ السُّ

يُّوبَ 
َ
بِي أ

َ
قَى بفِِناَءِ أ

ْ
ل
َ
ُ حَتَّى أ

َه
ارِ حَوْل  بنَِي النَّجَّ

ُ بوُ بكَْرٍ ردِْفُهُ وَمَلَأ
َ
وَأ

غَنَمِ 
ْ
ةُ وَيُصَِّيل فِي مَرَابضِِ ال َال دْرَكَتهُْ الصَّ

َ
َ حَيثُْ أ نْ يصَُِّيل

َ
ِبُّ أ نَ يُح وَكَا

ارِ فَقَالَ ياَ  ٍ مِنْ بنَِي النَّجَّ
 مَلَإ

َى
رسَْلَ إِل

َ
مَسْجِدِ فَأ

ْ
مَرَ ببِِنَاءِ ال

َ
نَّهُ أ

َ
وَأ

 نَطْلبُُ ثَمَنَهُ 
َال

َّهِ   وَالل
َال

َائطِِكُمْ هَذَا قَالوُا  ارِ ثاَمِنوُنِي بِح بنَِي النَّجَّ
كِيَن  ِ

مُشْر
ْ
قوُلُ لكَُمْ قُبُورُ ال

َ
نَ فِيهِ مَا أ نسٌَ فَكَا

َ
َّهِ فَقَالَ أ  الل

َى
 إِل

َّال
إِ

بقُِبُورِ  وسََلَّمَ  عَليَهِْ  َّهُ  الل صَلَّى   ُّ النَّبِي مَرَ 
َ
فَأ ْلٌ  نَخ وَفِيهِ  خَربٌِ  وَفِيهِ 

وا  فَصَفُّ فَقُطِعَ  وَباِلنَّخْلِ  يَتْ  فَسُوِّ رَبِِ 
ْخ
باِل ثُمَّ  فَنُبِشَتْ  كِيَن  ِ

مُشْر
ْ
ال

ِجَارَةَ وجََعَلوُا يَنقُْلوُنَ 
ْح
مَسْجِدِ وجََعَلوُا عِضَادَتَيهِْ ال

ْ
النَّخْلَ قِبلْةََ ال

Waqfi, nomor hadis 1632, juz 6, halaman 72, dan Sunan Tirmizi, Kitab al-Ahkam, Bab Fi 
al-Waqfi, nomor hadis 1375, juz 5, halaman 659.

18	 Wakaf merupakan karakteristik ajaran agama Islam. Ketika mengutip pendapat al-Imam 
asy-Syafi’i yang menyatakan bahwa kaum Jahiliyah tidak pernah melakukan wakaf, ad-Dasuqi 
(1996: 5/455) mengatakan bahwa bahwa apa yang dilakukan kaum Jahiliyah pada masa 
dahulu seperti membangun Ka’bah dan membuat sumur Zamzam tidak disebut wakaf sebab 
dilakukan atas dasar tafakhur (untuk kebanggaan) bukan tabarrur (sebagai kebaikan).



75Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

وَهُوَ  مَعَهُمْ  وسََلَّمَ  عَليَهِْ  َّهُ  الل صَلَّى   ُّ وَالنَّبِي زُونَ  ِ
َج

يرَْت وَهُمْ  خْرَ  الصَّ
مُهَاجِرَهْ

ْ
نصَْارِ وَال

َ ْأ
خِرَهْ فَاغْفِرْ للِ

ْآ
ُ ال  خَيْر

َّال
َ إِ  خَيْر

َال
يَقُولُ اللَّهُمَّ 

Nabi SAW tiba di Madinah, Beliau singgah di kawasan yang agak 
tinggi di kota itu, yaitu sebuah tempat yang bernama Bani ‘Amru Ibn 
‘Auf. Nabi SAW tinggal bersama mereka selama empat belas malam, 
kemudian beliau mengirim utusan supaya memanggil (pemimpin) 
Bani an-Najjar, lalu mereka pun mendatanginya dengan menenteng 
pedang-pedang mereka. Seakan-akan, aku melihat Nabi SAW berada 
di atas kendaraannya dan Abu Bakar berada di belakang, sementara 
Bani al-Najjar mengelilinginya. Nabi SAW membiarkan untanya itu 
membawanya hinggalah tiba di halaman rumah milik Abu Ayyub. 
Beliau senang mengerjakan  shalat walau di mana saja bila tiba waktu 
shalat, lalu beliau shalat di dalam tempat pemeliharaan kambing. Beliau 
memerintahkan agar membangun masjid, lalu mengirim (utusan) 
untuk memanggil sekelompok Bani al-Najjar, seraya berkata, “Wahai 
Bani al-Najjar, berikan tawaran (harga) kebun kalian ini kepadaku?” 
Mereka menjawab, “ Tidak. Demi Allah, kami tidak meminta harganya 
kecuali hanya kepada Allah”. Lalu, Anas berkata, “Pada tempat 
itu, seperti apa yang aku katakan, terdapat kuburan orang-orang 
musyrik, ada reruntuhan bangunan dan ada pohon korma. Nabi SAW 
memerintahkan agar membongkar kuburan orang-orang musyrik 
itu, meratakan bangunan dan memotong pohon korma. Lalu mereka 
menjadikan pohon korma tersebut sebagai arah kiblat dan sebuah 
batu besar sebagai bahu pintu gerbang. Mereka memindahkan batu 
besar itu sambil mengalunkan syair dan Nabi SAW bersama mereka, 
beliau bersabda, “Ya Allah, tidak ada kebaikan melainkan kebaikan 
akhirat, maka ampunilah orang-orang al-Anshar dan orang-orang al-
Muhajirin”.19

Dalam hadis ini tidak disebutkan kata wakaf atau sedekah. Makna 
wakaf diambilkan dari jawaban Bani al-Najjar terhadap permintaan 
Rasulullah SAW agar mereka menentukan harga tanah mereka. 
Mereka menjawab, “Kami tidak meminta harganya kecuali hanya 

19	 Hadis ini disebutkan dalam kitab al-Shalat, bab  هل تنبش قبور مشركي الجاهلية nomor bab     48, 
nomor hadis 428 (al-‘Asqalani, Fath al-Bari  Syarh Sahih Bukhari, Bairut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2000), 1:689-690.



76 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

kepada Allah”. Dalam syarahnya, Ibn Hajar menyimpulkan bahwa 
makna tersurat dari kalimat tersebut adalah mereka tidak mengambil 
imbalan sebagai harga tanah tersebut.20

Hadis lain tentang wakaf diriwayatkan oleh Imam Muslim berikut ini:

 مِنْ ثـَلَاثٍ:  صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ، 
ّ
إذَا مَاتَ ابْنُ آدَمَ انْقَـطَعَ عَمَـلهُُ إلَا

ُ ٍ صَالِحٍ يدَْعُو لَه
َد

وْ وَل
َ
مٍ يُنـْتَفَعُ بهِِ، أ

ْ
وْ عِل

َ
أ

Apabila anak adam meninggal dunia, maka terputuslah amalnya 
kecuali dari tiga perkara: shadaqah jariyah, ilmu yang bermanfaat dan 
anak saleh yang mendoakannya.21

Oleh Muslim, hadis ini ditempatkan dalam Bab Wakaf, sebab ia 
menafsirkan kata shadaqah jariyah sebagai wakaf.22

3.	 Unsur-unsur Wakaf

Istilah unsur-unsur wakaf disebutkan dalam Undang-Undang 
Wakaf Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf. Berdasarkan UU ini, 
unsur-unsur wakaf terdiri dari shigah atau ikrar wakaf, wakif (orang 
yang berwakaf), mauquf (harta benda wakaf), mauquf alaih (penerima 
manfaat wakaf), nazhir (pengelola wakaf), dan jangka waktu wakaf.

3.1.	 Shigah Wakaf atau Akta Ikrar Wakaf

Pasal 1 angka 3 dari Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 
tentang Wakaf menyatakan bahwa Shigah23 atau Ikrar Wakaf adalah 
pernyataan kehendak wakif yang diucapkan secara lisan dan/atau 
tulisan kepada nazhir untuk mewakafkan harta benda miliknya.

Akta Ikrar Wakaf dimaksudkan untuk melindungi harta benda 
wakaf dan menciptakan tertib hukum dan administrasi wakaf. Ikrar 

20	 al-‘Asqalani, Ahmad Ibn ‘Ali Ibn Hajar, Fath al-Bari  Syarh Sahih Bukhari, Bairut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 2000), 1:692.

21	 Hadis ini dimuat dalam Shahih Muslim, Kitab al-Wasiyah, hadis nomor 1631, juz 6, halaman 
71-72. Dimuat juga dalam Sunan an-Nasai, juz 6, halaman 251 dan Sunan at-Tirmizi, Kitab 
al-Ahkam, nomor hadis 1376, juz 5, halaman 660.

22	 San’ani, al-Imam Muhammad ibn Isma’il al-Amir al-Yamani, Subul as-Salam Syarh Bulug al-
Maram min Jam’i adillah al-Ahkam, Bairut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah., 1988), 3:167.

23	 Shigah adalah ungkapan para pihak yang melakukan akad berupa ijab dan qabul. Ijab 
merupakan suatu pernyataan janji atau penawaran dari pihak pertama untuk melakukan atau 
tidak melakukan sesuatu. Sedangkan qabul merupakan pernyataan dari pihak kedua atas 
penawaran yang dilakukan pihak pertama (Dewi, 2005: 63).



77Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

wakaf dilaksanakan oleh wakif kepada nazhir di hadapan Pejabat 
Pembuat Akta Ikrar Wakaf (PPAIW), ikrar wakaf dinyatakan secara 
lisan dan/atau tulisan serta dituangkan dalam akta ikrar wakaf oleh 
PPAIW. 

Dalam ikrar wakaf, wakif berhak menentukan peruntukan 
harta benda wakaf, seperti sarana ibadah, pendidikan, kesehatan, 
peningkatan ekonomi umat, dan kemajuan kesejahteraan umum 
lainnya yang tidak bertentangan dengan syariah dan peraturan 
perundang-undangan.24 

3.2.	 Wakif

Berdasarkan penelusuran mengenai kajian wakaf, terdapat 
kesepakatan ulama mengenai sifat wakaf sebagai akad tabarru’25, yaitu 
akad di mana prestasi hanya dari salah satu pihak.26 Karena termasuk 
dalam kategori akad tabarru’, syarat seorang wakif adalah memiliki 
kecakapan melakukan tindakan tabarru’, yaitu sehat akalnya, dalam 
keadaan sadar, tidak dalam keadaan terpaksa/dipaksa, dan telah 
mencapai umur balig. Selain itu, wakif harus benar-benar pemilik 
harta yang telah diwakafkan. Berdasarkan syarat ini, maka orang gila, 
anak-anak, dan orang yang terpaksa/dipaksa, tidak sah melakukan 
tindakan wakaf.27

Dalam kaitan ini tidak ada ketentuan yang mengharuskan seorang 
wakif haruslah seorang muslim. Oleh sebab itu, orang nonmuslim pun 
dapat melakukan wakaf, sepanjang ia melakukannya sesuai dengan 
ketentuan ajaran Islam, dan perundang-undangan yang berlaku.28 

Sebagai akad tabarru’, maka dalam pelaksanaan wakaf tidak 
diperlukan adanya qabul dari pihak yang menerimanya. Meskipun 
tidak memerlukan qabul, Rofiq menganjurkan agar pelaksanaan 
wakaf diikuti dengan bukti tertulis agar tindakan hukum wakaf 
tersebut mempunyai kekuatan hukum sekaligus menciptakan tertib 
administrasi.29

24	 http://hukumpertanahansurveikadastral.blogspot.com  
25	 Akad tabarru’ diterjemahkan oleh Ahmad Rofiq (1995: 493) sebagai akad mendermakan 

harta benda dan pada tempat yang berbeda menyebutnya akad melepaskan hak milik tanpa 
mengharap ilmbalan (1995: 494). Sedangkan Syamsul Anwar (2007: 83) menyebutnya akad 
cuma-cuma atau akad donasi.

26	 (Anwar, 2007: 83)
27	 (Rofiq, 1995: 493-494)
28	 (Rofiq, 1995: 494)
29	 (Rofiq, 1995: 494)



78 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Al-Kabisi menyebutkan dua syarat yang berhubungan dengan 
wakif, yaitu syarat yang berhubungan dengan kecakapan bagi wakif 
dan syarat yang berhubungan dengan pelaksanaan atau penyerahan 
harta dari wakif.30 Mengenai syarat kecakapan, al-Kabisi menyebutkan 
lima syarat yang harus dimiliki wakif, yaitu berakal, baligh, tidak dalam 
tanggungan karena boros dan bodoh, kemauan sendiri, dan merdeka. 
Adapun syarat-syarat yang berhubungan dengan pelaksanaan wakaf, 
al-Kabisi menyebutkan dua syarat bagi wakif, yaitu tidak terikat 
dengan hutang dan tidak dalam kondisi sakit parah.31

3.3.	 Mauquf atau Harta Benda Wakaf

Kata mauquf atau mauquf bihi dimaksudkan sebagai harta benda 
wakaf. Harta yang boleh diwakafkan harus memenuhi syarat-syarat 
tertentu, yaitu harus memiliki nilai guna (qimah), diketahui (ma’lum), 
dimiliki secara penuh oleh wakif, dan bisa berupa benda bergerak 
maupun tidak bergerak.32 

Dalam tinjauan fikih, sesuatu yang boleh diwakafkan hanyalah 
sesuatu yang layak disebut benda atau mal. Demikian pula, benda yang 
boleh diwakafkan hanyalah benda yang berharga, memilki nilai guna, 
atau boleh diambil manfaatnya. Benda-benda yang tidak berharga 
atau tidak boleh diambil manfaatnya tidak boleh diwakafkan, seperti 
benda yang diharamkan karena memabukkan atau karena najis. 
Alasannya jelas, wakaf dimaksudkan untuk taqarrub (mendekatkan 
diri) kepada Allah sehingga hanya sah apabila menggunakan benda-
benda yang hanya dapat dimanfaatkan untuk kepentingan tersebut.33

Selain itu, harta benda yang diwakafkan harus merupakan benda 
yang dapat diketahui atau ditentukan secara jelas pada saat terjadi akad 
wakaf. Penentuan benda tersebut bisa dilakukan dengan menetapkan 
jumlahnya seperti satu juta rupiah atau dengan menentukan nisbah 
terhadap benda tersebut seperti separuh dari luas tanah tertentu.

Syarat berikutnya, harta yang diwakafkan harus dimiliki secara 
penuh oleh wakif pada saat terjadi akad wakaf. Benda yang tidak 
menjadi milik wakaf atau belum menjadi milik wakaf pada saat akad, 
meskipun nantinya akan menjadi miliknya, maka wakafnya tidak sah. 

30	 al-Kabisi, Muhammad ‘Abid ‘Abdullah, Hukum Wakaf, (Depok: IIman Press, 2003) hlm. 217.
31	 al-Kabisi, Hukum Wakaf, hlm. 231.
32	 al-Kabisi, Hukum Wakaf,  hlm. 247.
33	 Djunaidi, Ahmad, dkk, 2008, Strategi Pengembangan Wakaf Tunai di Indonesia, (Jakarta: 

Direktorat Pengembangan Zakat dan Wakaf Depag RI 2008), hlm. 41.



79Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Berkaitan dengan pembagian harta menjadi dua, yaitu harta 
bergerak dan harta tidak bergerak, Djunaidi menyatakan bahwa pada 
prinsipnya tidak ada mazhab fikih yang menolak dibolehkannya 
wakaf benda bergerak. Sebagian maz|hab memberikan syarat-syarat 
tertentu bagi benda bergerak yang diwakafkan. Dari segi jumlah, tidak 
ada keterangan yang membatasi besarnya benda wakaf, baik dari segi 
batas minimal maupun batas maksimal. Artinya, wakif dibolehkan 
mewakafkan sebagian harta miliknya seberapapun besar atau kecilnya 
nilai harta tersebut.34

Selain itu, boleh atau tidaknya macam-macam benda yang 
diwakafkan merupakan hasil ijtihad yang tidak didasarkan kepada 
nash yang qath’i, sehingga dimungkinkan adanya hasil ijtihad baru 
mengenai benda-benda yang boleh diwakafkan. Misalnya wakaf 
uang yang tidak banyak mendapatkan legitimasi dari ulama maz|hab, 
namun pada era sekarang mendapatkan banyak perhatian dan banyak 
fatwa, baik individu maupun jama’i, yang membolehkannya.

3.4.	 Mauquf alaih  dan pemanfaatan hasil wakaf

Mauquf ‘alaih adalah pihak penerima manfaat dari hasil wakaf.  
Pasal 1 poin (5) PP tentang Pelaksanaan UU Nomor 41 Tahun 2004 
tentang Wakaf mendefinisikan mauquf ‘alaih sebagai pihak yang 
ditunjuk untuk memperolah manfaat dari peruntukan harta benda 
wakaf sesuai pernyataan kehendak wakif yang dituangkan dalam Akta 
Ikrar Wakaf. Sesuai dengan maksud disyariatkannya wakaf, yaitu 
taqarrub kepada Allah, maka pengelolaan wakaf dan pihak-pihak 
yang menjadi mauquf ‘alaih haruslah berdasarkan kepada prinsip-
prinsip syariat Islam.

Dalam Undang-Undang Wakaf, istilah mauquf ‘alaih tidak 
disebutkan. Istilah yang dipilih adalah peruntukan harta benda wakaf 
yang dijelaskan pada Bab Delapan pasal 22 dan 23. Pasal 22 yang 
menjelaskan tentang pemanfaatan harta benda wakaf yaitu bahwa 
dalam rangka mencapai tujuan dan fungsi wakaf, harta benda wakaf 
hanya dapat diperuntukkan bagi:
1)	 sarana dan kegiatan ibadah
2)	 sarana dan kegiatan pendidikan serta kesehatan.
3)	 bantuan kepada fakir miskin, anak terlantar, yatim piatu, bea 

siswa.

34	  Djunaidi, Ahmad, dkk, 2008, Strategi Pengembangan Wakaf Tunai di Indonesia, hlm. 44.



80 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

4)	 kemajuan dan peningkatan ekonomi umat; dan/atau
5)	 kemajuan kesejahteraan umum lainnya yang tidak bertentangan 

dengan syariah dan peraturan perundang-undangan.

Pasal 23 ayat (1) menjelaskan bahwa penetapan peruntukan 
harta benda wakaf sebagaimana dimaksud dalam pasal 22 dilakukan 
oleh wakif pada pelaksanaan ikrar wakaf. Ayat (2) menjelaskan 
bahwa dalam hal wakif tidak menetapkan peruntukan harta benda 
wakaf, nazhir dapat menetapkan peruntukan harta benda wakaf yang 
dilakukan sesuai dengan tujuan dan fungsi wakaf.

Berkaitan dengan itu, Munzir Qahaf (2006: 156) menjelaskan 
apa yang disebutnya sebagai tujuan wakaf, yaitu bidang-bidang yang 
berhak mendapatkan manfaat wakaf.  Bagi penerima manfaat wakaf 
disyaratkan sebagai berikut:

1)	 Harus berupa salah satu bidang kebaikan, seperti:
a)	 Menopang lembaga-lembaga pendidikan umum, khusus, 

keterampilan, Islam, dan mendirikan perpustakaan umum 
dan khusus.

b)	 Bea siswa untuk studi, baik di dalam maupun luar negeri.
c)	 Membantu biaya penelitian ilmiah dan agama Islam.
d)	 Membantu anak yatim, wanita-wanita janda, dan jompo.
e)	 Membantu orang-orang cacat, baik fisik maupun mental, 

dan lembaga-lembaga yang mengurusinya.
f)	 Melindungi/memperhatikan anak-anak kecil, ibu-ibu 

menyusui, dan keluarga.
g)	 Membantu orang-orang fakir, miskin, dan orang-orang yang 

memiliki pemasukan terbatas.
h)	 Memberikan pelatihan keahlian dan ketrampilan bagi orang-

orang yang membutuhkan untuk menambah produksi dan 
penghasilan mereka.

i)	 Memberikan pelayanan umum, seperti air, listrik, dan 
layanan kesehatan lainnya, bagi orang-orang fakir, ibn sabil, 
dan masyarakat umum di tempat tinggal mereka.

j)	 Menerangi jalan-jalan dan meratakannya sehingga dapat 
dilewati oleh pejalan kaki dan kendaraan.

k)	 Memberikan pelayanan pembiayaan dengan syarat-syarat 
yang ringan bagi pengusaha kecil yang membutuhkan.

l)	 Membantu para imam, khatib, dan takmir masjid.
m)	 Mendirikan masjid, melengkapi fasilitasnya, termasuk 



81Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

buku-buku, kitab-kitab, mushaf, dan lainnya, serta biaya 
untuk operasional masjid seperti imam, guru, dan biaya-
biaya lainnya.

n)	 Menopang lembaga kesehatan dan membantu orang-orang 
sakit.

o)	 Memberikan bantuan materi kepada wakif, keluarganya, 
tetangganya, ahli warisnya, dan orang-orang yang berkaitan 
dengan wakif untuk menjalin silaturahim dengan mereka 
meskipun mereka tidak dalam keadaan kekurangan.

p)	 Memelihara hewan, lingkungan, dan kebersihan umum.
q)	 Memerangi kriminalitas.
r)	 Memperbaiki sistem jalan raya di kota dan desa.
s)	 Membantu keamanan negara dan umat.
t)	 Menopang dakwah Islam, baik di dalam negeri maupun di 

luar negeri.
u)	 Dan bidang-bidang kemaslahatan lainnya, baik yang bersifat 

umum maupun khusus, yang tidak mungkin dijelaskan satu 
per satu.

2)	 Bidang-bidang tersebut tidak mengandung maksiat yang dilarang 
oleh syariat dan akhlak.

3)	 Tidak bertentangan dengan undang-undang yang berlaku.
	 Dalam Undang-Undang Wakaf, tujuan dan fungsi wakaf 

dijelaskan pasal 4 dan 5. Pasal 4 menyatakan bahwa wakaf 
bertujuan memanfaatkan harta benda wakaf sesuai dengan 
fungsinya. Sedangkan pasal 5 menyatakan bahwa wakaf berfungsi 
mewujudkan potensi dan manfaat ekonomis harta benda wakaf 
untuk kepentingan ibadah dan untuk memajukan kesejahteraan 
umum.

3.5.	 Nazhir Wakaf

Menurut al-Barry,35 nazhir wakaf merupakan pihak yang 
memegang amanah melakukan perawatan, pengurusan, pengelolaan, 
dan pengembangan aset wakaf sesuai dengan tujuan perwakafan.36 

35	 al-Barry, M. Dahlan. Y, dan Yacub, L.Lya Sofyan, Kamus Induk Istilah Ilmiah, (Surabaya: 
Penerbit Target Press, 2003), hlm. 63.

36	 Istilah lain adalah al-mutawalli atau al-qayyim (‘Abidin, 1994: 6/683) Namun istilah nazhir 
lebih popular.



82 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Mengutip dari Wahbah az-Zuhaili dalam al-Fiqh al-Islami wa 
Adillatuhu, ulama fikih tidak menjadikan Nazhir sebagai salah satu 
rukun wakaf. Bagi mazhab Hanafi, rukun wakaf cukup shigah, yaitu 
lafaz-lafaz yang menunjukkan makna wakaf. Menurut mazhab ini, 
wakaf merupakan akad yang terjadi cukup dengan ijab atau kehendak 
satu pihak, yaitu kehendak wakif saja. Sedangkan lafaz qabul yang 
diucapkan oleh mauquf ‘alaih, menurut fatwa dalam maz|hab Hanafi 
tidak termasuk rukun wakaf. Demikian pula jumhur ulama tidak 
menyebutkan nazhir sebagai salah satu rukun wakaf. Bagi mereka, 
rukun wakaf ada 4 yaitu wakif, harta yang diwakafkan, mauquf ‘alaih 
dan shigah.37

1)	 Cara menetapkan nazhir

Berkaitan dengan cara menetapkan nazhir, kitab-kitab fikih 
membahas masalah ini secara fleksibel dan tidak memberikan batasan 
secara ketat. Al-Zuhaili38 menyebutkan adanya kesepakatan ulama 
mengenai orang yang sah menjadi nazhir, yaitu wakif yang sekaligus 
menjadi nazhir (nazhir bagi wakafnya sendiri), mauquf ‘Alaih, dan 
pihak ketiga.

Hal ini berarti siapapun boleh menjadi nazhir jika memenuhi 
syarat-syarat seperti yang akan dijelaskan selanjutnya. Kelonggaran 
lain juga tampak pada mekanisme atau cara penentuan nazhir, 
sehingga dibolehkan dengan cara penunjukan, penetapan maupun 
dengan cara menyebutkan sifat-sifat tertentu seperti orang yang paling 
tua atau orang yang paling dihormati ilmu dan akhlaknya. Wakif juga 
dibolehkan menunjuk siapa yang akan menjadi nazhir bagi harta yang 
diwakafkannya, seperti Imam ‘Ali yang menunjuk anaknya Hasan 
kemudian Husain sebagai nazhir bagi wakafnya.39

Jika wakif menentukan siapa yang akan mengelola harta 
wakafnya, maka dialah yang berhak menjadi nazhir. Demikian pula 
jika wakif menentukan syarat-syarat tertentu atau ciri-ciri tertentu 
bagi nazhir maka ketentuan dari wakif harus diikuti. Sedangkan jika 
wakif tidak menentukan orang atau pihak yang akan menjadi nazhir, 
maka ulama berbeda pendapat dalam masalah ini antara memberikan 
hak pengelolaannya kepada hakim dalam mazhab Maliki dan Syafi’i, 

37	 Wahbah az-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu (t.th.: 7605)
38	 Wahbah az-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu , hlm.7687.
39	 Wahbah az-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, hlm. 7686.



83Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

kepada mauquf ‘alaih dalam mazhab Hanbali dan kepada wakif itu 
sendiri dalam mazhab Hanafi.40 

Dalam UU Nomor 41 Tahun 2004, nazhir wakaf dapat berupa 
perseorangan, organisasi atau badan hukum. Selanjutnya PP Nomor 
42 Tahun 2006 tentang pelaksanaan UU Nomor 41 Tahun 2004 
menjelaskan bahwa nazhir perseorangan ditunjuk oleh wakif dengan 
memenuhi persyaratan undang-undang (pasal 4 ayat 1), wajib 
didaftarkan kepada Menteri Agama dan Badan Wakaf Indonesia 
melalui Kantor Urusan Agama setempat (pasal 4 ayat 2), nazhir 
perseorangan harus merupakan suatu kelompok yang terdiri dari 
sekurang-kurangnya tiga orang dan salah satu dari mereka ditunjuk 
sebagai ketua (pasal 4 ayat 5).

2)	 Syarat-Syarat Nazhir

Al-Zuhaili41 menyebutkan tiga (3) syarat bagi nazhir wakaf, yaitu 
memiliki sifat ‘adil (‘adalah), memiliki kemampuan (kifayah), dan 
beragama Islam. Syarat pertama berkaitan dengan sikap komitmen 
terhadap hukum agama, yaitu dengan melakukan segala perintah dan 
meninggalkan segala larangan. Alasannya, wakaf merupakan amanah 
yang harus dipelihara dan dikelola oleh orang yang dapat dipercaya. 

Syarat kedua, yaitu kifayah, berkaitan dengan kemampuan 
nazhir untuk mengelola harta wakaf. Sebab, orang yang tidak cakap 
mengelola harta wakaf dikhawatirkan maksud wakaf tidak tercapai. 
Al-Kabisi42 menjelaskan bahwa kemampuan ini hendaknya mencakup 
kecakapan dalam mengelola setiap harta dengan mempertimbangkan 
bentuk dan letaknya yang berbeda-beda.

Sedangkan berkaitan dengan syarat agama, jumhur ulama 
menyatakan jika pihak yang mendapatkan manfaat wakaf adalah 
orang muslim atau institusi untuk orang-orang Islam seperti masjid 
atau madrasah maka nazhir disyaratkan harus bergama Islam.43 
Namun, jika mauquf ‘alaih tidak beragama Islam maka hak kelolanya 
boleh diberikan kepada nonmuslim. Adapun orang muslim yang 
mewakafkan kepada nonmuslim (kafir zimmi), maka Imam an-
Nawawi tidak membolehkannya.44 Demikian pula, jika pada mulanya 

40	 Wahbah az-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu , hlm.7686.
41	 Wahbah az-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, hlm. 7687.
42	 al-Kabisi, Hukum Wakaf, hlm. 475.
43	 (al-Baqi, 2006: 72)
44	 al-Kabisi, Hukum Wakaf, hlm. 477.



84 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

nazhir beragama Islam kemudian berpindah agama, maka hak 
perwaliannya dicabut, baik ia ditunjuk oleh hakim ataupun wakif.45

Pendapat berbeda disuarakan oleh mazhab Hanafi. Mazhab 
ini tidak mensyaratkan Islam bagi nazhir baik pihak yang menjadi 
mauquf ‘alaih Bergama Islam maupun tidak. Karenanya, mereka 
membolehkan pemberian hak perwalian kepada non muslim, baik 
yang memberikan hak itu wakif sendiri maupun hakim. Alasannya, 
pengelolaan harta wakaf dimaksudkan untuk memelihara, menjaga, 
mengatur dan mendistribusikan harta wakaf secara benar. Untuk 
itu diperlukan pengelola yang jujur dan dapat dipercaya, sekaligus 
mampu mengelola dan mengaturnya dengan baik. Kriteria seperti ini, 
bisa saja ditemukan pada diri non muslim, bahkan bisa jadi ada orang 
non muslim yang memiliki kriteria seperti di atas lebih baik dari pada 
orang Islam.46 

Pendapat al-Kabisi47 menolak pendapat mazhab Hanafi ini 
dengan pertimbangan yang logis bahwa wakaf adalah ajaran Islam 
dengan maksud untuk kemaslahatan umat Islam sehingga menjadi 
aneh jika dianamahkan pengelolaannya kepada non muslim. Dengan 
berdasarkan mazhab Hanafi, berarti dibolehkan seorang nonmuslim 
menjadi nazhir wakaf yang diperuntukkan bagi masjid atau lembaga-
lembaga pendidikan Islam. Sehingga apa yang dipegang oleh mayoritas 
ulama dengan tidak memberikan hak perwalian kepada non muslim 
lebih kuat dan benar.

Dalam UU Nomor 41 tahun 2004, syarat-syarat nazhir 
perseorangan adalah WNI, beragama Islam, dewasa, amanah, mampu 
secara jasmani dan rohani dan tidak terhalang melakukan perbuatan 
hukum (pasal 10 ayat 1). 

Menurut Ahmad Rofiq,48 syarat nazhir ada dua yaitu, memiliki 
kecakapan dalam melakukan perbuatan hukum (mukallaf)  sehingga 
ia bisa mengelola wakaf dengan baik, dan memiliki kreatifitas (za 
ra’yi). Syarat yang terakhir ini didasarkan kepada tindakan ‘Umar 
ketika menunjuk Hafsah sebagai nazhir harta wakafnya, sebab Hafsah 
dianggap mempunyai kemampuan tersebut.

45	 al-Kabisi, Hukum Wakaf, hlm. 477.
46	 al-Kabisi, Hukum Wakaf, hlm. 478.
47	 al-Kabisi, Hukum Wakaf, hlm. 478.
48	 Ahmad Rofiq (1995: 499)



85Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

3)	 Tugas-tugas Nazhir

Tugas-tugas nazhir bergantung kepada bentuk wakafnya, yaitu 
apakah wakaf mutlaq ataukah wakaf muqayyad. Jika wakaf mutlak maka 
nazhir berkewajiban untuk memelihara, mengelola, mengembangkan, 
dan mengembangkan harta wakaf dengan sungguh-sungguh agar 
dapat menghasilkan keuntungan dengan beragam investasi kemudian 
membagikannya kepada pihak-pihak yang berhak mendapatkannya.

Sedangkan dalam wakaf muqayyad, tugas dan wewenang 
nazhir terbatas pada apa yang disyaratkan oleh wakif, sebab apa 
yang disyaratkan wakif seperti apa yang ditetapkan syari’ (pembuat 
syariat).49 Al-Kabisi50 mengkaji tugas-tugas nazhir dengan pendekatan 
tindakan-tindakan apa saja wajib, boleh dan tidak boleh dilakukan 
oleh nazhir. Mengenai tindakan-tindakan yang wajib dilakukan oleh 
nazhir, al-Kabisi menyebutkan lima (5) hal, yaitu:
a)	 Nazhir wajib mengelola dan memelihara harta wakaf.
b)	 Nazhir wajib melaksanakan syarat-syarat yang ditetapkan wakif 

pada saat akad wakaf.
c)	 Nazhir wajib membela dan mempertahankan kepentingan harta 

wakaf.
d)	 Nazhir wajib melunasi utang-utang wakaf.
e)	 Nazhir wajib menunaikan hak-hak mustahik dari hari harta 

wakaf.

Sedangkan tindakan-tindakan yang boleh dilakukan nazhir, al-
Kabisi menyebutkan empat (4) hal, yaitu:
a)	 Nazhir boleh menyewakan harta wakaf.
b)	 Nazhir boleh menanami harta wakaf yang berupa tanah.
c)	 Nazhir boleh membangun pemukiman di atas tanah wakaf untuk 

disewakan.
d)	 Nazhir boleh mengubah kondisi harta wakaf menjadi lebih baik 

dan lebih bermanfaat bagi mustahik dan kaum dhu’afa.

Hal-hal yang tidak boleh dilakukan nazhir adalah,
a)	 Nazhir tidak boleh melakukan dominasi atas harta wakaf.
b)	 Nazhir tidak boleh berhutang atas nama wakaf.
c)	 Nazhir tidak boleh menggadaikan harta wakaf.
d)	 Nazhir tidak boleh mengizinkan seseorang menggunakan harta 

49	 Wahbah az-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, hlm. 7688.
50	 al-Kabisi, Hukum Wakaf, hlm. 480-499.



86 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

wakaf tanpa imbalan, kecuali dengan alasan hukum.

e)	 Nazhir tidak boleh meminjamkan harta wakaf.

Dalam UU Nomor 41 Tahun 2004 pasal 11, tugas-tugas nazhir 
adalah sebagai berikut:
a)	 Melakukan pengadministrasian harta benda wakaf.
b)	 Mengelola dan mengembangkan harta benda wakaf sesuai 

dengan tujuan, fungsi dan peruntukannya.
c)	 Mengawasi dan melindungi harta benda wakaf.
d)	 Melaporkan pelaksanaan tugas kepada Badan Wakaf Indonesia.

4)	 Upah Nazhir 

Seorang nazhir yang memiliki tugas dan kewajiban yang sangat 
banyak seperti di atas sudah selayaknya mendapatkan upah atau 
imbalan yang layak atas segala usaha, jerih payah, tenaga, dan waktu 
yang sekiranya dilakukan untuk kepentingan sendiri niscaya dapat 
menghasilkan keuntungan.

Adapun mengenai ketentuan upah atau imbalan bagi nazhir ini 
maka tidak ada ketentuan tertentu, sehingga bisa berbeda-beda antara 
satu dengan lainnya tergantung kepada tempat, kondisi, besarnya 
wakaf, kemampuan dan kecakapan nazhir serta memperhatikan 
syarat atau ketentuan dari wakif.

Bentuk dari upah tersebut juga tidak ada ketentuan yang 
membatasi, apakah dalam bentuk uang dengan jumlah nominal 
tertentu, ataukah dalam bentuk gaji yang secara rutin diterimakan 
setiap bulan, ataukah dalam bentuk prosentase dari keuntungan 
wakaf. Hanya saja, pada saat menentukan jumlah dan bentuk upah 
seperti ini tetap harus mengacu kepada syarat wakif jika ada, dan jika 
tidak ada maka dapat saja mengacu kepada kebiasaan yang berlaku di 
lingkungan sekitar objek wakaf. Penentuan upah bagi nazhir juga bisa 
ditetapkan oleh hakim atau pihak yang berwenang dalam masalah ini.

Wakif berhak menentukan seberapa besar upah yang akan 
diberikan kepada nazhir. Kekuasaan wakif dalam hal ini sangat 
luas sehingga tidak ada orang yang dapat membatasinya. Menurut 
al-Kabisi,51 sebabnya adalah kesempurnaan wakaf tercapai apabila 
pelaksanaan wakaf sesuai dengan apa yang dikatakan dan disyaratkan 
wakif, termasuk dalam hal ini adalah ketentuan hak bagi para mustahiq. 

51	  al-Kabisi, Hukum Wakaf, hlm. 501.



87Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Ketentuan ini tetap berlaku meskipun wakif menetapkan hak bagi 
nazhir melebihi dari upah standar, meskipun upah nazhir itu mencakup 
seluruh keuntungan wakaf.52 Dalam keadaan yang demikian, nazhir 
tetap berhak mendapatkan upah ini, hanya saja menurut mazhab 
Hanbali, kelebihan upat tersebut tidak boleh diambil nazhir. Meskipun 
demikian, mazhab Hanbali juga masih memberi keluasan bagi nazhir 
untuk tetap mendapatkan upah lebih tinggi dari upah standar, namun 
mereka mensyaratkannya agar nazhir mendapatkan bukti tertulis dari 
wakif. Nazhir juga berhak mendapatkan upah tambahan dengan status 
sebagai orang yang berhak mendapatkan upah tersebut (mustahiq). 
Al-Kabisi53 menjelaskan bahwa dibolehkannya nazhir mendapatkan 
upah melebihi dari upah standar, meskipun kelebihannya berasal 
dari haknya sebagai mustahik adalah ketentuan yang disepakati oleh 
seluruh mazhab empat. 

Jika yang terjadi sebaliknya, yaitu upah nazhir yang lebih kecil 
dari pada upah standar, maka ada dua kemungkinan. Pertama, nazhir 
menerima dan rela dengan upah tersebut, maka dalam hal ini tidak 
ada masalah. Kedua, jika nazhir tidak rela, ia boleh mengajukan 
permohonan kepada hakim untuk agar upahnya disesuaikan dengan 
upah standar. Permohonan ini sangat penting, sebab hakim tidak bisa 
menaikkan upah nazhir melebihi dari ketentuan wakif, tetapi bisa 
menyesuaikan upah tersebut berdasarkan permohonan nazhir sesuai 
dengan kaidah upah yang hukum asalnya adalah disesuaikan dengan 
upah yang standar.54

Hakim juga berhak menentukan upah bagi nazhir yang diangkat 
olehnya. Namun, kewenangan hakim dalam hal ini berbeda dengan 
kewenangan wakif. Jika wakif boleh menentukan upah nazhir melebihi 
dari upah standar, tidak demikian halnya dengan hakim. Alasannya, 
seperti dijelaskan al-Kabisi,55 hakim mengangkat nazhir dengan 
maksud mengurusi kemaslahatan umat Islam, sehingga tindakannya 
tidak boleh bertentangan dengan kemaslahatan tersebut.

Mengenai sumber dana bagi upah nazhir, maka sebagian besar 
ulama berpendapat bahwa sumber dana tersebut diambilkan dari 
hasil keuntungan wakaf, kecuali ada ketentuan lain dari wakif. Kecuali 

52	  al-Kabisi, Hukum Wakaf, hlm. 504
53	  al-Kabisi, Hukum Wakaf, hlm. 502
54	  al-Kabisi, Hukum Wakaf, hlm. 504
55	  al-Kabisi, Hukum Wakaf, hlm. 504



88 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

mazhab Maliki, mereka sepakat dengan pandangan di atas pada saat 
wakif menetapkan upah bagi nazhir, sebab syarat nazhir yang harus 
diikuti dalam hal ini. Namun, jika wakif atau hakim tidak menetapkan 
upah bagi nazhir,  maka upah nazhir tidak diambilkan dari keuntungan 
wakaf, namun dari bait al-mal.56

5)	 Pemecatan Nazhir

Berdasarkan kajian az-Zuhaili57 mengenai masa bakti nazhir, 
dapat disimpulkan bahwa nazhir bisa berhenti dari tugasnya dengan 
salah satu cara berikut ini:

Pertama: Mengundurkan diri jika memang ada alasan yang kuat 
untuk itu. Kedua: Diberhentikan oleh wakif, kecuali jika nazhir yang 
ditetapkan hakim karena pada saat wakaf, wakif tidak menentukan 
pihak yang menjadi nazhir bagi wakafnya, maka dalam hal seperti ini 
wakif tidak berhak memberhentikannya. Ketiga: Diberhentikan oleh 
hakim, jika terbukti tidak amanah (menyelewengkan wewenang), 
tidak mampu melaksanakan kewajibannya atau terbukti melakukan 
perbuatan dosa besar sehingga merusak sifat ‘adalah seperti yang 
telah dijelaskan di muka.

Dalam PP Nomor 42 Tahun 2006 pasal 5 (1), nazhir perseorangan 
berhenti dari kedudukannya apabila:
a)	 Meninggal dunia.
b)	 Berhalangan tetap.
c)	 Mengundurkan diri, atau
d)	 Diberhentikan oleh BWI.

3.6.	 Jangka Waktu Wakaf

Harta benda wakaf dapat dimanfaatkan untuk selamanya 
atau untuk jangka waktu tertentu sesuai dengan kepentingannya. 
Ketentuan Umum Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang 
Wakaf menyatakan wakaf adalah perbuatan hukum wakif untuk 
memisahkan dan/atau menyerahkan sebagian harta benda miliknya 
untuk dimanfaatkan selamanya atau untuk jangka waktu tertentu 
sesuai dengan kepentingannya guna keperluan ibadah dan/atau 
kesejahteraan umum menurut syariah.

56	  al-Kabisi, Hukum Wakaf, hlm. 510
57	  Wahbah az-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu , hlm.7692.



89Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Wakaf dengan jangka waktu tertentu atau wakaf sementara 
memberi peluang dan kesempatan bagi mereka yang ingin beramal 
dengan tidak bermaksud melepaskan hak kepemilikannya secara 
menyeluruh.58

4	 Bentuk-bentuk Wakaf

4.1.	 Pembagian Wakaf dari Segi Tujuannya

Dari segi tujuannya, wakaf dibedakan menjadi tiga, yaitu wakaf 
Ahli, wakaf khairi, dan wakaf musytarak. Wakaf ahli biasa disebut 
juga wakaf keluarga atau wakaf khusus. Disebut demikian karena 
manfaat dan hasil wakaf hanya diberikan wakif kepada seseorang 
atau sekelompok orang berdasarkan hubungan dan pertalian yang 
dimaksud oleh wakif, seperti wakaf untuk tetangga dengan jumlah 
dan nama yang telah ditentukan oleh wakif, wakaf untuk istri, anak-
anaknya, dan keturunannya. Dalil dibolehkannya wakaf ahli dapat 
dijumpai pada hadis Abu Thalhah ketika menjadikan wakafnya untuk 
keluarga dan kerabatnya.59 

Wakaf khairi disebut juga wakaf umum, yaitu wakaf yang 
tujuannya mencakup semua orang yang berada dalam tujuan wakaf 
baik cakupan ini untuk seluruh manusia, atau kaum muslimin, atau 
orang-orang yang berada di daerah mereka. Jika wakaf, tujuannya 
umum untuk fakir miskin, maka perlu diperjelas mencakup orang-
orang miskin dari kalangan muslim dan non muslim atau orang-orang 
miskin dari kalangan muslim saja, atau umat Kristen saja, atau orang 
orang-orang miskin kalangan muslim yang berada disuatu daerah 
tanpa daerah yang lain.

Wakaf musytarak atau wakaf gabungan didefinisikan sebagai 
wakaf menggabungkan antara wakaf ahli dan wakaf khairi. Biasanya, 
wakaf musytarak dimulai dari wakaf ahli kemudian seiring dengan 
berjalannya waktu, wakaf ahli tersebut berubah menjadi wakaf khairi.

4.2.	 Pembagian Wakaf dari Segi Waktu

Dari segi waktu, wakaf dapat dibedakan menjadi dua, yaitu 
wakaf muabbad dan wakaf muaqqat. Wakaf muabbad adalah wakaf 
yang berlangsung selamanya, dan tidak dibatasi dengan jangka waktu 

58	 (http://hukumpertanahansurveikadastral.blogspot.com).Diakses tanggal 22 Pebruari 2012.
59	  Sayyid Sabiq, Fiqh as-Sunnah,  3:521.



90 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

tertentu. Sedangkan wakaf mua~qqat adalah wakaf yang dibatasi oleh 
jangka waktu tertentu.

4.3.	 Pembagian Wakaf dari Segi Penggunaannya

Dari segi penggunaannya, wakaf dapat dibedakan menjadi 
wakaf mubasyir dan wakaf istismari. Wakaf mubasyir adalah harta 
wakaf yang menghasilkan pelayanan masyarakat dan bisa digunakan 
secara langsung seperti madrasah dan rumah sakit. Sedangkan wakaf 
istismari  adalah harta wakaf yang ditujukan untuk penanaman modal 
dalam produksi barang-barang dan pelayanan yang dibolehkan syara’ 
dalam bentuk apapun kemudian hasilnya diwakafkan sesuai keinginan 
wakif.

Wakaf istismari biasa disebut juga wakaf produktif, yaitu wakaf 
harta yang digunakan untuk kepentingan produksi, baik di bidang 
pertanian, perindustrian, perdagangan dan jasa yang manfaatnya 
bukan pada benda wakaf secara langsung, tetapi dari keuntungan 
bersih hasil pengembanganwakaf yang diberikan kepada orang-orang 
yang berhak sesuai dengan tujuan wakaf. 

Berbicara tentang wakaf produktif bisa mengacu kepada dua hal 
pokok. Pertama, harta tetap (tidak bergerak) seperti tanah, rumah, 
toko dan harta tidak tetap (bergerak) seperti hewan, buku, dan lain-
lain. Kata kuncinya adalah bagaiman harta wakaf itu bisa produktif 
(berkembang). Bendanya (‘ain) bisa jadi tetap tetapi pemanfaatannya 
berkembang secara ekonomis. Kedua, wakaf produktif dalam arti 
wakaf uang/tunai.

Produktif merupakan kata sifat yang berasal dari kata produk 
yang berarti hasil, hasil kerja, barang atau benda yang dihasilkan.60 
Berdasarkan makna tersebut, kata produktif memiliki pengertian 
sesuatu yang memiliki daya hasil atau mempunyai kemampuan untuk 
menghasilkan (dalam jumlah besar). Makna lain dari kata produktif 
adalah subur.61 Sadono Sukirno dalam Jaih Mubarok62 mengartikan 
produktif sebagai proses operasi untuk menghasilkan barang atau jasa 
yang maksimum dengan modal yang minimum.  Berdasarkan makna 
ini, wakaf produktif bisa diartikan sebagai proses pengelolaan benda 
wakaf untuk menghasilkan barang atau jasa yang maksimum dengan 

60	  al-Barry,Kamus Induk Istilah Ilmiah, hlm. 633.
61	  al-Barry, Kamus Induk Istilah Ilmiah , hlm. 633.
62	  Jaih Mubarok, Wakaf Produktif, (Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 2008), hlm. 35.



91Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

modal yang minimum.63

Menurut Mubarok,64 wakaf produktif dikelola dengan pendekatan 
bisnis, yakni suatu usaha yang berorientasi pada keuntungan dan 
keuntungan tersebut disedekahkan kepada pihak yang berhak 
menerimanya. Tujuan utama bisnis adalah laba atau keuntungan 
melalui berbagai usaha yang mampu menghasilkan barang dan jasa 
yang dibutuhkan masyarakat. Berbagai usaha yang termasuk kegiatan 
bisnis meliputi usaha pertanian, produksi, konstruksi, distribusi, 
transportasi, komunikasi, usaha jasa, dan pemerintahan yang bergerak 
dalam bidang membuat dan memasarkan barang dan jasa kepada 
konsumen.65

Menurut Antonio dalam Mubarok,66 wakaf produktif adalah 
pemberdayaan wakaf yang ditandai dengan tiga ciri utama, yaitu pola 
manajemen yang intergratif, mengikuti asas kesejahteraan nazhir, dan 
asas transparansi dan tanggung jawab.
1)	 Pola manajemen wakaf yang integratif. Dana wakaf dapat 

dialokasikan untuk program-program pemberdayaan dengan 
segala macam biaya yang tercakup didalamnya.

2)	 Asas kesejahteraan nazhir. Pekerjaan sebagai nazhir tidak lagi 
diposisikan sebagai pekerja sosial, tetapi sebagai professional 
yang bisa hidup layak dari profesi tersebut.

3)	 Asas transparansi dan tanggung jawab (accountability). Badan 
wakaf dan lembaga yang dibantunya harus melaporkan proses 
pengelolaan dana kepada umat tiap tahun.

4.4.	 Pembagian Wakaf dari Segi Kekuasaan Nazhir

Dari segi kekuasaan nazhir terhadap pengelolaan harta benda 
wakaf, wakaf dapat dibedakan menjada dua, yaitu wakaf mutlaq dan 
wakaf muqayyad. Wakaf mutlaq adalah praktek wakaf di mana wakif 
menyerahkan sepenuhnya kepada si wakif untuk mengelolanya tanpa 
batas. Wakaf muqayyad adalah wakaf di mana wakif mensyaratkan agar 
harta yang diwakafkan itu hanya boleh dikelola dengan cara tertentu 
dan diberikan kepada pihak tertentu. Dalam praktik wakaf mutlaq, 

63	  Jaih Mubarok, Wakaf Produktif, hlm. 16.
64	  Jaih Mubarok, Wakaf Produktif, hlm. 28.
65	  Alma, Buchari, dan Donni Juni Priansa,Manajemen Bisnis Syariah, Bandung: Penerbit 

Alfabeta, 2009) halm.115.
66	  Jaih Mubarok, Wakaf Produktif, hlm. 35.



92 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

nazhir lebih leluasa melakukan upaya-upaya produktif sehingga harta 
wakaf bisa berhasil lebih maksimal.

B.	 HUKUM WASIAT

1.	 Pengertian Wasiat

Menurut Wahbah Zuhaili,67 sistem wasiat merupakan sistem 
klasik yang sudah dipraktikkan oleh masyarakat zaman dahulu. Dalam 
peradaban Romawi, kepala keluarga dapat memberikan wasiat secara 
mutlak, seperti diberikan kepada siapa saja, meskipun orang asing 
dan menyebabkan anggota keluarganya tidak mendapatkan haknya 
dari warisan. Sedangkan dalam tradisi masyarakat Jahiliyah, praktik 
wasiat dapat diberikan kepada orang-orang tertentu, meskipun di luar 
anggota keluarga, dengan maksud untuk berbangga diri (tafakhur) 
dan menunjukkan kebaikan diri.

Islam datang untuk meluruskan praktik wasiat tersebut agar 
tidak menzhalimi pihak-pihak  yang semestinya mendapatkan hak 
dari harta yang akan diwasiatkan.

Secara bahasa, kata wasiat berarti janji (al-ahdu) kepada orang 
lain untuk melakukan sesuatu, baik pada saat masih hidup maupun 
setelah meninggal. Dalam istilah fikih, wasiat adalah kepemilikian 
yang dijalankan setelah meninggal dunia melalui jalan pemberian 
sukarela (tabarru), baik berupa barang maupun manfaat.68

Sebagian ahli fikih menjelaskan bahwa wasiat tidak hanya berlaku 
pada harta tapi juga yang lain. Bagi mereka, wasiat merupakan perintah 
untuk melakukan sesuatu setelah meninggal dunia dan perintah 
untuk memberikan harta setelah meninggal dunia. Dengan demikian, 
wasiat dapat berupa perintah untuk menikahkan anak perempuannya 
atau memandikan dan menyalatkan jenazahnya setelah dia meninggal 
dunia kelak.69

2.	 Dalil Disyariatkannya Wasiat

Di dalam Al-Qur’an, terdapat beberapa ayat yang menjelaskan 
tentang wasiat, diantaranya sebagai berikut:

67	  Wahbah az-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, 10: 7440.
68	  Wahbah az-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu , 10:7440.
69	  Wahbah az-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu , 10:7440.



93Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

وصَِيَّةُ 
ْ
ا ال ً مَوتُْ إِنْ ترََكَ خَيْر

ْ
حَدَكُمُ ال

َ
َ أ كُتِبَ عَليَكُْمْ إِذَا حَضَر

مُتَّقِيَن )١٨٠(
ْ
َىَل ال ا ع مَعْرُوفِ حَقًّ

ْ
ينِْ وَالأقرَْبيَِن باِل َ وَالِد

ْ
للِ

Diwajibkan atas kamu, apabila seorang di antara kamu kedatangan 
(tanda-tanda) maut, jika ia meninggalkan harta yang banyak, 
berwasiat untuk ibu-bapak dan karib kerabatnya secara ma›ruf, (ini 
adalah) kewajiban atas orang-orang yang bertakwa (al-Baqarah: 180)

وْ دَينٍْ
َ
مِنْ بَعْدِ وصَِيَّةٍ يوُصِي بهَِا أ

(Pembagian-pembagian tersebut di atas) sesudah dipenuhi wasiat yang 
ia buat atau (dan) sesudah dibayar hutangnya. (QS An-Nisa:11)

وْ دَينٍْ
َ
مِنْ بَعْدِ وصَِيَّةٍ توُصُونَ بهَِا أ

Sesudah dipenuhi wasiat yang dibuat olehnya atau sesudah dibayar 
hutangnya.(Qs An-Nisa: 12)

Surat al-Baqarah ayat 180 menjelaskan tentang disyariatkannya 
wasiat bagi anggota keluarga dan ayat 11 dan 12 dari surat an-Nisa 
menjelaskan tentang diakhirkannya pembagian warisan setelah 
ditunaikannya wasiat atau hutang. Hanya saja, menunaikan hutang 
lebih didahulukan daripada wasiat seperti dijelaskan dalam hadis 
riwayat Tirmizi bahwa Nabi SAW telah menetapkan ditunaikannya 
hutang sebelum wasiat.70

Dalil dari hadis diantaranya hadis Saad ibn Abi Waqash yang 
terkenal, yaitu

فَتحِْ 
ْ
مَ ال بِيهِ قَالَ مَرضِْتُ عَا

َ
بِي وَقَّاصٍ عَنْ أ

َ
مِرِ بنِْ سَعْدِ بنِْ أ عَنْ عَا

َّهُ عَليَهِْ  َّهِ صَلَّى الل تاَنِي رسَُولُ الل
َ
مَوتِْ فَأ

ْ
ال َىَل  شْفَيتُْ مِنهُْ ع

َ
أ مَرَضًا 

 كَثِيًرا وَليَسَْ يرَِثنُِي 
ًال

َّهِ إِنَّ لِي مَا تُ ياَ رسَُولَ الل
ْ
وسََلَّمَ يَعُودُنِي فَقُل

تُ 
ْ
 قُل

َال
ْ مَالِي قَالَ  تُ فَثُلثَُي

ْ
 قُل

َال
ِّهِ قَالَ  وصِي بمَِالِي كُل

ُ
فَأ

َ
 ابنْتَِي أ

َّال
إِ

70	  Wahbah az-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu ,10:7442.



94 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

إِنْ  كَ 
إِنَّ كَثِيٌر  قَالَ الثُّلثُُ وَالثُّلثُُ  تُ فاَلثُّلثُُ 

ْ
قُل  

َال
قَالَ  طْرُ  فَالشَّ

فُونَ النَّاسَ  لةًَ يَتَكَفَّ نْ تدََعَهُمْ عَا
َ
ٌ مِنْ أ غْنِيَاءَ خَيْر

َ
تدََعْ وَرَثَتَكَ أ

Diriwayatkan dari Amib ibn Waqas, dari ayahnya, ia berkata:  Pada 
waktu haji wada, aku merasakan sakit yang hampir menyebabkanku 
pada kematian. Lalu Rasulullah SAW menjengukku, lalu aku berkata: 
Wahai Rasulullah, Aku memiliki harta yang banyak dan tidak ada 
yang mewarisiku kecuali putriku satu-satunya. Apakah aku berwasiat 
dengan seluruh hartaku? Beliau menjawab: Tidak boleh. Aku bertanya 
lagi: Dengan duapertiganya? Beliau menjawab: Tidak boleh. Aku 
bertanya lagi: Dengan setengahnya? Beliau menjawab: Tidak boleh. 
Lalu aku bertanya lagi, “Dengan sepertiganya”. Beliau menjawab, 
“Dengan sepertiga saja. Dan sepertiga itu sudah banyak. Sesungguhnya 
jika kamu meninggalkan ahli warismu dalam keadaan kaya itu lebih 
baik daripada kamu meninggalkan mereka dalam keadaan miskin yang 
akan meminta-minta kepada manusia.  (HR. Muslim dan Tirmizi)

3.	 Hikmah Disyariatkannya Wasiat

Wasiat disyariatkan untuk mendapatkan kebaikan di dunia 
maupun akhirat. Wasiat termasuk akad tabarru (derma) dan membantu 
terlaksananya amal shaleh. Wasiat juga dapat digunakan sebagai 
sarana memberi balasan atas kebaikan yang pernah diterimanya, 
sebagai penyambung silaturahim khususnya bagi anggota keluarga 
yang tidak berhak mendapatkan warisan, dapat membantu orang-
orang yang membutuhkan bantuan, dan dapat meringankan beban 
atau kesulitan kaum dhu’afa.

Agar maksud tersebut dapat terwujud, wasiat disyariatkan agar 
memperhatikan rasa keadilan dan menghindari adanya pihak-pihak 
yang dapat dirugikan dari adanya wasiat tersebut.

4.	 Hukum Wasiat

Hukum wasiat adalah sunnah (mandub atau mustahab). Hukum 
ini berlaku bagi orang yang berada dalam keadaan sehat walafiat 
maupun dalam keadaan sakit. Wasiat tidak diwajibkan atas seseorang 
dengan harta tertentu kecuali bagi orang yang mempunyai tanggungan 
hutang atau dititipi barang titipan. Dalam hal ini, Islam mewajibkan 
kepadanya untuk menunaikan amanah tersebut melalui wasiat.



95Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Wasiat hukumnya tidak wajib sebab tidak ditemukan riwayat 
dari mayoritas sahabat Nabi SAW yang menjelaskan bahwa mereka 
telah mewasiatkan sesuatu. Selain itu, wasiat termasuk amal derma 
yang sifatnya sukarela. Derma secara sukarela atau hadiah merupakan 
perbuatan yang hukumnya sunnah dan tidak wajib untuk dikerjakan 
pada saat masih sehat, maka pada saat meninggal, amal tersebut tidak 
berubah menjadi wajib.

Sedangkan ayat yang menjelaskan tentang wajibnya wasiat, yaitu 
surat Al-Baqarah ayat 180 di atas, maka menurut Ibnu Abbas dan Ibnu 
Umar, kandungan hukum pada ayat tersebut telah dihapus (nasakh) 
oleh ayat yang menjelaskan tentang warisan.71

5.	 Macam-macam Wasiat

a.	 Dilihat dari segi kandungan lafaznya

Dilihat dari kandungan lafalnya, wasiat dapat dibedakan menjadi 
dua, yaitu yaitu wasiat mutlak (washiyah mutlaqah) dan wasiat 
muqayyad (washiyah muqayyadah).

Contoh wasiat yang bersifat mutlak adalah wasiat seseorang 
kapada orang lain untuk melakukan sesuatu, tanpa menyebutkan 
syarat-syarat tertentu. Sedangkan contoh wasiat muqayyad adalah 
perkataan seseorang jika aku meninggal di tempat ini maka harta ini 
menjadi hak orangf tersebut.

b.	 Dari segi kandungan hukumnya

Dilihat dari kandungan hukumnya, wasiat dapat dibedakan 
menjadi empat, yaitu wasiat wajibah (wasiat wajib), wasiat mustahabbah 
(wasiat sunnah), wasiat mubahah (wasiat mubah), wasiat mukruhah 
(wasiat makruh), dan wasiat muharramah (wasiat haram).

Contoh wasiat wajib adalah wasiat untuk mengembalikan 
barang-barang titipan, wasiat untuk membayar hutang, wasiat 
untuk menunaikan kewajiban-kewajiban yang menjadi tanggungan 
(zimmah), seperti zakat, haji, kaffarah, fidyah puasa, dan lainnya. 
Contoh wasiat sunnah adalah wasiat untuk anggota keluarga yang 
tidak berhak mendapatkan waris, wasiat untuk kemaslahatan umum, 
dan wasiat untuk membantu kesejahteraan kaum dhu’afa. Contoh 
wasiat yang mubah adalah wasiat untuk orang-orang mampu, 
baik dari anggota kerabat maupun bukan anggota kerabat. Contoh 

71	  Wahbah az-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu , 10:7443.



96 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

wasiat makruh adalah wasiat bagi orang-orang yang fasik dan ahli 
maksiat. Contoh wasiat haram adalah wasiat untuk kegiatan maksiat, 
membangun gereja, mencetak buku-buku yang menyesatkan, dan 
lainnya.

6.	 Rukun Wasiat

Menurut mayoritas ulama, rukun wasiat ada empat, yaitu:
a.	 Al-Mushi (orang yang mewasiatkan)
b.	 Al-Musha lahu (orang yang menerima wasiat)
c.	 Al-Musha bihi (sesuatu yang diwasiatkan)
d.	 Shighat (ijab dan qabul).

7.	 Banyaknya Harta yang Boleh Diwasiatkan

Besarnya harta yang boleh diwasiatkan merupakan masalah 
yang diperselisihkan. Sebagian ulama menyatakan bahwa orang yang 
hanya meninggalkan harta sedikit, sebaiknya tidak meninggalkan 
wasiat agar harta yang ditinggalkan dibagikan kepada ahli waris. 
Besarnya wasiat dapat dipahami dari hadia Abu Waqas di atas yang 
menyatakan batas maksimal harta yang boleh dijadikan obyek wasiat 
adalah sepertiga dari seluruh harta yang ditinggalkan. Wasiat yang 
melebihi dari sepertiga tidak dibolehkan dan pendapat yang lebih 
utama menyatakan agar sebaiknya berwasiat kurang dari sepertiga.72 
Jika wasiat lebih dari sepertiga, maka wasiatnya bergantung kepada 
izin dari ahli waris. Jika ahli waris mengizinkan, maka wasiatnya 
dapat dijalankan. Apabila tidak diizinkan, maka dilaksanakan sebatas 
sepertiga tersebut.73

C.	 HUKUM HIBAH

1.	 Pengertian Hibah

Secara etimologis, kata hibah merupakan bentuk mashdar dari 
kata wahaba yang berarti pemberian. Dalam Fiqh as-Sunnah, Sayyid 
Sabiq74 menjelaskan bahwa kata hibah berasal dari hubbub ar-rih yang 
berarti berlalunya angin. Selanjutnya, Sabiq mengatakan bahwa hibah 
merupakan pemberian secara sukarela dan memberikan kelebihan 

72	  Sayyid Sabiq, Fiqh as-Sunnah,  3:422.
73	  Sayyid Sabiq, Fiqh as-Sunnah,  3:423.
74	  Sayyid Sabiq, Fiqh as-Sunnah,  3:388.



97Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

kepada orang lain, baik berupa harta maupun lainnya. Sedangkan 
dalam istilah fikih, hibah berarti akad yang berisi pemindahan hak 
miliki seseorang terhadap hartanya kepada orang lain pada masa 
hidupnya dengan tanpa ada ganti atau imbalan.75

Akad hibah berbeda dengan akan peminjaman (I’arah), 
sebab dalam akad peminjaman seseorang diperbolehkan untuk 
memanfaatkan harta orang lain tetapi tidak memilikinya. Hibah juga 
berbeda dengan wasiat, sebab dalam wasiat pemindahan hak dilakukan 
setelah meninggal dunia. Hibah berbeda dengan akad jual beli (aqd 
al-bai), sebab dalam akad jual beli pemindahan hak dilakukan dengan 
adanya ganti atau  imbalan.

Pengertian hibah secara lebih luas dapat meliputi al-ibra’, sedekah, 
dan hadiah. Al-Ibra’ (pembebasan) adalah membebaskan hutang 
dari orang yang memiliki kewajiban menunaikannya. Membebaskan 
hutang (al-ibra) mengandung arti memberikan atau menghibahkan 
jumlah hutangnya kepada orang yang berhutang.

Dalam sedekah juga terdapat makna hibah sebab sedekah berarti 
memberikan sesuatu kepada orang lain dengan tanpa ada imbalan. 
Namun dalam sedekah, terdapat unsur niat yang hanya dimaksudkan 
untuk mendapatkan pahala dari Allah. Sedangkan dalam hadiah, 
pemindahan hak milik dilakukan karena ada sesuatu sebagai ganti 
yang dilakukan oleh orang yang menerimanya.76

2.	 Dalil Disyariatkannya Hibah

Hibah disyariatkan untuk meningkatkan rasa kasih sayang dan 
saling pengertian antar sesama manusia. Karena hibah mengandung 
arti yang berdekatan dengan hadiah, maka dalil-dalil yang menjelaskan 
tentang hadiah dapat digunakan sebagai dalil disyariatkannya hibah. 
Alasannya, jika hadiah yang merupakan pemberian karena ada sesuatu 
dari orang yang diberi saja disyariatkan, maka pemberian yang tidak 
ada imbalan apapun lebih berhak mendapatkan legalitas. Di dalam 
hadis Abu Hurairah, Rasulullah SAW bersabda,

َابوُْا
َح

تَهَادُوْا ت
“Hendaklah kalian saling memberi hadiah, niscaya akan saling 

75	  Sayyid Sabiq, Fiqh as-Sunnah,  3:388.
76	  Sayyid Sabiq, Fiqh as-Sunnah,  3:388.



98 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

mencintai” (HR. Bukhari)

Sabiq77 menyebutkan bahwa Nabi SAW biasa menerima pemberian 
seseorang dan mendoakan agar orang tersebut mendapatkan balasan 
yang lebih baik dari Allah. Disebutkan dalam hadis Ahmad, bahwa 
Nabi SAW bersabda,

هُ 
ْ
َْل يَقْـبَ

ْ
لةٍَ فَل

َ
وْ مَسْأ

َ
افٍ أ َ ِ إْرش

خِيهِْ مَعْرُوفٌْ مِنْ  غَيْر
َ
َـنْ جَاءَهُ مِنْ  أ م

هِْ
َي

هُ الُله إِل َـ مَا هُـوَ رِزْقٌ سَاقَ إِنَّ
وَلَا يرَُدُّ هُ  فَ

“Barang siapa diberi kebaikan oleh saudaranya, dengan tanpa berharap 
atau meminta, hendaklah ia menerimanya, dan jangan menolaknya. 
Sebab hal itu merupakan rizki yang Allah berikan kepadanya”.

Nabi SAW senantiasa mendorong kepada orang yang diberi 
hadiah agar menerimanya, meskipun yang diberikan itu tidak memiliki 
nilai yang besar. Sabiq78 menjelaskan bahwa para ulama membenci 
perbuatan menolak hadiah selama tidak ada alasan yang dibolehkan 
secara syari. Sabiq lebih lanjut menyatakan bahwa Nabi SAW pernah 
menerima hadiah dari orang-orang kafir, seperti Raja Kisra (Persia) 
dan Kaisar Romawi.. Sebaliknya, Nabi SAW juga pernah memberikan 
hadiah dan hibah kepada orang-orang non muslim.

3.	 Rukun Hibah

Dalam mazhab Hanafi, rukun hibah adalah keluarnya ijab dari 
pemberi hadiah. Mereka beralasan bahwa Nabi SAW dan para sahabat 
pernah memberi dan diberi dengan tanpa ada syarat apapun, termasuk 
ungkapan qabul (penerimaan) dari orang yang diberi hadiah.79

Sedangkan menurut jumhur ulama, rukun hadiah ada empat, yaitu:
a.	 Wahib (pemberi hadiah)
b.	 Mauhub lahu (penerima hadiah)
c.	 Mauhub (barang yang dihadiahkan)
d.	 Shighat (ijab dan qabul).

77	  Sayyid Sabiq, Fiqh as-Sunnah,  3:389.
78	  Sayyid Sabiq, Fiqh as-Sunnah,  3:389.
79	  Sayyid Sabiq, Fiqh as-Sunnah,  3:390.



99Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

4.	 Syarat-syarat Hibah

a.	 Syarat-syarat yang Berlaku pada Shighat (Ijab dan Qabul)

Dalam shighat hibah, tidak dibenarkan apabila digantungkan 
kepada sesuatu yang belum nyata terjadi

b.	 Syarat-syarat bagi Wahib (Orang yang Memberi Hibah)
1)	 Barang yang dihibahkan adalah milik wahib sehingga 

tidaklah sah menghibahkan barang milik orang lain.
2)	 Wahib bukan orang yang dibatasi haknya disebabkan oleh 

sesuatu alasan
3)	 Wahib merupakan orang yang sudah baligh dan berakal.
4)	 Wahib tidak dipaksa untuk memberikan hibah.

c.	 Syarat-syarat Mauhub Lahu (Penerima Hibah)

Sayyid Sabiq80 menjelaskan bahwa penerima hibah disyaratkan 
harus benar-benar ada pada saat terjadinya akad hibah. Jika penerima 
hibah tidak ada pada saat akad ataupun ada tapi tidak secara hakiki, 
seperti janin yang masih dalam kandungan, maka hibah tidak sah. 
Apabila penerima hibah memang ada, maka tidak disyaratkan apakah 
dia masih anak-anak, atau dalam keadaan tidak normal akalnya, atau 
sebab-sebab lainnya, hibah tetap sah, hanya saja penerimaan hibah 
dilakukan oleh orang yang menjadi walinya.

d.	 Syarat-syarat Benda yang Dihibahkan 

Sayyid Sabiq81 menjelaskan syarat-syarat barang yang dihibahkan 
sebagai berikut:
1)	 Benda tersebut disyaratkan harus benar-benar ada
2)	 Benda tersebut merupakan benda yang mempunyai nilai.
3)	 Benda tersebut dapat dimiliki zatnya dan dapat berpindah tangan.
4)	 Benda yang dihibahkan dapat dipisahkan dan tidak terikat secara 

permanen dengan harta wahib, seperti menhibahkan bangunan 
tapi tidak tanahnya. Karena yang demikian itu, tidak dapat 
diserahterimakan.

80	  Sayyid Sabiq, Fiqh as-Sunnah,  3:390)
81	  Sayyid Sabiq, Fiqh as-Sunnah,  3:391)



100 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



101Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Bab 5

PRANATA KEWARISAN

A.	 PENGERTIAN ILMU WARIS 

Islam adalah agama universal sekaligus  komprehensip  yang 
membahas persoalan multi dimensi kehidupan manusia, termasuk 
tentang harta warisan1.Dalam khazanah keilmuan Islam ada dua istilah 
ilmu yang membahas tentang  pembagian harta warisan tersebut, yaitu 
ilmu Mawaris atau fikih Mawaris dan ilmu Fara’id. Meskipun secara 
material objek pembahasan kedua ilmu itu sama tetapi secara formal 
keduanya memiliki fokus kajian berbeda

Kata Mawarits adalah bentuk jamak dari Mirats. Mirats sendiri 
dalam bahas Arab adalah bentuk mashdar (infinitif) dari kata wara 
tsa -  yaritsu -  mirats -  mauruts.  Secara etimologi kata mirats 
memiliki arti diantaranya; yang kekal, yang berpindah, sedangkan  
mauruts memilki  makna  at-tirkah yang berarti harta peninggalan 
orang yang meninggal dunia. Dengan demikian mirats memiliki 
makna berpindahnya sesuatu dari seseorang kepada orang lain’, atau 
dari suatu kaum kepada kaum lain2. Pengertian menurut bahasa 
ini tidaklah terbatas hanya pada hal-hal yang berkaitan dengan 

1	 Usman, Suparman, dan Somawinata, Yusuf Somawinata, Fiqih Mawaris : Hukum Kewarisan 
Islam,   ( Jakarta : PT Gaya Media Pratama, 2008) , hlm 1.

2	 Ash-Shabuni. Muhammad Ali, Pembagian Waris Menurut Islam, (Jakarta: Gema 
Insani Press, 1996), hml.33.



102 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

materi seperti harta dan kerajaan, tetapi mencakup non materi juga 
seperti ilmu, kebaikan atau kesalehan. Hal ini diindikasikan dalam 
banyak ayat dalam al Qur’an .3 Namun secara istilah para ulama 
mendefinisikan mirats sebagai berpindahnya hak kepemilikan dari 
orang yang meninggal kepada ahli warisnya yang masih hidup, baik 
yang ditinggalkan itu berupa harta (uang), tanah, atau apa saja yang 
berupa hak milik legal secara syar’i4 . Dengan demikian secara umum 
dapat didefinisikan bahwa ilmu Mawaris adalah ilmu yang berkaitan 
dengan aturan – aturan Allah dan ketentuan-ketentuan pembagian 
harta warisan kepada ahli waris menurut hukum Islam..5

Sedangkan kata fara`id secara bahasa adalah bentuk jamak dari 
kata faridhoh. Kata ini berasal dari kata fardu yang mempunyai arti 
cukup banyak  diantaranya; (a). Al Muqaddarah  yaitu  bagian yang 
telah ditentukan (QS Al Baqarah: 237). (b) Al Qath’u yakni ketetapan 
yang pasti (QS An Nisa:7). (c).Al Inzal yakni menurunkan (QS al 
Qashash:85).(d) At Tabyin, yakni penjelasan (QS at Tahrim:2). (e) Al 
Ihlal, yakni menghalalkan ( QS al Ahzab: 38), dan (f) Al ‘Atha yakni 
pemberian.

Dari makna filosofi semantik bahasa tersebut, fara’id adalah 
pembahasan tentang bagian-bagian kewarisan yang telah ditentukan 
secara mutlak besar kecilnya bagian tersebut  yang telah dijelaskan 
oleh Allah tentang kehalalannya sesuai dengan aturan-aturan yang 
diturunkanNya kepada manusia.6 Sedangkan secara terminologi 
sebagian ulama mendefinisikan ilmu Faraid sebagai  Ilmu Fikih 
yang berhubungan dengan persoalan pembagian harta warisan, 
pengetahuan tentang cara perhitungan harta warisan kepada para ahli 
waris dan pengetahuan tentang bagian-bagian yang berhak diterima 
oleh para ahli waris. 

Apabila dibandingkan kedua istilah diatas, dalam pengertian 
bahasa kata mawaris mengandung pengertian yang lebih luas untuk 
menyebut ilmu yang membahas tentang kewarisan dibandingkan 

3	  Makna  waris tidak terbatas menunjukan pada peninggalan yang bersifat material semata 
atau hanya yang berkaitan dengan harta benda saja melainkan juga peninggalan yang bersifat 
non harta bisa dilihat dalam al Qur’an diantaranya QS an Naml : 16, al Qashash : 58. Ada juga 
sebuah hadits Nabi yang artinya.” Ulama adalah pewaris para Nabi’. Dalam konteks hadits 
tersebut makna pewaris tentu bukan dalam arti mewarisi harta benda, melainkan agama dan 
ilmu pengetahuan .

4	 Djalal. Maman Abd, Hukum Mawaaris, (Bandung: CV Pustaka Setia, 2006 ) hlm. 43-44.
5	 Syarifudin, Amir, Garis – Garis Besar Fiqh, ( Jakarta : Prenada Media, 2003 ), hlm 147.
6	 Fathurrahman, Ilmu Waris, ( Bandung :  PT Al Ma’arif Bandung, 1975 ), hlm 31 – 32.



103Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

dengan istilah fara’id. Karena dalam konteks ini, faraidh merupakan 
sub bagian dalam ilmu mawaris yang dikhususkan untuk menjelaskan 
tentang suatu bagian ahli waris yang telah ditentukan besar kecilnya 
oleh syara’.

Secara historis, dalam literatur fikih klasik, pemakaian kedua 
istilah itu di kalangan para ulama, pada awalnya lebih banyak digunakan 
kata fara`id dari pada mawarits. Namun dalam perkembangannya 
berikutnya istilah ilmu mawarits justru lebih populer.

B.	 SEJARAH KEWARISAN DALAM ISLAM 

1.	 Pewarisan Pada Masa Pra Islam ( Arab Jahiliyah)

Dalam bidang mu’amalat dan pembagian waris, masyarakat Arab 
Jahiliyyah pra Islam berpegang teguh kepada tradisi-tradisi yang telah 
diwariskan oleh nenek-moyang mereka. Dalam tradisi pembagian 
harta waris terdapat suatu ketentuan utama bahwa anak-anak 
yang belum dewasa dan kaum perempuan dilarang mewarisi harta 
peninggalan ahli warisnya yang telah meninggal dunia.7 Artinya hak 
waris hanya berlaku jika memenuhi dua syarat yakni sudah dewasa 
dan laki-laki. Adapun yang menjadi sebab pusaka mempusakai pada 
masa Jahiliyyah ada tiga macam:

1.1.	 Adanya pertalian kerabat 

Pertalian kekerabatan saja belum dianggap memadai untuk 
mendapat warisan karena yang paling penting adalah kuat jasmani 
untuk membela dan mempertahankan keluarga dan kabilah (suku) 
dari serangan pihak lain. Oleh karena itu  para ahli waris pada zaman 
Jahiliyyah dari golongan kerabat terdiri dari: Anak laki-laki, Sudara 
laki-laki, Paman dan Anak paman.8

1.2.	 Adanya janji Prasetia

Orang-orang yang mempunyai ikatan janji prasetia dengan si mati 

7	 Menurut Dr. Muhammad Yusuf Musa mengutip pendapat Dr. Jawwad, tradisi yang melarang 
kaum wanita menjadi ahli waris itu tidak merata pada seluruh qabilah, tapi hanya khusus 
pada beberapa qabilah, terutama banyak dilakukan oleh orang-orang Hijaz saja. Hal ini 
ditunjukan oleh suatu riwayat yang menerangkan bahwa Dzul-Majasid ‘Amir bin Jusyam bin 
Ghunm bin Habib telah mewariskan hartanya kepada anak-anaknya, baik laki-laki maupun 
perempuan. Lihat Fathurrahman, Ilmu Waris, ( Bandung : Ma’arif, 1975).

8	  M. Ali Hasan, Hukum Warisan dalam Islam, (PT. Bulan Bintang: Jakarta), hlm, 3-5



104 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

berhak mendapatkan seperempat harta peninggalannya. Janji prasetia 
tersebut baru terjadi dan mempunyai kekuatan hukum, apabila kedua 
belah pihak telah mengadakan ijab-Qabul dan janji prasetianya. 

1.3	 Adanya pengangkatana anak 9

Pengangkatan anak (adopsi) merupakan adat kebiasaan yang 
berlaku dalam masyarakat Arab Jahiliyah, walaupun anak tersebut 
jelas mempunyai orang tua sendiri. Anak yang diangkat mempunyai 
hak-hak yang sama dengan hak-hak anak kandung, misalnya nasab 
dan warisan.

2	 Pewarisan Pada Masa Awal Islam dan selanjutnya 

Pada masa awal Islam, ketika umat Islam masih lemah,  yang 
menjadi sebab kewarisan  ada tiga macam: yaitu , a) Adanya pertalian 
kerabat, b) Adanya pengangkatan anak, c).adanya Hijrah (dari Mekkah 
ke Madinah) dan persaudaraan antara kaum Muhajirin dan Anshar 

Setelah akidah umat Islam bertambah kuat, perkembangan Islam 
makin maju, pengikut-pengikut bertambah banyak, pemerintahan 
Islam sudah stabil, maka sebab-sebab pewarisan yang hanya 
berdasarkan kelaki-lakian yang dewasa dan mengenyampingkan 
anak-anak dan kaum perempuan, sebagaimana yang dilakukan oleh 
orang-orang Jahiliyah telah dibatalkan.10 Demikian juga sebab-sebab 
kewarisan yang berdasarkan janji prasetia 11 dan pengangkatan anak 
( adopsi ) dibatalkan.12   Dengan demikian dalam pewarisan Islam 

9	 Suparman Usman, Fiqh Mawaris Hukum Kewarisan Islam, (Gaya Media Pratama: Jakarta), 
hlm. 3-4.

10	 Lihat QS Annisa: 7 ( “Bagi orang laki-laki ada hak bagian dari harta peninggalan ibu bapak 
dan kerabatnya. Dan bagi orang wanita ada hak bagian pula dari harta peninggalan ibu-bapak 
dan kerabatnya, baik sedikit atau banyak menurut bagian yang telah ditetapkan ).

11	 Lihat QS Al Anfal:75 (Artinya : Orang-orang yang mempunyai hubungan kerabat itu 
sebagiannya lebih berhak terhadap sesamanya dari pada yang bukan kerabat di dalam 
kitab Allah. Sesungguhnya Allah maha Mengetahui segala sesuatu). Nanum menurut 
sebagian mufassirin yang berorientasi bahwa ayat al-Qur'an itu muhkamah, tidak ada yang 
mansukh, membenarkan pusaka-mempusakai, karena janji prasetia, berdasarkan  an-Nisa: 
33 ( Artinya “Bagi setiap harta peninggalan yang ditinggalkan oleh kedua orang tua dan 
kerabat-kerabat, Kami adakan pewaris-pewarisnya, Dan (jika ada) orang-orang yang telah 
berjanji prasetia dengan kamu, berikanlah bagian mereka”). Menurut mufassirin tersebut 
Allah  memerintahkan orang-orang mu'min agar memberikan kepada orang-orang yang 
telah pernah mengadakan janji prasetia, bagian yang telah menjadi hak mereka. Karena 
tidak ada ayat lain yang dapat digunakan untuk menasakh (menghapus) atau menta’wilkan 
(mengalihkan arti) ayat 33 dari surat an-Nisa’ tersebut di atas. .

12	 Lihat QS Al Ahzab :4-5 ( Artinya : dan dia tidak menjadikan anak-anak angkatmu sebagai 
anak kandungmu (sendiri). Yang demikian itu hanyalah perkataan dimulutmu saja. Dan Allah 



105Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

yang berhak menerima harta warisan tidak terbatas kepada kaum 
laki-laki yang sudah dewasa, melainkan juga kepada anak-anak dan 
perempuan. 

C.	 SUMBER HUKUM KEWARISAN ISLAM

Kewarisan dalam Islam harus dilaksanakan berdasarkan sumber 
hukum yang pasti dan jelas. Sumber hukum yang menjadi landasan 
dalam konsep kewarisan Islam adalah :
1)	 Al-Qur’an. 
	 Al Qur’an adalah sumber hukum utama dan pertama dalam 

konteks pembagian waris di dalam Islam. Oleh karena itu 
permasalahan kewarisan merupakan salah satu hukum yang 
secara rinci dan detail disebutkan didalam al Qur’an.

2)	 Hadits 
	 Meskipun Al-Qur’an menyebutkan secara terperinci ketentuan-

ketentuan bagian ahli waris, Sunnah Rasul menyebutkan pula 
hal-hal yang tidak disebutkan dalam Al-Qur,an.13

3)	 Ijtihad
	 Meskipun Al-Qur’an dan Sunnah Rasul telah memberi ketentuan 

terperinci tentang pembagian harta warisan, tetapi dalam 
beberapa hal masih diperlukan adanya ijtihad, yaitu terhadap hal-
hal yang tidak ditentukan dalam kedua sumber hukum tersebut, 
misalnya mengenai bagian warisan orang banci dan lainnya.

D.	 HUKUM MEMPELAJARI DAN MENGAJARKAN ILMU 

WARIS

Kewarisan dalam konsep Islam secara umum adalah bersifat 
tauqify bukan ijtihadi yaitu suatu ketentuan yang bersifat tetap dari 

mengatakan yang sebenarnya dan dia menunjukkan jalan yang benar. Panggillah mereka 
(anak-anak angkat itu) dengan (memakai) nama bapak-bapak mereka; itulah yang lebih adil 
pada sisi Allah, dan jika kamu tidak mengetahui nama bapak-bapak mereka, maka panggillah 
mereka sebagai saudara-saudaramu seagama dan maula-maulamu …

13	 Contoh persoalan kewarisan yang tidak disebutkan didalam al Qur’an antara lain 1). Hadits 
riwayat Bukhari dan Muslim mengajarkan bahwa ahli waris laki-laki yang lebih dekat 
kepada pewaris lebih berhak atas sisa harta warisan, setelah diambil bagian ahli waris yang 
mempunyai bagian-bagian tertentu. 2) Hadits riwayat Ahmad menyebutkan bahwa Nabi 
memberikan bagian warisan kepada dua nenek perempuan 1/6 harta warisan dibagi dua. 
3) Hadits riwayat Ahmad mengajarkan bahwa anak dalam kandungan berhak waris setelah 
dilahirkan dalam keadaan hidup yang ditandai dengan tangisan kelahiran.



106 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Allah SWT, tanpa disertai ‘illat, karena bukan hasil interprestasi, 
pemikiran dan rasionalisasi manusia. Manusia tidak diperbolehkan  
intervensi  dalam menentukannya, karena itu merupakan absolut 
menjadi otoritas Allah. 14 

Secara universal, manusia itu memiliki orientasi dan cinta 
terhadap harta sehingga persoalan harta benda adalah sesuatu yang 
serius sekaligus riskan. Oleh karena itu kewarisan merupakan salah 
satu tema yang dijelaskan di dalam al Quran secara jelas  (sharih), 
pasti (qath’i) dan rinci (tafshil). Hal ini menunjukan bahwa Islam 
secara preventif, solutif sekaligus antisipatif membuat norma dan 
aturan yang tegas agar harta yang ditinggalkan orang yang mati tidak 
menjadi sumber konflik diantara manusia. 15

Membagi kewarisan sesuai dengan aturan Islam adalah bagian 
dari hudud,16 yaitu sebuah ketetapan yang bila dilanggar akan 
melahirkan dosa besar yang sanksinya adalah kekal dalam siksa 
neraka. Oleh karenanya kedudukan Ilmu Faraidh bagi umat Islam 
adalah sangat urgen dan signifikan bahkan menurut sebagian besar 
ulama dikatakan sebagai separoh Ilmu. 

Ada beberapa dalil yang menjadi argumentasi shahih tentang 
urgensinya kedudukan ilmu pembagian waris ( faraidl ) ini diantaranya 
adalah hadis Ahmad dan Nasa’i:

وعََلَّمُوهَْا  الفَرَائضَِ  وَتَعَلَّمُوْا  النَّاسَ,  وعََلَّمُوهُْ  القُرْانَ  تَعَلَّمُوا 
ْتَلِفَ  يَخ نْ 

َ
أ وَيُوشِكُ  مَرْفُوْعٌ  مُ 

ْ
وَالعِل مَقْبُوضٌْ  امْرُؤٌ  فإَنِّى  النَّاسَ, 

ُهَا ْبِر حَدًا يُخ
َ
دَانِ أ ِ

اثْنَانِ فِى الفَرِيضَْةِ فَلَا يَج
“Pelajarilah Al-Qur’an dan ajarkanlah kepada orang-orang, pelajarilah 
ilmu faraidh dan ajarkanlah ilmu itu kepada orang-orang, karena 

14	 Pasha, Mustafa Kamal, Fikih Islam Sesuai Dengan Putusan Majelis Tarjih, ( Yogyakarta : Citra 
Karsa Mandiri, 2003 ), hlm, 322.

15	 Anwar, Moh, Fikih Islam : Mu’amalah, Munakahat, Faroid dan Jinayah ( Hukum Perdata dan 
Pidana Islam Beserta Kaedah – Kaedah Hukumny , ( Bandung : PT Al Ma’arif, 1988) hlm, 202.

16	 Lihat al Qur’an dan Terjemahannya QS An Nisa : 13 – 14 Artinya ( Itu adalah 
ketentuan-ketentuan dari Allah. Barangsiapa taat kepada Allah dan Rasul-Nya, niscaya Allah 
memasukkannya ke dalam syurga yang mengalir didalamnya sungai-sungai, sedang mereka 
kekal di dalamnya; dan itulah kemenangan yang besar. Dan barangsiapa yang mendurhakai 
Allah dan Rasul-Nya dan melanggar ketentuan-ketentuan-Nya, niscaya Allah memasukkannya 
ke dalam api neraka sedang ia kekal di dalamnya; dan baginya siksa yang menghinakan. ).



107Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

aku adalah manusia yang akan direnggut (wafat), sesungguhnya ilmu 
itu akan dicabut dan akan timbul fitnah hingga kelak ada dua orang 
berselisihan mengenai pembagian warisan, namun tidak ada orang 
yang memutuskan perkara mereka”.

Hadis tersebut menunjukkan perintah wajib. Kewajiban 
mempelajari dan mengajarkan ilmu itu gugur apabila ada sebagian 
orang yang telah melaksanakannya. Jika tidak ada seorang pun yang 
melaksanakannya, maka seluruh umat Islam menanggung dosa.17 
Dalam kata lain adanya kewajiban untuk menjalankan syariat Islam 
dalam perkara waris maka wajib (wajib kifayah) pula hukum belajar 
dan mengajarkan ilmu faraidh.18 

 Beberapa riwayat lain juga menunjukan bahwa ilmu pembagian 
waris (faraidl) memiliki uregnsi dan signifikansi yang sangat penting. 
Hal itu dikarenakan pembagian waris harus dilakukan dengan hati-
hati. Jangan sampai orang yang berhak untuk mendapatkan hak waris 
menurut syariat Islam, menjadi tidak mendapatkan hak warisnya, 
dan sebaliknya malah orang yang tidak berhak menjadi mendapatkan 
harta waris. Tentunya pembagian harta waris ini tidak dapat dilakukan 
dengan adil berdasarkan syariat Islam, kecuali jika ada pemahaman 
yang tinggi terhadap ilmunya. 
  

E.	 HAK DAN KEWAJIBAN SEHUBUNGAN DENGAN 

HARTA WARIS

Sebelum harta peninggalan atau warisan dibagikan, terlebih 
dahulu ahli waris harus menunaikan kewajiban-kewajiban sebagai 
berikut: 
1.	 Melaksanakan tajhizul-janazah (perawatan jenazah), artinya 

melaksanakan keperluan bagi orang yang meninggal, seperti biaya 
perawatan di rumah sakit, pembelian kain kafan, pemakaman 
dan sebagainya.

2.	 Melunasi hutang-hutangnya jika ada, baik hutang kepada Allah 
seperti zakat atau nadzar yang belum ditunaikan maupun hutang 
kepada sesama manusia.

17	 Zuhdi, Najmudin dkk, Studi Islam 2 , ( Surakarta : LPIID UMS, 2009 ), hlm 123.
18	 Otje Salman dan Mustofa Haffas, Hukum Waris Islam, ( Bandung:Refika Aditama, 

tt), hlm, 4.



108 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

3.	 Melaksanakan wasiat si mayit jika dia berwasiat dengan ketentuan 
sebagai berikut ;
a.	 Harta yang diwasiyatkan tidak melebihi harta yang 

ditinggalkan setelah diambil untuk mencukupi biaya 
perawatan jenazah dan hutang.

b.	 Wasiyat diberikan kepada pihak-pihak yang tidak akan 
mendapatkan bagian waris darinya.

c.	 Jika harta warisan yang ditinggalkannya cukup banyak, 
sementara ahli warisnya sepakat untuk mewakafkannya 
sebagian, maka itu juga dapat dibenarkan19

Kemudian setelah semua masalah tersebut selesai, barulah 
dapat diatur pembagian harta warisnya kepada semua ahli waris 
yang berhak menerimanya. Namun kalau harta peninggalan tersebut 
sedikit sehingga  tidak cukup untuk  memenuhi tiga kewajiban diatas, 
maka yang harus didahulukan adalah menyelesaikan dan membayar 
kewajiban dan hutangnya kepada Allah SWT dan manusia lainnya.20   

F.	 SEBAB-SEBAB KEWARISAN MENURUT ISLAM

Dalam sistem waris Islam, ada beberapa perkara yang sangat 
menentukan bagi terealisasinya proses waris-mewarisi. Ia meliputi 
sebab, rukun, syarat, dan penghalang waris. Sebab, rukun, dan syarat 
waris keberadaannya diharuskan, sedangkan perkara penghalang 
waris keberadaannya tidak diperbolehkan.

Dalam kewarisan Islam, sebab-sebab adanya hak kewarisan ada 
tiga, yaitu; hubungan nasab, hubungan perkawinan dan hubungan 
karena sebab al-wala’.

1.	 Hubungan nasab.

Kekerabatan ialah hubungan nasab antara orang yang 
mewariskan dengan orang yang mewarisi yang disebabkan oleh 

19	 Drs. Musthafa Kamal Pasha,  Fikih Islam Sesuai Dengan Putusan Majelis Tarjih ( Yogyakarta :  
Citra Kirana Mandiri,  2003 ), hlm 324.

20	 Moh. Anwar, Fiqih Islam : Mu’amalah, Munakahat, Faroid, dan Jinayah, Hukum Perdata dan 
Pidana Islam Beserta Kaedah – Kaedah Hukumnya,  ( Bandung : al Ma’arif,1988 ), hlm 203. 
Dalam hal ini  ada beberapa perbedaan pendapat. Beberapa ulama besar berpendapat bahwa 
keperluan pengurusan jenazah sampai pemakaman harus diselesaikan terlebih dahulu dari 
pda urusan yang lain, selanjutnya hutang kepada manusia maupun Allah.  Lihat  Muhammad 
Jawad Al Mughny, Fikih Lima Madzhab : Ja’fari, Maliki, Hanafi, Hambali, Syafi’i ( Jakarta : 
Lentera, 2003) hlm 538 - 540. 



109Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

kelahiran. Kekerabatan merupakan sebab memperoleh hak mewarisi 
yang terkuat, karena kekerabatan termasuk unsur causalitas adanya 
seseorang yang tidak dapat dihilangkan. Berlainan dengan perkawinan, 
jika perkawinan telah putus (cerai)  maka hubungan kewarisan 
menjadi hilang, sedangkan hubungan nasab bersifat selamanya.

2.	 Hubungan Perkawinan

Hubungan perkawinan yang menyebabkan terjadinya saling 
mewarisi adalah perkawinan yang sah, yaitu perkawinan yang syarat 
dan rukunnya terpenuhi.21 Perkawinan yang menyebabkan saling 
mewarisi adalah perkawinan yang masih utuh atau dianggap masih 
utuh. Yang dimaksud dengan perkawinan yang dianggap masih utuh 
ialah apabila perkawinan telah diputus dengan thalak raj’i (cerai 
pertama dan kedua) dan masa iddah raj’i bagi seorang isteri belum 
selesai. Perkawinan tersebut dianggap masih utuh karena selama masa 
iddah, suami berhak penuh merujuk isterinya tanpa memerlukan 
kerelaan isteri, tanpa membayar mas kawin baru dan tanpa 
menghadirkan dua orang saksi dan wali. Sehingga isteri yang sedang 
berada dalam masa iddah talak raj’i, apabila suaminya meninggal ia 
berhak mewarisi harta suaminya. Demikian pula sebaliknya, suami 
berhak mewarisi harta isterinya.

3.	 Hubungan karena sebab al wala’

Wala’ adalah kekerabatan menurut hukum yang timbul karena 
membebaskan budak.22 Jadi pihak yang memberikan kebebasan 
terhadap seorang budak akan berhak mewarisi harta yang ditinggalkan 
budak tersebut jika ia meninggal dunia. 

21	 Dalam konteks hukum, terdapat perbedaan tentang konsep pernikahan yang syah, yaitu syah 
secara agama dan syah secara negara ( memenuhi syarat administratif ). Di Indonesia, masih 
diberi kelonggaran dalam hal ini, yang menjadi ukuran sah atau tidaknya perkawinan bukan 
secara administrasi (hukum positif) tetapi berdasarkan ketentuanagama. 

22	 Dalam pendapat lain, wala tidak saja ditafsirkan sebagai kekerabatan menurut hukum yang 
timbul karena membebaskan budak, melainkan juga kekerabatan menurut hukum yang 
timbul karena adanya perjanjian tolong menolong dan sumpah setia antara seseorang dengan 
seseorang yang lain melalui suatu perjanjian. Misalnya seseorang berkata kepada orang lain; 
wahai fulan engkau dapat mewarisi hartaku bila aku telah mati dan dapat mengambil diyat 
(denda) untukku bila aku dilukai seseorang, demikian pula aku dapat mewarisi hartamu dan 
mengambil diyat karenamu. Kemudian orang lain tersebut menerima perjanjian itu. Namun 
hal ini menurut sebagian ulama telah dinasakah melalui surat al-Anfal ayat 75. 



110 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

G.	 RUKUN DAN SYARAT – SYARAT KEWARISAN

Sedangkan rukun yang harus dipenuhi dalam kewarisan adalah 
ada tiga yaitu: 
1.	 Muwarrits yaitu si mayit yang meninggalkan harta waris/pemilik 

harta waris.
2.	 Warits yaitu ahli waris/pewaris yang berhak mendapatkan harta 

waris baik karena hubungan darah, perkawinan atau karena 
memerdekakan hamba sahaya.

3.	 Mauruts/tirkah yaitu harta waris yang ditinggalkan oleh si mayit 
setelah dikurangi biaya perawatan jenazah, pelunasan hutang 
dan pelaksanaan wasiat. 

Ketiga rukun tersebut menjadi sebuah keharusan karena kalau 
tidak ada muwarrits maka tidak akan ada harta waris, demikian pula 
orang yang mewarisinya. Jika tidak ada ahli waris, maka harta waris 
yang ditinggalkan si mayit pun tidak ada yang mewarisinya (dari ahli 
waris yang sesungguhnya). Demikian pula ketika tidak ada harta 
waris, tidaklah mungkin bisa terjadi proses waris-mewarisi. Dari sini 
jelaslah bahwa keberadaan tiga rukun waris tersebut mutlak ada demi 
terealisasinya proses waris-mewarisi.

Disamping rukun, syarat waris merupakan salah satu penentu 
bagi terealisasinya proses waris-mewarisi. Karena betapapun telah 
terpenuhi rukun waris sementara syarat warisnya belum terpenuhi, 
maka proses waris-mewarisi pun tidak bisa dilakukan. Adapun syarat 
waris dalam hukum waris Islam ada tiga:

1)	 Meninggalnya Muwaris.

Kejelasan tentang meninggalnya si pemilik harta waris 
(muwarrits), baik meninggalnya bisa dipastikan (haqiqy) maupun 
sebatas didasari dugaan yang kuat (hukmy). Bisa dipastikan, maksudnya 
bahwa proses kematian si pemilik harta waris tersebut benar-benar 
bisa dipastikan, baik dengan melihatnya secara langsung, atau dengan 
persaksian. Sedangkan yang dimaksud dengan didasari dugaan yang 
kuat adalah bahwa vonis kematian yang dijatuhkan kepada pemilik 
harta waris tersebut atas dasar dugaan yang kuat. Seperti seseorang 
yang diduga kuat telah mati, karena sejak lama menghilang dan tak 
didapati lagi tanda-tanda kehidupannya.



111Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

2)	 Hidupnya ahli waris.

Kejelasan tentang hidupnya ahli waris setelah meninggalnya si 
pemilik harta waris/muwarrits walau sesaat, baik secara pasti maupun 
didasari oleh dugaan kuat (hukmy). Maksud secara pasti adalah 
bahwa ahli waris tersebut dipastikan masih hidup saat meninggalnya 
pemilik harta waris. Kepastian ini bisa dibuktikan dengan melihatnya 
secara langsung, atau melalui persaksian. Sedangkan yang dimaksud 
dengan didasari oleh dugaan yang kuat adalah bahwa vonis tentang 
hidupnya ahli waris tersebut didasari atas dugaan yang kuat. Seperti 
seorang anak yang masih berada di perut ibunya saat meninggalnya 
pemilik harta waris (muwarrits-nya) walaupun belum ditiupkan ruh 
kepadanya. Maka dia digolongkan ke dalam jajaran ahli waris dan bisa 
mendapatkan harta waris, dengan syarat dilahirkan dalam kondisi 
hidup.

3)	 Tidak adanya penghalang-penghalang waris. 

Artinya harus diketahui segala hal yang terkait dengan sebab 
terjadinya proses waris-mewarisi tersebut dan diketahui keterkaitan 
masing-masing ahli waris dengan pemilik harta waris.

H.	 HAL-HAL YANG MENGGUGURKAN HAK 

KEWARISAN 

Dalam konsep Islam, yang dapat menggugurkan kewarisan ada 
3 hal yaitu23:

1.	 Perbudakan. 

Seorang yang berstatus budak tidaklah bisa mewarisi, karena dia 
dan hartanya menjadi milik tuannya. Tidak adanya hak milik bagi 
seseorang, merupakan penghalang syar’i baginya untuk mendapatkan 
harta waris. Jika si budak tersebut mendapatkan harta waris, maka 
harta waris itu akan menjadi milik tuannya, padahal si tuan tersebut 

23	 Ada perbedaan pendapat tentang hal-hal yang menjadi penghalang atau gugurnya hak waris. 
Para ulama fikih terdahulu berpendapat bahwa penghalang waris ada empat hal, disamping 
pembunuhan, berbeda agama, dan budak, faktor berlainan negara juga menjadi salah satu 
penghalang kewarisan. Dalam konteks terdahulu, hal itu disepakati karena relevan ketika itu 
masih sering terjadi peperangan antar suku/wilayah, dan jauhnya jarak tempuh dengan alat 
sederhana. Saat ini perlu reinterpretasi ulang karena halangan-halangan yang disebutkan itu 
tidak aktual lagi saat ini.



112 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

bukan bagian dari ahli waris si mayit. Atas dasar itulah, jika seorang 
mayit Muslim meninggalkan seorang anak Muslim yang berstatus 
budak dan seorang cucu muslim dari kalangan merdeka, maka 
yang mewarisi hartanya adalah sang cucu walaupun ada bapaknya. 
Mengapa? Karena si bapak statusnya masih budak dan budak tidak 
bisa mewarisi, sedangkan sang cucu dari kalangan merdeka. 24

2.	 Pembunuhan yang dilakukan terhadap pemilik harta waris 
(muwarrits) 25: 

Jika seorang ahli waris membunuh muwarrits-nya, maka si 
pembunuh tersebut tidak berhak mendapatkan harta waris darinya.26 
Gambaran kasusnya adalah seorang anak (ahli waris) membunuh 
bapaknya (pemilik harta waris), maka si anak tersebut tidak berhak 
mendapatkan harta waris yang ditinggalkan bapaknya. Di antara 
hikmah dari ketentuan di atas adalah mencegah bermudahannya ahli 
waris dari perbuatan keji tersebut hanya karena untuk mendapatkan 
harta waris.

3.	 Perbedaan agama antara pemilik harta waris (muwarrits) dengan 
ahli warisnya. 

Gambaran kasusnya: si mayit yang meninggalkan harta waris 
adalah seorang muslim, sedangkan ahli warisnya non muslim (kafir). 
Atau sebaliknya, si mayit yang meninggalkan harta waris adalah 
seorang non Muslim (kafir), sedangkan ahli warisnya seorang muslim. 
Menurut jumhur (mayoritas) ulama, masing-masingnya tidak bisa 
saling mewarisi. Karena secara tinjauan syar’i, hubungan di antara 
mereka telah terputus. 27

24	 Lihat At-Tahqiqat Al-Mardhiyyah Fil Mabahits Al-Faradhiyyah, hlm 46. 
25	 Dalam konteks Pembunuhan tanpa kesengajaan, ulama berbeda pandangan, Imam Syafii 

menegaskan segala jenis pembunuhan penghalang kewarisan karena keumuman hadis 
itu. Imam Hanafi : pembunuhan langsung atau sengaja penghalang kewarisan sedangkan 
pembunuhan tidak langsung atau tanpa kesengajaan tidak menghalangi kewarisan.

26	 Kaidah fikih yang digunakan adalah barang siapa yang ingin mempercepat mendapatkan 
sesuatu sebelum waktunya, maka ia diberi sanksi tidak boleh mendapatkannya.

27	 Dalilnya adalah QS Hud: 46 ( Artinya “Allah berfirman: ‘Hai Nuh, sesungguhnya 
dia bukanlah termasuk keluargamu (yang dijanjikan akan diselamatkan), 
sesungguhnya (perbuatan) dia adalah perbuatan yang tidak baik’.” Demikian pula 
sabda Rasulullah “Tidaklah seorang muslim mewarisi seorang non muslim (kafir) 
dan tidak pula seorang non muslim (kafir) mewarisi seorang muslim.” (HR. Al-
Bukhari no. 6383 dan Muslim no. 1614, dari hadits Usamah bin Zaid. Lihat At-
Tahqiqat Al-Mardhiyyah Fil Mabahits Al-Faradhiyyah, hlm,  53.



113Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

I.	 PENGELOMPOKAN AHLI WARIS DAN HAK 

MASING-MASING

Jika dilihat dari jenis kelaminya, maka ahli waris itu ada dua yaitu 
ahli waris dari jenis laki-laki dan ahli waris dari jenis perempua. 

Ahli waris dari golongan laki-laki ada 15 yaitu: 1) anak laki-laki, 
2) cucu laki-laki (dari anak laki-laki), 3) bapak, 4) kakek (dari pihak 
bapak), 5) saudara kandung laki-laki, 6) saudara laki-laki seayah, 7) 
saudara laki-laki seibu, 8) anak laki-laki dari saudara kandung laki-
laki, 9) anak laki-laki dari saudara laki-laki seibu, 10) paman (saudara 
kandungbapak),11) paman (saudara bapak seayah),12) anak laki-laki 
dari paman(saudara kandung ayah), 13) anak laki-laki paman seayah, 
14) suami, 15) laki-laki yang memerdekakan budak.

Adapun ahli waris dari perempuan ada 10 yaitu: 1) anak 
perempuan, 2) ibu,  3) anak perempuan (dari anak laki-laki), 4) 
nenek (dari ibu), 5) nenek (bapak),6)saudara perempuan kandung,7)
saudaraperempuan seayah, 8) saudara perempuan seibu, 9) istri, 10) 
perempuan yang memerdekakan budak.

Namun apabila ahli waris itu dilihat dari sisi hak atau bagian dari 
harta waris, maka dibagi menjadi 3 golongan yaitu t:

1.	 Ahli Waris Zaul Furudh.

Ahli waris zaul furudh adalah ahli waris yang bagiannya telah 
ditetapkan secara pasti dalam al-Quran dan/atau hadits Nabi. Mereka 
menerima harta warisan dalam urutan pertama. Bagian-bagian 
tertentu dalam al-Quran adalah: 1/2; 1/4; 1/8; 2/3; 1/3 dan 1/6. Ahli 
waris yang mendapat menurut angka angka tersebut dinamai ahli 
waris zaul furudh. Ahli waris (yang secara hukum syara’ berhak 
menerima warisan karena tidak ada yang menutupnya) dan bagian 
masing-masing adalah sebagai berikut:

a.	 Anak perempuan; bagian anak perempuan adalah:
•	 1/2 bila anak perempuan hanya sendirian.
•	 2/3 bila anak perempuan ada dua orang atau lebih dan tidak 

disertai anak laki-laki.
b.	 Cucu perempuan: bagiannya adalah:

•	 1/2 bila cucu perempuan hanya sendirian.
•	 2/3 bila anak perempuan ada dua orang atau lebih dan tidak 

disertai cucu laki-laki.



114 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

•	 1/6 bila cucu perempuan disertai oleh seorang anak 
perempuan.

c.	 Ibu; bagiannya adalah sebagai berikut:
•	 1/6 bila bersamanya ada anak atau cucu atau beberapa orang 

saudara.28

•	 1/3 bila tidak ada bersamanya anak atau cucu atau 2 saudara.
•	 1%3 dari sisa harta bila dia bersama ayah, suami atau istri 

dan tidak ada bersamanya anak atau cucu.
d.	 Nenek, baik melalui ayah atau ibu; seorang atau lebih mendapat 

1/6.
e.	 Ayah: bagian ayah adalah:

•	 1/6 bila bersamanya ada anak atau tutu.
•	 Mendapat sisa harta bila bersamanya tidak ada anak atau 

cucu lakl-laki.
•	 1/6 dan kemudian mengambil sisa harta bila bersamanya 

ada anak atau cucu perempuan.
f.	 Kakek  bagiannya adalah:

•	 1/6 bila bersamanya ada anak atau cucu.
•	 Mendapat sisa harta bila bersamanya tidak ada anak atau 

cucu laki-laki.
•	 1/6 kemudian sisa harta bila bersamanya ada anak atau cucu 

perempuan.
g.	 Saudara perempuan kandung; bagiannya adalah

•	 1/2 bila dia seorang saja.
•	 2/3 bila ada dua orang atau Iehih dan tidak bersama saudara 

laki-laki.
•	 Mengambil sisa harta bila bersamanya ada anak perempuan.

h.	 Saudara perempuan seayah; bagiannya adalab:
•	 1/2 bila dia scorang saja.
•	 2/3 bila ada dua atau lebih dan tidak bersama saudara laki-

laki.
•	 1/6 bila bersama dengan seorang saudara perempuan 

kandung.
•	 Mengambil sisa harta bila bersama dengan anak perempuan.

i.	 Saudara percmpuan seibu; bagiannya adalah:
•	 1/6 bila dia adalah seorang.

28	 Sebuah riwayat menjelaskan bahwa “Sesungguhnya Nabi saw telah menetapkan 
bagian untuk nenek seperenam (1/6) bagian dari harta warisan".



115Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

•	 1/3 untuk dua orang atau lebih.
j.	 Saudara laki-laki seibu: bagiannya adalah:

•	 1/6 bila dia adalah seorang.
•	 1/3 untuk dua orang atau lebih.

k.	 Suami (duda); bagiannya adalah:
•	 1 /2 bila bersamanya tidak ada anak atau cucu.
•	 1/4 bila bersamanya ada anak atau cucu. 
l.	 Istri (janda ); bagiannya adalah:
•	 1/4 bila bcrsatnanya tidak ada anak atau cucu.
•	 1/8 bila bersamanya ada anak atau cucu.

Ahli waris zaul furudh; bila dia sendirian, dia mengambil bagian 
sesuai dengan furudh yang ditentukan. Apabila dia lebih dari satu 
orang, masing-masing mengambil hak sesuai dengan hagian yang 
ditentukan; kemudian dijumlahkan. umpamanya ahli waris adalah 
anak perempuan, ibu dan istri; maka hak masing-masing adalah:

Anak perempuan mendapat 	 1/4 =  12/24 
Ibu mendapat			   1/6 =  4/24
Istri mendapat			   118 =  3/24
                                                 Jumlah  :   19/24

2.	 Ahli Waris Ashabah:

Ahli waris `ashabah adalah ahli waris yang berhak namun tidak 
dijelaskan bagiannya dalam al-Quran dan/atau hadits Nabi. Dia 
menerima hak dalam urutan kedua. Dia mengambil scluruh harta bila 
tidak ada bersamanya ahli waris zaul furudh dan mengambil sisa harta 
setelah diberikan lebih dahulu kepada ahli waris zaul furudh yang ada 
bersamanya29. Ahli waris ‘ashabah itu ada tiga tingkat:
a.	 ‘Ashabah bi nafsih; yaitu ahli waris yang menjadi ‘ashabah karena 

dirinya sendiri. Mereka semua adalah laki-laki. Yang berhak 
menjadi ahli waris ‘ashabah bi nafsih hanyalah satu tingkat 
menurut urutan sebagai berikut:
•	 Anak
•	 Cucu
•	 Ayah

29	 Dasar hukum dari kewarisan 'ashabah ini adalah sabda Nabi dari lbnu Abbas menurut 
periwayatan yang muttafaq ‘alaih : Berikanlah lebih dahulu bagian yang ditentukan itu kepada 
yang berhak menerima; selebihnya berikan kepada kerabat yang lebih dekat dari laki-laki 
melalui garis laki-laki.



116 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

•	 Kakek
•	 Saudara kandung
•	 Saudaraseayah
•	 Anak saudara kandung
•	 Anak saudara seayah
•	 Paman kandung
•	 Paman seavah
•	 Anak paman kandung
•	 Anak paman seayah

Bila ahli waris hanya seorang dalam kedudukan sebagai 
‘ashabah ia mengambil semua harta dan bila lebih dari seorang 
dalam tingkat yang sama mereka berbagi sama hanyak. Bila 
bersamanya ada ahli waris lain sebagai zaul furudh lebih 
dahulu diberikan hak zaul furudh dan sisanya untuk ‘ashabah. 
Umpamanya ahli waris adalah dua anak laki-laki, ayah, ibu dan 
istri. Bagian masing-masing adalah:
Untuk ayah 	 1/6   =   4/24 
Untuk ibu 	 1/6   =   4/24 
Untuk istri	 1/8   =   3/24
                         Jumlah  :   11/24

	 Sisanya yaitu 24/24 - 19/24 = 5/24 adalah untuk 2 anak laki-laki.
	 Untuk seorang anak laki-laki 1/2 x 5/24 = 5/48

b.	  ‘Ashabah bi ghairih, yaitu ahli waris yang mulanya bukan ahli 
waris ‘ashabah karena dia perempuan; namun karena didampingi 
oleh saudaranya yang laki-laki maka dia menjadi ‘ashabah. 
Mereka adalah;
•	 Anak perempuan sewaktu didarpingi anak laki-laki.
•	 Cucu perempuan sewaktu didampingi cucu laki-laki.
•	 Saudara perempuan kandung sewaktu didampingi saudara 

laki-laki kandung.
•	 Saudara perernpuan seayah sewaktu didampingi saudara 

laki-laki seayah.

Hak keduanya scbagai ‘ashabah dibagi di antara kecduanya 
dengan bandingan seorang laki-laki sama dengan hagian dua 
prang perempuan.

Contohnya: ahli waris adalah anak perempuan, anak laki-
laki, ibu dan suami. Bagian masing-masing adalah:



117Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Untuk ibu		  1/6   =   2/12 
Untuk suami 	 1/4   =   3/12
                              Jumlah   :    5/12

Sisa harta, 12/12-5/12 = 7/12, adalah untuk anak-anak
Untuk anak laki-laki	 2/3 x 7/12 = 14/36 
Untuk anak perempuan 1/3 x 7/12 = 7/36

c.	 ‘Ashabah ma’a ghairih, yaitu ahli waris yang scmula bukan 
‘ashabah: namun karena ada ahli waris tertentu bcrsamanya yang 
bukan ‘ashabah, maka dia menjadi ‘ashabah, sedangkan ahli waris 
lain tersebut tidak ikut menjadi ‘ashabah. Yang termasuk dalam 
golongan ini hanyalah saudara perempuan kandung atau seayah 
bila bersama dengan anak perempuan.30 

Dalam contoh ahli waris adalah anak perempuan, ibu. istri 
dan saudara perempuan, hak masing-masing adalah:
Untuk anak perempuan 	 1/2 = 12/24 
Untuk ibu			   1/6 = 4/24
Untuk istri			   1/8 = 3/24 
                                           Jumlah : 19/24

	 Untuk saudara perempuan adalah sisanya yaitu 24/24 - 19/24 = 
5/24

3.	 Ahli Waris Zul arham

Yang dimaksud dengan ahli waris zul arham adalah orang-orang 
yang mempunyai huhungan kerabat dengan pewaris, namun tidak 
dijelaskan bagiannya dalam al-Quran dan/atau hadits Nabi sebagai 
zul furudh dan tidak pula termasuk dalam kelompok ‘ashabah. Bila 
kerabat yang menjadi ‘ashabah adalah laki-laki dalam garis keturunan 
laki-laki, maka zaul arham itu adalah perempuan atau laki-laki melalui 
garis keturunan perempuan.

Zul arham itu dapat dikelompokkan pada empat kelompok sesuai 
dengan garis keturunan:
a.	 Garis keturunan lurus ke bawah, yaitu:

•	 Anak laki-laki atau perempuan dari anak perempuan dan 

30	  Dasar hukum adanya ahli waris 'ashabah ma'a ghairih ini adalah hadits Nabi dari lbnu 
Mas'ud menurut riwayat al-Bukhari ( Dari Ibnu Mas'ud ra. tentang anak perempuan, cucu 
perempuan dari saudara perempuan, Nabi menetapkan hak warisan untuk anak perempuan 
setengah, untuk cucu perempuan seperenam untuk melengkapi dua pertiga dan sisanya untuk 
saudara perempuan.).



118 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

keturunannya.
•	 Anak laki-laki atau perempuan dari tutu perempuan dan 

keturunannya.
b.	 Garis keturunan lurus ke atas, yaitu:

•	 Ayah dari ibu dan seterusnya ke atas.
•	 Ayah dari ihunya ibu dan seterusnya ke atas.
•	 Ayah dari ibunya ayah dan seterusnya ke atas.

c.	 Garis keturunan ke samping pertama, yaitu:
•	 Anak perempuan dari saudara laki-laki kandung atau seayah 

dan anaknya.
•	 Anak laki-laki atau perempuan dari saudara seibu dan 

seterusnya ke bawah.
d.	 Garis keturunan ke samping kedua, yainr

•	 Saudara perempuan (kandung, seayah atau seibu) dari ayah 
dan anaknya.

•	 Saudara laki-laki atau perempuan scibu dari ayah dan 
seterusnya ke bawah.

•	 Saudara laki-laki atau perempuan (kandung, seayah, seibu) 
dari ibu dan seterusnya ke bawah.

Tentang hak kewarisannya, menurut sebagian ulama mereka 
adalah ahli waris yang berhak atas harta warisan bila pewaris tidak 
meninggalkan ahli waris zul furudh dan tidak ada pula ‘ashubah. 
Dasar permikiran mereka adalah terdapatnya zul arham itu dalam al-
Quran al-Anfal ayat 7531. 

Adapun cara pembagian harta warisan untuk ahli waris zul 
arham itu ada dua pendapat:
1.	 Secara penggantian, dalam arti dia menempati kedudukan ahli 

waris yang menghuhungkannya kepada pewaris. Umpamanya 
ahli waris adalah anak perempuan dari anak perempuan dan 
anak laki-laki dari saudara perempuan. Anak perempuan dari 
anak perempuan menggantikan anak perempuan mendapat 1/2. 
Anak laki-laki dari saudara perempuan menggantikan saudara 
perempuan yang menjadi ‘ashabah ma ‘a ghairih yaitu sisa harta 
(1/2)

31	 Namun menurut sebagian ulama - termasuk pendapat yang kuat di kalangan 
Syafi'iyah - zaul arham tidak berhak menerima warisan. Harta warisan kelebihan 
dari hak zaul furudh yang tidak mempunyai ashabah atau sama sekali tidak ada ahli 
waris zul furudh dan ashabah diserahkan ke baitul maal.



119Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

2.	 Secara kedekatan, dalam arti tali hubungannya kepada pewaris 
lebih dekat dibandingkan dengan yang lain. Umpamanya ahli 
waris adalah anak perempuan dari anak perempuan dan anak 
laki-laki dari saudara perempuan. Dalam contoh ini yang 
berhak adalah anak perempuan dari anak perempuan, karena 
hubungannya kepada pewaris hanya melalui satu perantara yaitu 
anak, sedangkan anak laki-laki dari saudara perempuan melalui 
perantara saudara perempuan dan ayah.

J.	 PENGHAPUSAN DAN PENGURANGAN HAK WARIS 

( HIJAB )

Hijab adalah penghalang seseorang untuk mendapatkan bagian 
warisan dikarenakan masih terdapat ahli waris yang lebih dekat 
tali perhubungannya dengan si mayit. Adapun orang-orang yang 
terhalang mendapatkan bagian warisan ada dua macam:

1)	 Hijab Nuqshan

Yang dimaksud dengan hijab nuqshan ialah dinding yang 
hanya mengurangi bagian yang didapatkan ahli waris disebabkan 
adanya ahli waris yang lain yang bersama-sama dengan dia. Sebagai 
contoh umpama bagian yang didapatkan oleh ibu mestinya sepertiga 
(1/3). Tetapi lantaran si mayit. meninggalkan anak atau cucu atu 
meninggalkan beberapa saudara, maka akhirnya ibu hanya menerima 
bagian warisan seperenam (1/6).

2)	 Hijab Hirman

Yang dimaksud dengan hijab hirman ialah dinding yang menjadi 
penghalang seseorang untuk mendapatkan bagian warisan lantaran 
masih ada ahli waris yang lebih dekat hubungannya dengan si mayit. 
Atau dengan kata lain hijab hirman ialah dinding yang menghalangi 
atau menutup rapat seseorang ahli waris sehingga sama sekali tidak 
akan mendapatkan bagian warisan karena ada ahli waris yang 
lebih dekat dengan si mayit. Contohnya cucu laki-laki terhalang 
mendapatkan warisan karena masih ada anak laki-laki.

Ahli waris yang terhalang atau tersekat sama sekali (hijab Hirman) 
oleh ahli waris lainnya adalah sebagai berikut:
a.	 Kakek tidak mendapatkan bagian sama sekai selama ada bapak.



120 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

b.	 Nenek (Ibu dari ibu atau dari ayah) tidak mendapat bagian sama 
sekali selama ada ibu.

c.	 Cucu laki-laki dari anak laki-lak tidak mendapatkan sama sekali 
selama ada anak laki-laki.

d.	 Saudara kandung laki-laki atau perempuan tidak mendapatkan 
bagian selama masih ada ahli waris berikut (1). Bapak, (2) Anak 
laki-laki, (3) Cucu laki-laki (dari anak laki-laki).

e.	 Saudara seayah baik laki-laki atau perempuan tidak mendapat 
bagian selama ada (1) Bapak dan (2) Anak laki-laki. (3) Cucu 
laki-laki (dari anak laki-laki (4). Saudara laki-laki sekandung.

f.	 Saudara seibu (laki-laki atau perempuan) tidak akan mendapatkan 
bagian selama ada : (1). Kakek, (2). Bapak, (3). Anak (laki-laki 
atau perempuan), (4). Cucu (laki-laki atau perempuan).

g.	 Anak laki-laki saudara laki-laki sekandung tidak akan 
mendapatkan bagian selama ada (1). Kakek, (2). Bapak, (3). Anak 
laki-laki, (4). Cucu laki-laki dari anak laki-laki, (5). Saudara laki-
laki sekandung, (6). Saudara laki-laki seayah

h.	 Anak laki-laki saudara laki-laki seayah tidak akan mendapatkan 
bagian selama ada : (1). Kakek, (2). Bapak, (3). Anak laki-laki (4). 
Cucu laki-laki dari anak laki-laki (5). Saudara laki-laki sekandung 
(6). Saudara laki-laki seayah (7). Anak laki-laki saudara laki-laki 
sekandung

i.	 Paman sekandung dengan ayah tidak akan mendapatkan bagian 
warisan selama ada : (1). Kakek (2). Bapak (3). Anak laki-laki (4). 
Cucu laki-laki dari anak laki-laki (5). Saudara laki-laki sekandung 
(6). Saudara laki-laki seayah (7). Anak laki-laki saudara laki-laki 
sekandung 8). Anak laki-laki saudara laki-laki seayah

j.	 Paman seayah dengan bapak tidak akan mendapatkan bagian 
warisan selama ada (1). Kakek (2). Bapak (3). Anak laki-laki (4). 
Cucu laki-laki dari anak laki-laki (5). Saudara laki-laki sekandung 
(6). Saudara laki-laki seayah (7). Anak laki-laki saudara laki-laki 
sekandung (8). Anak laki-laki saudara laki-laki seayah (9). Paman 
yang sekandung dengan bapak

k.	 Anak laki-laki paman yang sekandung dengan ayah tidak 
mendapatkan bagian dari harta warisan selama ada (1). Kakek 
(2). Bapak (3). Anak laki-laki (4). Cucu laki-laki dari anak laki-
laki 5). Saudara laki-laki sekandung 6). Saudara laki-laki seayah 
(7). Anak laki-laki saudara laki-laki sekandung (8). Anak laki-



121Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

laki saudara laki-laki seayah 9). Paman yang sekandung dengan 
ayah 10). Paman yang seayah dengan bapak

l.	 Anak laki-laki paman yang seayah dengan bapak tidak 
mendapatkan bagian warisan selama ada : (1). Kakek 2). Bapak 
(3). Anak laki-laki (4). Cucu laki-laki dari anak laki-laki (5). 
Saudara laki-laki sekandung (6). Saudara laki-laki seayah (7). 
Anak laki-laki saudara laki-laki sekandung (8). Anak laki-laki 
saudara laki-laki seayah (9). Paman yang sekandung dengan 
ayah (10). Paman yang seayah dengan bapak (11). Anak laki-laki 
paman yang sekandung dengan bapak 

m.	 Cucu perempuan dari anak laki-laki tidak mendapatkan bagian 
warisan selama ada (1). Anak laki-laki (2) dua anak perempuan 
atau lebih.

K.	 MASALAH ‘AUL DAN RADD

Meskipun dalam pembagian warisan itu telah ada pedoman yang 
jelas yang ditetapkan oleh Allah dalam alQuran dan/atau Nabi dalam 
haditsnya, namun dalam pelaksanaan praktis ditemukan bcberapa 
masalah. tcrutama bila ahli waris itu lebih dan seorang atau ahli waris 
itu tidak jelas status hidup matinya. Di antara masalah tersebut adalah:

1)	 Masalah ‘Aul

Masalah ‘aul ini timbul waktu menjumlahkan bagian dari 
beberapa orang zaul furudh, ternyata jumlahnya melebihi kesatuan 
harta warisan, sehingga bila masing-masing menerima bagiannya 
sesuai dengan furudh yang ditentukan, akan ada ahli waris yang tidak 
kebagian. Umpamanya ahli waris adalah dua orang anak perempuan, 
ayah, ibu dan suami. Bila bagian mereka dijumlahkan ternyata:
Untuk dua anak perempuan adalah 	 2/3 = 8/12 
Untuk ayah 				    1/6 = 2/12 
Untuk ibu 				    1/6 = 2/12 
Untuk suami				    1/4 = 3/12

	 Jumlah keseluruhan adalah 15/12, sedangkan jumlah harta hanya 
12/12

Menurut jumhur ulama, kekurangan harta itu dibebankan kepada 
masing masing ahli waris dengan cara mengurangi haknya sesuai 
dengan kadar persentase haknya atau dengan cara menaikkan angka 



122 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

pecahannya; dalam contoh di atas dari per dua belas menjadi per lima 
belas. Dengan demikian bagian masing-masing berubah menjadi:
Dua anak perempuan 	 dari     8/12 	 menjadi     8/15 
Untuk ayah 		  dari     2/12 	 menjadi     2/15 
Untuk ibu 		  dari     2/12 	 menjadi     2/15 
Untuk suami		  dari     3/12 	 menjadi     3/15

2)	 Masalah Radd

Masalah radd terjadi bila dalam menjumlahkan bagian-bagian 
dari hak zaul furudh ternyata masih terdapat kelebihan harta, 
sedangkan di kalangan ahli waris tidak ada yang ‘ashabah. Umpamanya 
ahli waris adalah ibu, seorang anak perempuan dan cucu perempuan
Untuk ibu adalah		 1/6   atau   2/12 
Untuk anak pcrmpuan 	 1/2   atau   6/12
Untuk cucu perempuan 	 1/6   atau   2/12
Jumlah seluruh furudh adalah 10/12 sedangkan jumlah harta 12/12

Menurut pendapat kebanyakan ulama kelebihan harta itu 
dikembalikan kepada ahli waris zaul furudh yang ada berdasarkan 
kadar persentase haknya atau dengan cara memperkecil angka 
pecahan yang dalam contoh di atas dari per dua belas menjadi per 
sepuluh. Dengan demikian hak masing-masing menjadi:
Untuk ibu dari 		  2/12   menjadi   2/10 
Untuk anak perempuan dari 	 6/12   menjadi   6/10 
Untuk cucu perempuan dari 	 2/12   menjadi   2/10

CONTOH CARA MEMBAGI WARIS MENURUT ISLAM

Sebelum pembagian harta warisan dilakukan terlebih dahulu 
harus diteliti hal- hal sebagai berikut :
1.	 Siapa sajakah ahli warisnya?
2.	 Siapa di antara mereka yang terhalang oleh ahli waris lain? 
3.	 Kemudian siapakah di antara mereka yang mendapatkan bagian 

yang tertentu (Dzawil Furudl), ada berapa bagian masing-
masing? 

4.	 Selanjutnya siapa yang termasuk ahli waris yang menerima sisa 
harta (ashabah)? 

5.	 Setelah jelas semuanya barulah kemudian diperhitungkan dengan 
yang seteliti-telitinya.



123Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Perlu diingat ketentuan bagian tertentu dari ahli waris itu ada 
6 macam: 1/2, 1/3, 1/4, 1/8, 2/3, dan 1/6. Bilangan tersebut adalah 
bilangan pecahan, karena itu jika misalnya ada ahli waris yang 
mendapatkan 1/2 sedang yang lain 1/3, maka pertama-tama haruslah 
dicari KPTnya (Kelipatan Persekutuan yang Terkecil) dari kedua 
bilangan itu yakni 6. Dalam ilmu faraidl (KPT) itu dinamakan asal 
masalah yang hanya terbatas kepada 7 macam yakni masalah 2, 3, 4, 
6, 8, 12 dan 24.

Contoh kasus : Seseorang mati dengan meninggalkan harta 
sebesar Rp. 10.000.000 dengan  ahli waris satu anak perempuan, 
suami, bapak. Maka berapa bagian masing-masing ?

Jawab : 1). Anak perempuan mendapatkan ½ karena tunggal, 
2).Suami mendapatkan ¼ karena ada anak, 3) Bapak menjadi ashabah 
karena tidak ada anak laki-laki atau cucu laki-laki, 4) Asal masalah 
adalah 4.
Anak perempuan	 : 2/4 x 10.000.000 =   5.000.000
Suami		   : ¼  x  10.000.000 =   2.500.000
Sisa untuk Bapak	 : ¼ x   10.000.000 =   2.500.000
			   ------------------------------------
Jumlah			          	           10.000.000

L.	 PERSOALAN– PERSOALAN KONTEMPORER DALAM 

KEWARISAN ISLAM

Ada beberapa permasalahan dalam konsep kewarisan yang harus 
menjadi fokus kajian diantaranya adalah : 

1.	 Implementasi Keadilan Dalam konsep waris Islam

Salah satu topik yang menarik diperbincangkan dalam isu 
keadilan dan kesetaraan gender (gender equality) adalah hukum waris. 
Para feminisme meyakini bahwa hukum waris dalam Islam yang 
memberikan bagian waris kepada laki-laki lebih banyak dibanding 
terhadap perempuan telah berlaku diskriminatif dan tidak memihak 



124 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

terhadap  perempuan.32 Oleh karena itu hukum kewarisan ini digugat 
para feminis sebagai sebuah kedzaliman terhadap perempuan.33 
Konsep pembagian waris ini sering  dijadikan alat probaganda untuk 
memojokkan Islam karena  dipandang bertentangan dengan prinsip 
persamaan dan keadilan yang sangat dijunjung tinggi oleh peradaban 
modern.

Dalam ajaran Islam, besar kecilnya bagian waris sebenarnya 
tidak sepenuhnya  ditentukan oleh jenis kelamin, baik itu laki-laki 
atau perempuan. Akan tetapi lebih ditentukan oleh beberapa faktor 
berikut ini:
a.	 Tingkat kekerabatan antara ahli waris (baik laki-laki atau 

perempuan) dan orang yang meninggal. Semakin dekatnya 
hubungan kekerabatan, maka semakin besar juga bagian warisan 
yang ia terima.

b.	 Kedudukan tingkat generasi. Maka generasi muda dari kalangan 
pewaris yang masa depannya masih panjang terkadang 
memperoleh bagian warisan yang lebih besar dibanding generasi 
tua, tanpa memandang kelelakian atau kewanitaannya. Sebagai 
contoh, anak perempuan mendapatkan warisan yang lebih 
banyak dari ibunya atau ayahnya; anak laki-laki  mendapatkan 
warisan lebih banyak dari ayahnya.

c.	 Tanggung jawab untuk menanggung kehidupan keluarga. Alasan 
inilah yang terkadang membuahkan perbedaan bagian hak 
waris antara laki-laki dan perempuan, walaupun berada pada 
tingkat kekerabatan yang sama. Sebab kedudukan anak laki-
laki menanggung nafkah istri dan keluarganya. Sedangkan anak 
perempuan tidak diberi tanggung jawab seperti laki-laki.

Namun demikian, hak waris perempuan tidak selamanya lebih 
sedikit dari laki-laki. Sebaliknya dalam banyak hal, perempuan 
mendapatkan bagian harta waris lebih banyak dari laki-laki. 

32	 Lihat QS An Nisa:t 11 (Artinya: Allah SWT mensyariatkan (mewajibkan) kepadamu tentang 
(pembagian waris) untuk anak anakmu yaitu bagian seorang laki-laki sama dengan bagian 
dua orang anak perempuan. Dalam al Quran dan Terjemahannya yang diterbitkan oleh 
Kementrian agama dijelaskan bahwa bagian laki-laki dua kali bagian perempuan adalah 
karena kewajiban laki-laki lebih berat dari perempuan, seperti kewajiban membayar 
maskawin dan memberi nafkah  seperti dalam QS Annisa : 34.

33	 Para feminis Islam diantaranya Amina Wadud Muhsin memandang pembagian waris 
Islam yang menempatkan laki-laki lebih banyak daripada perempuan harus diganti karena 
menurutnya pembagian warisan bersifat fleksibel asal memenuhi asas manfa’at dan keadilan. 
Dengan demikian, bisa berubah sesuai realitas zaman.



125Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Sebagaimana hasil penelitan Prof. Dr. Shalahuddin Sulthan, guru 
besar Syariah, Universitas Kairo, bahwa hanya dalam empat kasus saja 
perempuan mewarisi setengah bagian waris laki-laki. Sementara itu 
terdapat 30 kasus perempuan mendapat hak waris sama dengan laki-
laki, bahkan lebih banyak dari laki-laki, atau perempuan mewarisi 
sementara laki-laki tidak.34 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa dalam hak 
waris antara laki-laki dan perempuan tidak terdapat penindasan, 
diskriminasi, ketidakadilan ataupun “bias gender”, sebagaimana yang 
dituduhkan para feminis terhadap hukum Islam.

Adanya tuduhan bahwa dalam hak waris terdapat ketidakadilan 
atau kedzaliman itu lebih disebabkan   karena melihat perempuan 
secara individual, bukan sebagai bagian dari anggota keluarga yang 
terdiri dari sepasang suami istri yang saling melengkapi. Pemikiran 
seperti ini disebabkan karena pengaruh peradaban Barat. Barat 
memandang manusia secara individualis; hanya melihat perempuan 
sebagai individu dan sebagai manusia. Lebih dari itu, peradaban Barat 
mengajarkan paham  equality  (kesetaraan) yang tidak melihat sisi 
kodrat dan fitrah wanita. Sedangkan Islam, meskipun mengakui sisi 
kemanusiaan perempuan dengan segala hak yang terkait dengannya, 
Islam tetap menghargai fitrah yang diberikan Tuhan kepada setiap 
manusia. Karenanya Islam memperlakukan perempuan sebagai 
manusia dan sebagai pasangan laki-laki secara proporsional. 35

2.	 Persoalan Waris Beda Agama

Waris beda agama adalah praktek waris yang amat pelik, di zaman 
modern, lebih-lebih ketika terjadi yang berhak menerima warisan 
adalah Muslim dari orang tua atau kerabat yang masih kafir, seperti 
banyak kasus di beberapa tempat di dunia, termasuk di Indonesia. 

Menurut jumhur ulama waris dapat terhalang atau gugurnya ahli 
waris untuk menerima hak waris disepakati disebabkan oleh tiga hal, 
yaitu 1) Pembunuhan  2. pebudakan  3) . Berlainan agama.

Terhalangnya waris karena berlainan agama didasarkan pada 
dalil naqli baik al Quran ataupun hadis sebagai berikut: 

34	 Penjelasan lebih jauh baca: Shalahuddin Sulthan, Mîrâts al-Mar`ah wa Qadhiyyat al-
Musâwât,   Kairo : Nahdhat Mishr, 2004).

35	 Moh. Hamdi, Hukum Kewarisan dalam Islam  ( Majalah Gontor edisi Mei 2012)



126 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

a.	 Al Qur’an 

Yaitu surat An Nisa: 141 (Artinya: Dan Allah sekali-kali tidak 
akan memberikan suatu jalan bagi orang-orang kafir untuk menguasai 
orang-orang mukmin. 

b.	 Hadits 

Yaitu hadist yang diriwayatkan Bukhari Muslim: Orang Islam 
tidak mewarisi harta orang kafir dan orang kafir tidak mewarisi harta 
orang Islam. Juga hadits riwayat Turmudzi, Nasai dan Ibnu Majah: 
Tidak ada waris mewarisi antara dua pemeluk agama yang beda.

Sedangkan kriteria pewarisan beda agama, para ulama 
mengklasifikasikannya sebagai berikut:

1.	 Warisan orang kafir terhadap seorang muslim

Para ulama tidak sepaham mengenai Muslim menerima waris 
dari orang kafir. Jumhur sahabat, tabiin dan para fukaha menetapkan 
bahwasanya orang muslim tidak menerima warisan dari seorang 
kafir. Ini merupakan pendapat golongan Hanafiah, Malikiah, Syafi’iah 
dan Hambaliah. Sedangkan menurut Muaz bin Jabal, Muawiyah, An 
Nashir, Said bin Musayyab, As Syabi’I, An Nakhai, dan Muhammad 
bin Hanafiah bahwa orang kafir tidak menerima waris dan orang Islam 
namun orang Islam dapat menerima waris dari orang kafir kitabi.36

2.	 Ahli Waris Kafir masuk Islam sesudah pembagian warisan

Seorang yang kafir tidak akan memperoleh warisan kalau dia 
masuk Islam setelah dibaginya seluruh harta warisan tersebut. Tetapi 
jika ia masuk Islam sebelum warisan dibagi maka menurut As Syafii, 
Abu Hanifah dan Maliki ia tetap tidak menerima warisan.37 Menurut 
Ibnu Hambal dan Ishak  ia mendapatkan waris sebagaimana saudara-
saudaranya yang Islam.  Namun dalam beberapa riwayat, dikatakan 
bahwa jika ia masuk Islam sebelum harta warisan dibagi ia menerima 
warisan namun jika ia masuk Islam sesudah harta warisan dibagi, 

36	 Dikutip oleh Hasbi As Shiddieqy dari al Mugni, Nailul Author, al Mabsuth, Ahkamul 
Qur’an, Kasyyaful Qina dalam bukunya Hukum Antar Golongan, Interaksi Fiqih 
Islam dengan Syariat Agama Lain,  Semarang : Pustaka Rizki Putra, 2001, hlm. 135-
136.

37	 Karena dikhawatirkan bahwa motiv masuk Islamnya hanya lantaran untuk mendapatkan 
harta warisan saja. Sehingga untuk menghindari motif seperti ini maka dihukumi bahwa ia 
tetap tidak menerima warisan walaupun ia mauk Islam sebelum warisan dibagikan.



127Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

maka ia tidak menerimanya.

3.	 Murtad dan Implikasinya dalam Pembagian Warisan

Seorang ahli waris yanng murtad dari pemberi waris yang juga 
murtad menurut pendapat fukaha ia tetap menerima warisan. Namun 
jika ia meninggal sebelum harta waris dibagi maka haknya dialihkan 
kepada para ahli warisnya. Haknya terhadap warisan yang belum 
dibagi tetap dijamin. Dia tidak dianggap murtad ketika meninggalnya 
pemberi warisnya, namun peninggalannya dipandang sebagai 
peninggalan orang murtad.38

As Syafii , Abu Tsaur, Ibnu Hanbal, Malik berpendapat bahwa 
ahli waris muslim tidak menerima warisan dari peninggalan orang 
murtad dan hartanya seluruhnya diberikan kepada Baitul Maal 
atau kas Negara. Namun menurut Malik jika murtadnya bertujuan 
menghilangkan hak waris para ahli warisnya, maka para ahli waris 
tersebut tetap menerima warisan.

	 Ali bin Abi Thalib, Ibnu Masud dan Sufyan dari Hanafiah 
berpendapat bahwa ahli waris yang muslim tetap menerima warisan 
dari pemberi warisnya yang murtad baik harta yang diperoleh sebelum 
ataupun sesudah ia murtad.  Menurut Abu Hanifah dan Ats Tsauri, 
terbatas pada harta yang diperoleh sebelum ia murtad, namun yang 
diperoleh sesudah murtad harta itu harus diserahkan ke kas negara 
atau baitul maal.39

3.	 Persoalan Kewarisan Anak Angkat

Dalam konsep kewarisan Islam anak angkat tidak mendapatkan 
bagian dari harta warisan, karena anak angkat dalam Islam tidak 
sama dengan anak kandung. Hal ini didasarkan pada QS Al Ahzab 

38	 Namun sebagian ulama dengan tegas menyatakan bahwa hartanya orang non muslim yang 
murtad tidak diwarisi oleh siapapun termasuk ahli warisnya yang sama-sama murtad. Harta 
peninggalannya menjadi harta fai yang harus diserahkan kepada Baitul Mall untuk digunakan 
bagi kepentingan umum (maslahah umah) alasannya karena orang murtad telah memutuskan 
silah syariah atau hubungan keagaamaan dengan ahli warisnya. Lihat Ahmad Rofiq, Hukum 
Mawaris,  Jakarta : PT RajaGrafindo Pesada, 2002,   hlm.179.

39	 Ibid, hlm. 136-137. Baitul maal menerima harta peninggalan seorang yang murtad bukan 
dengan cara waris melainkan berdasarkan kesepakatan ulama  yang menetapkan bahwa 
orang non muslim yang tidak meninggalkan ahli waris, maka harta peningalannya untuk 
Baitul Maal. Menurut Hasbi As Shiddieqy dikatakan sudah menjadi ketentuan dalam hukum 
fikih bahwa tidak ada pusaka atau waris antara muslim dengan bukan muslim sedangkan 
kekayaan Baitul maal adalah hak para muslim.sehingga apabila dengan cara waris maka Baitul 
Malpun tidak berhak menerima harta peninggalan dari non muslim. Lihat dalam Hasbi Ash 
Shiddieqy, Fiqih Mawaris, Semarang : Pustaka Rizki Putra, 1987, hlm. 262.



128 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

ayat 4 – 5. Namun demikian, anak angkat dapat menerima bagian 
harta dari si mayit, yaitu melalui cara wasiat apabila semasa hidupnya 
si mayit pernah berwasiat. Apabila tidak pernah, maka anak angkat 
berhak atas wasiat wajibah yang besarnya maksimal 1/3 harta warisan, 
dihitung bersama wasiat-wasiat lain jika ada.40 

4.	 Persoalan Kewarisan Banci (orang yang memiliki jenis kelamin 
tidak jelas).

Pada asalnya jenis manusia itu lelaki atau perempuan yang 
masing-masing mempunyai hak dan kewajiban hukum sendiri-
sendiri. Namun sejarah mencatat dan fakta berbicara bahwa ternyata 
ada sekelompok orang yang disebut banci (khuntsa). Pertama orang 
yang memiliki dua alat kelamin, lelaki dan perempuan, kedua orang 
yang tidak mempunyai alat kelamin yang jelas. Oleh karena keadaan 
yang samar dan tidak jelas seperti diatas, maka implikasi terhadap 
hak dan hukum kewajibannya juga menjadi samar termasuk dalam 
kewarisan. Namun begitu, hak waris mereka tetap diakui. 

Pengaturannya mengikuti jenis kelamin lelaki atau perempuan 
sebagaimana ketentuan hukum Islam tentang hak waris. Untuk itu ahli 
waris yang banci, maka status banci tersebut harus dibedakan secara 
tegas, apakah masuk kedalam golongan laki-laki atau perempuan.

Salah satu cara untuk menentukan hukum banci adalah dengan 
melihat apa yang digunakanya untuk kencing. Bila ia kencing dengan 
dzakar (alamat kelamin laki laki ) berarti ia lelaki dan bila ia kencing 
dengan farji (alat kelamin perempuan) berarti ia perempuan. 41

Pembagian seperti di atas tidak masalah bila banci tersebut tidak 
sulit dibedakan jenis kelaminnya. Namun masalahnya ada pula yang 
sulit ditentukan jenis kelaminnya karena kondisinya memang tidak 
memiliki jenis kelamin yang pasti dan jelas. Maka dalam konteks banci 
yang tidak jelas ini ada tiga pendapat ulama yang berbeda mengenai 
kewarisan mereka.42 

40	  Hal ini seperti tersebut di dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) pasal 209 ayat (2): 
“Terhadap anak angkat yang tidak menerima wasiat diberi wasiat wajibah sebanyak-
banyaknya 1/3 dari harta warisan orang tua angkatnya”. Bagian anak angkat ini diberikan 
sebelum dilakukan pembagian warisan, bersamaan dengan penunaian wasiat-wasiat lain.

41	  Cara ini menurut riwayat pernah diterapkan oleh Nabi sebagaimana riwayat Baihaqi dari 
Al Kalaby dari Abi Saleh dari Ibnu Abbas berkata : Nabi ditanya cara kewarisan seseorang 
waria, nabi menjawab: ia mewarisi dari jalan atau caranya ia kencing.

42	 Dalam Al Mawaris hal 186-187, kitab Al Mirats fis Syariatil Islamiyah hal. 260-262 dan Ilmu 
Waris hal 486-688 .



129Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

1.	 Banci mendapat bagian yang terkecil dari dua perkiraan bagian 
lelaki dan perempuan.43  

2.	 Banci mendapat bagian atas perkiraan yang terkecil dan 
meyakinkan kepada si waria dan ahli waris lain, kemudian 
sisanya yang masih diragukan ditahan dulu sampai status hukum 
waria menjadi jelas atau sampai ada perdamaian bersama antara 
ahli waris (menghibahkan sisa yang diragukan). 

3.	 Banci mendapat separoh dari dua perkiraan lelaki atau perempuan 
dan demikian juga ahli waris lainnya.

Dari ketiga pendapat tersebut - pendapat yang paling rajih - hak 
waris yang diberikan kepadanya hendaklah yang paling sedikit di 
antara dua keadaannya - keadaan bila ia sebagai laki-laki dan sebagai 
wanita. Kemudian untuk sementara sisa harta waris yang menjadi 
haknya dibekukan sampai statusnya menjadi jelas, atau  sampai 
ada kesepakatan tertentu di antara ahli waris, atau sampai banci itu 
meninggal hingga bagiannya berpindah kepada ahli warisnya. Makna 
pemberian hak banci dengan bagian paling sedikit menurut kalangan 
fuqaha yaitu jika banci dinilai sebagai wanita bagiannya lebih sedikit, 
maka hak waris yang diberikan kepadanya adalah hak waris wanita; 
dan bila dinilai sebagai laki-laki dan bagiannya ternyata lebih sedikit, 
maka divonis sebagai laki-laki. 

5.	 Persoalan Kewarisan Orang Hilang

Orang yang hilang (mafquud) adalah orang yang tidak diketahui 
lagi hidup atau matinya, atau orang yang terputus beritanya, dan 
tidak diketahui dimana ia kini berada. Para fuqaha telah menetapkan 
hukum waris yang berkenaan dengan orang yang hilang bahwa 
hartanya tidak boleh diwariskan, dan hak kepemilikannya tidak boleh 
diusik, sampai benar-benar diketahui keadaannya apakah ia masih 
hidup atau sudah meninggal, atau telah berlalu selama waktu tertentu 
dan diperkirakan secara umum telah meninggal, dan hakim pun telah 
menetapkannya sebagai orang yang dianggap telah meninggal pada 
batas waktu tertentu. Adapun tentang batas waktu penetapan tersebut 
ada tiga pendapat sebagai berikut : 
1.	 Orang yang hilang dapat dinyatakan sebagai orang yang sudah 

43	 Pendapat ini juga bisa dibaca dalam Moh Anwar, Fiqh Islam : Muamalah, Munakahat, Faraid 
dan Jinayah  ( Hukum perdata dan pidana Islam ) Beserta Kaedah – Kaedah Hukumnya ,  hlm 
224. 



130 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

mati dengan melihat orang yang sebaya di wilayahnya, yakni 
tempat dia tinggal. Apabila orang-orang yang sebaya dengannya 
sudah tidak ada, maka ia dapat diputuskan sebagai orang yang 
sudah meninggal dan batasan usianya adalah 90 tahun .44 

2.	 Batas usia yang ditentukan adalah 70 tahun karena usia Nabi 
antara 40 – 70  tahun. 45 

3.	 Ditunggu selama 40 tahun lamanya .46 
4.	 Batas waktu tersebut tidak dapat ditentukan atau dipastikan, 

tetapi hakim hendaknya berijtihad kemudian memvonis bahwa 
orang yang hilang dan tidak lagi dikenal rimbanya sebagai orang 
yang sudah mati, sesudah berlalunya waktu tertentu.

Apabila seseorang wafat dan mempunyai ahli waris, dan diantara 
ahli warisnya ada yang hilang dan tidak dikenal lagi rimbanya, maka 
cara pemberian hak warisnya ada dua keadaan:
1.	 Ahli waris yang hilang tersebut sebagai penghalang bagi ahli waris 

lainnya (yakni termasuk ashabah tanpa ada satupun ashhabul 
furudh yang berhak untuk mendapat bagian).

2.	 Ahli waris yang hilang tersebut bukan sebagai penghalang bagi 
ahli waris lainnya, bahkan ia sama berhak untuk mendapatkan 
warisan sesuai dengan bagian atau fardh-nya (yakni termasuk 
ashhabul furudh).

Pada keadaan pertama: seluruh harta warisan peninggalan pewaris 
dibekukan, yakni tidak diberikan kepada ahli waris, untuk sementara 
hingga ahli waris yang hilang tersebut muncul atau diketahui hidup 
dan tempatnya. Bila ahli waris yang hilang ternyata masih hidup, 

44	  Dalam riwayat lain, dari Abu Hanifah, menyatakan bahwa batasnya adalah sembilan puluh 
tahun.

45	  Sedangkan mazhab Maliki berpendapat bahwa batasnya adalah tujuh puluh tahun. Hal ini 
didasarkan pada lafazh hadits secara umum yang menyatakan bahwa umur Muhammad saw. 
antara 60 – 70 tahun. Dalam Moh. Anwar Fiqih Islam , umur yang lumrah adalah 63 tahun 
berdasarkan analogi umur Rasulullah SWA...hlm 224.

46	  Dalam riwayat lain, dari Imam Malik, disebutkan bahwa istri dari orang yang hilang di 
wilayah Islam, hingga tidak dikenal rimbanya, dibolehkan mengajukan gugatan kepada 
hakim guna mencari tahu kemungkinan-kemungkinan dan dugaan yang dapat mengenali 
keberadaannya atau mendapatkan informasi secara jelas melalui sarana dan prasarana yang 
ada. Apabila langkah tersebut mengalami jalan buntu, maka sang hakim memberikan batas 
bagi istrinya selama empat puluh tahun untuk menunggu. Bila masa empat puluh tahun telah 
usai dan yang hilang belum juga diketemukan atau dikenali rimbanya, maka mulailah ia 
untuk menghitung idahnya sebagaimana lazimnya istri yang ditinggal mati suaminya, yaitu 
empat bulan sepuluh hari. Bila usai masa idahnya, maka ia diperbolehkan untuk menikah lagi.



131Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

maka dialah yang berhak untuk menerima atau mengambil seluruh 
harta warisnya. Namun, bila ternyata hakim telah menetapkannya 
sebagai orang yang telah mati, maka harta waris tadi dibagikan kepada 
seluruh ahli waris yang ada dan masing-masing mendapatkan sesuai 
dengan bagian atau fardh-nya.

Sedangkan pada keadaan kedua, ahli waris yang ada berhak 
untuk menerima bagian yang paling sedikit di antara dua keadaan 
(yakni keadaan hidup dan matinya) orang yang hilang. Bila ahli waris 
yang ada, siapa saja di antara mereka yang dalam dua keadaan orang 
yang hilang tadi sama bagian hak warisnya, hendaknya ia diberi hak 
waris secara sempurna. Namun, bagi ahli waris yang berbeda bagian 
hak warisnya di antara dua keadaan ahli waris yang hilang tadi, maka 
mereka diberi lebih sedikit di antara kedua keadaan tadi. Namun, bagi 
siapa saja yang tidak berhak untuk mendapatkan waris dalam dua 
keadaan orang yang hilang, dengan sendirinya tidak berhak untuk 
mendapatkan harta waris sedikit pun.



132 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



133Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Bab 6

PRANATA PERNIKAHAN

A.	 Pengertian, Tujuan dan Prinsip-Prinsip 

Pernikahan

1.	 Pengertian

Munakahat diterjemahkan dengan pernikahan atau perkawinan. 
Pernikahan adalah bentukan kata benda dari kata dasar nikah; kata 
itu berasal dari bahasa Arab yaitu kata nikah (bahasa Arab: النكاح) 
yang berarti perjanjian perkawinan; berikutnya kata itu berasal dari 
kata lain dalam bahasa Arab yaitu kata nikah (bahasa Arab: نكاح) yang 
berarti persetubuhan.1 Kata ini bisa dimutlakkan pada dua perkara 
yaitu akad dan jima’ (“hubungan” suami istri). Menurut Kamus Besar 
Bahasa Indonesia, pernikahan diambil dari kata nikah yang diartikan 
dengan “ikatan (akad) perkawinan yang dilakukan sesuai dengan 
ketentuan hukum dan ajaran agama”2. Sedangkan perkawinan dari 
kata kawin yang artinya, “membentuk keluarga dengan lawan jenis”3. 

1	 Makna etimologi ini diakses dari: http://id.wikipedia.org/wiki/Pernikahan; Fadelput (2010-
02-25), Nikah, Scribd, hlm. 1, diakses pada 28 Maret 2010; Badawi, El-Said M.; Haleem, 
M. A. Abdel (2008), Arabic-English dictionary of Qur'anic usage, Brill Academic Publishers,  
hlm. 962, ISBN 9789004149489, diakses pada 28 Maret 2010.

2	 Depdiknas, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Edisi ketiga. Jakarta: Balai Pustaka, 2007. Hlm 
782.

3	 Ibid, hlm. 518.



134 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Dalam UU No 1 Tahun 1974 pasal 1, dijelaskan,”perkawinan ialah 
ikatan lahir batin antara seorang pria dengan seorang wanita sebagai 
suami istri, dengan tujuan membentuk keluarga (rumah tangga) yang 
bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan yang maha Esa”. Menurut 
istilah syara’, nikah berarti melakukan suatu akad atau perjanjian4 
untuk mengikatkan diri antara seorang laki-laki dan seorang 
perempuan serta menghalalkan hubungan kelamin antara keduanya 
dengan dasar suka rela dan persetujuan bersama, demi terwujudnya 
keluarga (rumah tangga) bahagia, yang diridhai oleh Allah SWT5. 
Firman Allah SWT: 

َتاَمَى فَانكِْحُوا مَا طَابَ لكَُمْ مِنَ 
ْي

لا تُقْسِطُوا فِي ال
َ
وَإنِْ خِفْتُمْ أ

وْ مَا 
َ
لا تَعْدِلوُا فَوَاحِدَةً أ

َ
إِنْ خِفْتُمْ أ

النِسَّاءِ مَثنَْى وَثلُاثَ وَرُبَاعَ فَ
لا تَعُولوُا )٣(� 

َ
دْنَى أ

َ
يْمَانكُُمْ ذَلكَِ أ

َ
مَلكََتْ أ

Maka kawinilah wanita-wanita (lain) yang kamu senangi : dua, tiga 
atau empat. Kemudian jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil, 
Maka (kawinilah) seorang saja, atau budak-budak yang kamu miliki. 
yang demikian itu adalah lebih dekat kepada tidak berbuat aniaya.6 
(QS. An-Nisa’:3)

2.	 Tujuan

Tujuan pernikahan secara umum menurut ajaran Islam adalah 
untuk memenuhi hajat manusia (pria terhadap wanita atau sebaliknya) 
dalam rangka mewujudkan rumah tangga yang tentram, damai, dan 
bahagia lahir dan batin, sesuai dengan ketentuan-ketentuan ajaran 
Islam. Sebagaimana firman Allah SWT:

4	 Akad nikah merupakan mitsaq (perjanjian) di antara sepasang suami istri. Allah SWT 
berfirman:“Dan mereka (para istri) telah mengambil dari kalian (para suami) perjanjian 
yang kuat.” (An-Nisa`: 21). Akad ini mengharuskan masing-masing dari suami dan istri 
memenuhi apa yang dikandung dalam perjanjian tersebut, sebagaimana firman Allah SWT: 
“Wahai orang-orang yang beriman, penuhilah akad-akad (perjanjian-perjanjian) kalian.” (Al-
Ma`idah: 1).

5	 Syamsuri, Pendidikan Agama Islam 3. Jakarta: Erlangga, 2004, hlm 129
6	 Berlaku adil ialah perlakuan yang adil dalam meladeni isteri seperti pakaian, tempat, giliran 

dan lain-lain yang bersifat lahiriyah. Islam memperbolehkan poligami dengan syarat-syarat 
tertentu. sebelum turun ayat Ini poligami sudah ada, dan pernah pula dijalankan oleh para 
nabi sebelum nabi Muhammad s.a.w. ayat Ini membatasi poligami sampai empat orang saja.



135Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

هَْا 
َي

إلِ لِتسَْكُنوُا  زوَْاجًا 
َ
أ نْفُسِكُمْ 

َ
أ مِنْ  لكَُمْ  خَلقََ  نْ 

َ
أ آياَتهِِ  وَمِنْ 

رُونَ )٢١(  َةً إنَِّ فِي ذَلكَِ لآياَتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّ وجََعَلَ بيَنَْكُمْ مَودََّةً وَرحَْم
Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia menciptakan 
untukmu istri-istri dari jenismu sendiri, supaya kamu cenderung dan 
merasa tenteram kepadanya, dan dijadikan-Nya di antaramu rasa 
kasih dan sayang. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar 
terdapat tanda-tanda bagi kaum yang berpikir.  (Ar-Rum:21).

Di samping pengertian makna ayat di atas, pernikahan juga dapat 
meneruskan regenerasi umat manusia, yaitu untuk mendapatkan 
keturunan, sebagaimana firman Allah SWT:

 ٍ عْيُن
َ
أ ةَ  قُرَّ يَّاتنَِا  وذَُرِّ زْوَاجِنَا 

َ
أ مِنْ  اَ 

َنل
 هَبْ  رَبَّنَا  يَقُولوُنَ  ينَ  ِ

َّذ
وَال

مُتَّقِيَن إِمَامًا )٧٤( 
ْ
ناَ للِ

ْ
وَاجْعَل

Dan orang-orang yang berkata: “Ya Tuhan kami, anugerahkanlah 
kepada kami istri-istri kami dan keturunan kami sebagai penyenang 
hati (kami), dan jadikanlah kami imam bagi orang-orang yang 
bertakwa. (Al-Furqaan: 74)

Apabila tujuan pernikahan yang bersifat umum diuraikan secara 
terperinci, tujuan pernikahan yang Islami dapat dikemukakan sebagai 
berikut: a) Untuk memperoleh rasa cinta dan kasih sayang, b) Untuk 
memperoleh ketenangan hidup (sakinah), c) Untuk memenuhi 
kebutuhan seksual (birahi) secara sah dan diridhai Allah SWT, d) 
Untuk memperoleh keturunan yang sah dalam masyarakat, e) Untuk 
mewujudkan keluarga bahagia di dunia dan akhirat.

3.	 Prinsip-Prinsip Pernikahan

Islam memperhatikan pentingnya sebuah pernikahan dalam 
membentuk sebuah lembaga keluarga yang sakinah, dengan 
memperhatikan beberapa prinsip, yaitu:
a.	 Islam adalah agama fitrah, dan pernikahan adalah fitrah 

kemanusiaan, maka dari itu Islam menganjurkan untuk 
nikah, karena nikah merupakan  gharizah insaniyah (naluri 
kemanusiaan). Firman Allah SWT: “Maka hadapkanlah wajahmu 



136 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

dengan lurus kepada agama (Allah); (tetaplah atas) fitrah Allah 
yang telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. Tidak ada 
perubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang lurus; tetapi 
kebanyakan manusia tidak mengetahui”. (Ar-Ruum : 30).

b.	 Islam telah menjadikan ikatan pernikahan sebagai sarana untuk 
memenuhi tuntutan naluri manusia yang sangat asasi, dan 
sarana untuk membina keluarga yang Islami. Penghargaan Islam 
terhadap ikatan pernikahan sebanding dengan separuh agama. 
Anas bin Malik R.A berkata: “Telah bersabda Rasulullah SAW: 
“Barangsiapa menikah, maka ia telah melengkapi separuh dari 
agamanya. Dan hendaklah ia bertakwa kepada Allah dalam 
memelihara yang separuhnya lagi”. (Hadist Riwayat Thabrani 
dan Hakim).

c.	 Islam tidak menyukai membujang dan menolak sistem kerahiban. 
Rasulullah SAW memerintahkan untuk menikah dan melarang 
keras kepada orang yang tidak mau menikah. Anas bin Malik RA 
berkata: “Rasulullah SAW memerintahkan kami untuk menikah 
dan melarang kami membujang dengan larangan yang keras”. 
Dan beliau bersabda: “Nikahilah perempuan yang banyak anak 
dan penyayang. Karena aku akan berbangga dengan banyaknya 
umatku dihadapan para Nabi kelak di hari kiamat”. (HR. Ahmad 
dan di shahihkan oleh Ibnu Hibban).7

d.	 Islam memerintahkan untuk menikah, karena Allah SWT akan 
menjanjikan rizki dan memberi pertolongan. Firman Allah 
SWT:  “Dan kawinkanlah orang-orang yang sendirian di antara 
kamu dan orang-orang yang layak (berkawin) dari hamba-hamba 
sahayamu yang laki-laki dan perempuan. Jika mereka miskin 
Allah akan memampukan mereka dengan karunia-Nya. Dan 
Allah Maha Luas (pemberian-Nya) lagi Maha Mengetahui”. (An-
Nur: 32). Rasulullah SAW menguatkan janji Allah itu dengan 
sabdanya: “Ada tiga golongan manusia yang berhak Allah tolong 
mereka, yaitu seorang mujahid fi sabilillah, seorang hamba yang 
menebus dirinya supaya merdeka, dan seorang yang menikah 
karena ingin memelihara kehormatannya”. (HR Ahmad 2: 251, 

7	  Para Salafus-Shalih sangat menganjurkan untuk nikah dan mereka anti membujang, serta 
tidak suka berlama-lama hidup sendiri.Ibnu Mas’ud radliyallahu ‘anhu pernah berkata : 
“Jika umurku tinggal sepuluh hari lagi, sungguh aku lebih suka menikah daripada aku harus 
menemui Allah sebagai seorang bujangan”. (Ihya Ulumuddin dan Tuhfatul ‘Arus hal. 20).



137Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Nasa’i, Tirmidzi, Ibnu Majah hadits No. 2518, dan Hakim 2: 160 
dari Abu Hurairah RA).

e.	 Islam memberi kebebasan kepada seseorang untuk memilih 
calon pasangan seorang suami atau istri dengan beberapa kriteria. 
Namun demikian terdapat satu kriteria yang diharapkan untuk 
dinominasikan dari kriteria yang lain. Sebagaimana Rasulullah 
SAW bersabda: “Perempuan dinikahi karena empat hal, karena 
hartanya, keturunannya, kecantikannya dan agamanya. Pilihlah 
agamanya niscaya engkau mendapat keuntungan (HR Bukhari). 
Hadits tersebut sekaligus berlaku pada anjuran pilihan bagi 
perempuan, hal ini dapat difahami dari firman Allah SWT: “Dan 
janganlah kamu nikahi wanita-wanita musyrik, sebelum mereka 
beriman. Sesungguhnya wanita budak yang mukmin lebih baik 
dari wanita musyrik, walaupun dia menarik hatimu. Dan janganlah 
kamu menikahkan orang-orang musyrik (dengan wanita-wanita 
mukmin) sebelum mereka beriman. Sesungguhnya budak yang 
mukmin lebih baik dari orang musyrik walaupun dia menarik 
hatimu. Mereka mengajak ke neraka, sedang Allah mengajak ke 
surga dan ampunan dengan izin-Nya. Dan Allah menerangkan 
ayat-ayat-Nya (perintah-perintah-Nya) kepada manusia supaya 
mereka mengambil pelajaran. (QS Al-Baqarah: 221)

f.	 Islam memberi jalan pemecahan apabila dihadapkan kepada 
dua atau lebih alternatif yang dihadapi untuk menentukan 
pilihan, yaitu dengan jalan memohon kepada Allah SWT melalui 
shalat istikharah, yaitu dengan melakukan shalat dua rekaat 
dan kemudian berdoa untuk memohon petunjuk. Anjuran ini 
sebagaimana Sabda Rasulullah SAW: “Tidak (akan) kecewa 
orang-orang yang beristikharah. Tidak menyesal orang yang 
bermusyawarah. Dan tidak pula (akan) kekurangan orang yang 
berhemat” (HR Tabrani)

B.	 Hukum Pernikahan

Hukum pernikahan pada dasarnya adalah mubah atau boleh. 
Namun, apabila ditinjau dari segi kondisi orang yang akan menikah, 
hukum nikah dapat berubah menjadi sunnah, wajib, makruh, atau 
haram.

Hukum pernikahan menurut asalnya (taklifiyah) adalah mubah 
atau boleh, yakni tidak mendapat pahala bagi orang yang mengerjakan 



138 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

dan tidak mendapat ancaman siksa bagi orang yang meninggalkan. 
Namun, apabila ditinjau dari dari segi kondisi orang yang akan 
menikah, hukum pernikahan secara majasi (wadl’iyah) ada empat 
kemungkinan8:
1.	 Menjadi Sunnah bila Nikah menjadikan sebab ketenangan dalam 

beribadah. Mendapat pahala bagi orang yang mengerjakan dan 
tidak mendapat ancaman siksa bagi orang yang meninggalkan. 
Misalnya bagi orang yang berkehendak serta mampu memberi 
nafkah dan lain-lainnya.

2.	 Menjadi wajib bila Nikah menghindarkan dari perbuatan zina 
dan dapat meningkatkan amal ibadah wajib. Mendapat pahala 
bagi orang yang mengerjakan dan mendapat ancaman siksa bagi 
orang yang meninggalkan. Misalnya, bagi orang yang mampu 
memberi nafkah dan dia takut akan tergoda pada kejahatan 
(zina)

3.	 Menjadi haram bila nikah yakin akan menimbulkan kerusakan. 
Mendapat ancaman siksa bagi orang yang mengerjakan dan 
mendapat pahala bagi orang yang meninggalkan. Misalnya bagi 
orang yang berniat akan menyakiti perempuan yang dinikahinya.

4.	 Menjadi makruh karena berlainan kufu9 atau tidak mampu 
memberi nafkah. Mendapat pahala bagi orang yang meninggalkan 
dan tidak mendapat ancaman bagi orang yang mengerjakan.

Beberapa ketentuan hukum di atas dapat dipahami dengan 
mendasarkan pada sabda Nabi SAW:

جْ فَإنهَُ أغض  وَّ َ يَتَز
ْ
َاءَةَ فَل

ْب
باَبِ مَنِ اسْتَطَاعَ مِنكُْمُ ال َ الشَّ ياَ مَعْشَر

للبصر وأحصن للفرج ومن لم يستطع فعليه بااصوم فإنه له وجاء
8	 Ahmad Syadzirin Amin, http://tanbihun.com/fikih/definisihukum-dan-pelaksanaan-

nikah/#.UFks6LJmTIY. Sulaiman Rasjid, Fiqh Islam (Hukum Fiqh Lengkap) Cet.33. Bandung: 
PT Sinar Baru Agensindo, 2000, hlm.382

9	  Kufu (setingkat) dalam pernikahan ada lima sifat, yang meliputi: agama, merdeka 
atau hamba, perusahaan, kekayaan dan kesejahteraan. Kufu ini tidak menjadi syarat 
bagi pernikahan. Tetapi jika tidak dengan keridhaan masing-masing, yang lain boleh 
memfasakhkan pernikahan itu dengan alasan tidak se-kufu. Menurut pendapat yang lebih 
kuat, ditinjau dari alasannya, kufu itu hanya berlaku mengenai keagamaan, baik mengenai 
pokok agama –seperi Islam atau bukan Islam—maupun kesempurnaannya, misalnya orang 
yang baik (taat) tidak sederajat dengan orang yang jahat atau orang yang tidak taat. Lihat Q.S. 
Al-Hujurat: 13 dan An-Nur: 3. (Selengkapnya baca: Sulaiman Rasjid, Fiqh Islam (Hukum Fiqh 
Lengkap) Cet.33. Bandung: PT Sinar Baru Agensindo, 2000, hlm.390-391)



139Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

“Wahai sekalian para pemuda! Siapa di antara kalian yang telah 
mampu untuk menikah maka hendaknya ia menikah, karena menikah 
itu membatasi pandangan dan menjaga kehormatan. Bagi siapa yang 
belum mampu, maka hendaklah ia berpuasa, karena puasa itu menjadi 
perisai baginya. (HR. Al-Bukhari no. 5060 dan Muslim no. 3384 dari 
Ibnu Mas’ud ra)

C.	 Rukun dan Syarat Pernikahan

Rukun nikah berarti ketentuan-ketentuan dalam pernikahan 
yang harus dipenuhi agar pernikahan itu sah. Rukun nikah tersebut 
adalah sebagai berikut: 
1.	 Calon suami, dengan syarat laki-laki yang sudah berusia dewasa, 

beragama Islam, tidak dipaksa/terpaksa, tidak sedang dalam 
ihram haji atau umrah, dan bukan mahram calon istrinya.

2.	 Calon istri, dengan syarat: wanita yang sudah cukup umur, bukan 
perempuan musyrik, tidak dalam ikatan perkawinan dengan 
orang lain, bukan mahram bagi calon suami dan tidak dalam 
keadaan ihram haji atau umrah.

3.	 Wali, yaitu orang yang bertanggung jawab menikahkan mempelai 
laki-laki dengan mempelai perempuan atau mengijinkan 
pernikahannya, baik sebagai wali nasab10 maupun sebagai wali 
hakim11. Adapun syarat yang harus dipenuhi seorang wali adalah 

10	 Wali nasab adalah wali yang memiliki hubungan darah dengan perempuan yang akan 
dinikahi, dengan urutan: 1) Ayah kandung, ayah tiri tidak sah jadi wali, 2) Kakek (ayah dari 
ayah) dan seterusnya ke atas dari garis laki-laki, 3) Saudara laki-laki sekandung, 4) saudara 
laki-laki seayah, 5) anak laki-laki dari saudara laki-laki sekandung, 6) anak laki-laki dari 
saudara laki-laki seayah, 7) saudara laki-laki ayah yang sekandung dengan ayah.

11	 Wali hakim adalah pengganti wali nasab ketika wali nasab tersebut tidak hadir/ghaib. Yaitu 
dalam hal ini adalah kepala Negara yang beragama Islam. Di Indonesia, wewenang presiden 
sebagai wali hakim dilimpahkan kepada pembantunya, yaitu Menteri Agama. Kemudian 
Menteri Agama mengangkat pembantunya untuk bertindak sebagai wali hakim, yaitu melalui 
Kepala Urusan Agama Islam (KUA) yang berada di setiap kecamatan. Wali hakim bertindak 
sebagai wali nikah, apabila memenuhi kondisi sebagai berikut: 1) wali nasab benar-benar 
tidak ada, 2) wali yang lebih dekat (aqrab) tidak memenuhi syarat, dan wali yang lebih jauh 
(ab’ad) tidak ada, 3) wali aqrab bepergian jauh, dan tidak memberi kuasa kepada wali nasab 
urutan berikutnya untuk bertindak sebagai wali nikah, 4) wali nasab sedang berihram haji 
atau umrah, 5) wali nasab menolak bertindak sebagai wali nikah, 6) wali yang lebih dekat 
masuk penjara, sehingga tidak dapat bertindak sebagai wali nikah, dan 7) wali yang lebih 
dekat hilang, dan tidak diketahui tempat tinggalnya. Wali hakim berhak untuk bertindak 
sebagai wali nikah, sesuai dengan sabda Rasulullah SAW, “Dari Aisyah RA berkata, Rasulullah 
SAW bersabda: Tidak sah nikah kecuali dengan wali dan dua orang saksi yang adil, jika wali-
wali itu menolak jadi wali nikah maka sultan (wali hakim) bertindak sebagai wali bagi orang 
yang tidak mempunyai wali” (H.R. Daruqutni). 



140 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

sebagai berikut: a) beragama Islam, orang yang tidak beragama 
Islam tidak sah menjadi wali nikah, seperti Firman Allah SWT 
surat Ali Imron ayat 28. b) laki-laki, c) baligh dan berakal, d) 
merdeka dan bukan hamba sahaya, e) bersifat adil, f) tidak sedang 
dalam ihram haji atau umrah.

4.	 Dua orang saksi,  dengan syarat beragama Islam, laki-laki, baligh 
(dewasa) dan berakal sehat, dapat mendengar, dapat melihat, 
dapat berbicara, adil, dan tidak sedang dalam ihram haji atau 
umrah. 

5.	 Ijab qobul. Ijab adalah ucapan penyerahan dari wali (pihak 
mempelai perempuan) kepada mempelai laki-laki. Qabul adalah 
ucapan peneriman mempelai laki-laki sebagi tanda penerimaan 
atas penyerahan dari wali (pihak mempelai perempuan)12

Adapun syarat pernikahan, sebagai pengikat yang harus dipenuhi, 
adalah sebagai berikut13:
1.	 Persetujuan kedua belah pihak. Persetujuan ini merupakan syarat 

mutlak perkawinan. Persetujuan harus lahir dari perasaan dan 
pikiran kedua calon mempelai, tanpa tekanan atau paksaan. 
Kalau kedua calon mempelai tidak menyatakan persetujuannnya 
untuk nikah, pernikahan tidak dapat dilangsungkan. 

2.	 Mahar (Maskawin), adalah hak mutlak mempelai perempuan 
dan kewajiban mempelai laki-laki untuk memberikannya, setelah 
akad nikah dilangsungkan. Bentuknya bermacam-macam, yang 
jumlah dan jenisnya tidak ditentukan dalam ajaran Islam14, tetapi 
diajarkan sesuai atau proposional bagi laki-laki. Pelaksanaannya 
dapat tunai, dapat pula dihutangkan. Pemberian mahar wajib 
bagi laki-laki, tetapi tidak menjadi rukun nikah, dan apabila 
tidak disebutkan pada waktu akad, pernikahan itu tetap sah. 

12	 Ucapan ijab qabul yang lazim digunakan di Indonesia antara lain sebagai berikut: Wali: “Saya 
nikahkan engkau dengan anakku (disebut nama mempelai perempuan) dengan mas kawin 
(sebut jenis dan jumlah) secara tunai”. Mempelai laki-laki: “Saya terima nikahnya (sebut nama 
mempelai perempuan) dengan mas kawin (sebut jumlah dan jenis) secara tunai”. (Lihat: M. 
najmuddin Zuhdi dan Elvi Na’imah (Penyunting), Studi Islam 2, Surakarta: LPID UMS, 2009, 
hlm. 112. 

13	 Mohammad Daud Ali, Pendidikan Agama Islam. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2000, hlm. 
311-313.

14	 Ada dua jenis mahar, yaitu mahar misil dan mahar muthamma. Mahar Misil: Mahar yang 
dinilai berdasarkan mahar saudara perempuan yang telah menikah sebelumnya. Mahar 
Muthamma: Mahar yang dinilai berdasarkan keadaan, kedudukan, atau ditentukan oleh 
perempuan atau walinya.



141Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Mahar adalah lambang penghalalan hubungan suami-istri dan 
lambang tanggung jawab mempelai pria terhadap mempelai 
perempuan yang menjadi istrinya. Mahar pada akhirnya menjadi 
hak perempuan, kecuali terjadi perceraian sebelum terjadi 
persetubuhan maka mahar dikembalikan kepada laki-laki dalam 
jumlah separuhnya.

3.	 Tidak boleh melanggar larangan-larangan pernikahan. 
a.	 Larangan pernikahan karena perbedaan agama. Sebagaimana 

dijelaskan dalam QS Al-Baqarah: 22115. Namun Allah SWT 
dalam QS Al-Maidah: 516, membolehkan laki-laki menikahi 
wanita ahli kitab (Yahudi dan Nasrani). Namun, kebolehan 
ini para ahli hukum Islam ada yang berpendapat bahwa 
untuk kepentingan pendidikan anak-anak, kebolehan yang 
berbentuk wewenang ini, sebaiknya tidak dipergunakan 
oleh laki-laki muslim. Sebabnya adalah rumah tangga yang 
didirikan oleh orang-orang yang berbeda agama, menurut 
pengalaman lebih rapuh dibandingkan dengan rumah 
tangga yang didirikan oleh orang-orang yang seiman17. Hal 
kebolehan ini tidak berlaku bagi perempuan muslim yang 
menikahi laki-laki ahli kitab18

b.	 Larangan pernikahan karena muhrim. Menurut pengertian 

15	 “Dan janganlah kamu nikahi wanita-wanita musyrik, sebelum mereka beriman. 
Sesungguhnya wanita budak yang mukmin lebih baik dari wanita musyrik, walaupun dia 
menarik hatimu. Dan janganlah kamu menikahkan orang-orang musyrik (dengan wanita-
wanita mukmin) sebelum mereka beriman. Sesungguhnya budak yang mukmin lebih baik 
dari orang musyrik walaupun dia menarik hatimu. Mereka mengajak ke neraka, sedang Allah 
mengajak ke surga dan ampunan dengan izin-Nya. Dan Allah menerangkan ayat-ayat-Nya 
(perintah-perintah-Nya) kepada manusia supaya mereka mengambil pelajaran” (QS Al-
Baqarah: 221)

16	 “Pada hari ini dihalalkan bagimu yang baik-baik. Makanan (sembelihan) orang-orang yang 
diberi Al Kitab itu halal bagimu, dan makanan kamu halal pula bagi mereka. (Dan dihalalkan 
mengawini) wanita-wanita yang menjaga kehormatan di antara wanita-wanita yang beriman 
dan wanita-wanita yang menjaga kehormatan di antara orang-orang yang diberi Al Kitab 
sebelum kamu, bila kamu telah membayar maskawin mereka dengan maksud menikahinya, 
tidak dengan maksud berzina dan tidak (pula) menjadikannya gundik-gundik. Barang 
siapa yang kafir sesudah beriman (tidak menerima hukum-hukum Islam) maka hapuslah 
amalannya dan ia di hari akhirat termasuk orang-orang merugi. (QS. Al-Maidah:5)

17	 Kompilasi hukum Islam pasal 40 huruf c, dengan tegas melarang perkawinan laki-laki muslim 
dengan perempuan non muslim

18	 Dalam pasal 44 Kompilasi hukum Islam (1991) dengan tegas disebutkan larangan perkawinan 
seorang wanita Islam dengan laki-laki yang tidak beragama Islam. Kalau perkawinan ini 
tetap berlangsung juga, perkawinan ini melanggar hukum Islam, dan dikatagorikan dengan 
perzinahan seumur hidup



142 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

bahasa, muhrim berarti yang diharamkan. Dalam ilmu 
fiqh, muhrim adalah wanita yang haram dinikahi. Adapun 
penyebab seorang wanita haram dinikahi ada empat macam, 
yaitu:
(1)	 Hubungan darah (nasab). Yaitu: (a) ibu kandung dan 

seterusnya ke atas (nenek dari ibu dan nenek dari 
ayah), (b) anak perempuan kandung dan seterusnya ke 
bawah (cucu dan sterusnya), (c) saudara perempuan 
(sekandung, sebapak atau seibu), (d) saudara perempuab 
dari bapak, (e) saudara perempuan dari ibu, (f) anak 
perempuan dari saudara laki-laki dan seterusnya ke 
bawah, (g) anak perempuan dari saudara perempuan 
dan seterusnya ke bawah

(2)	 Hubungan kekuargaan yang disebabkan pernikahan 
(semenda). Yaitu: (a) ibu dari istri (mertua), (b) anak 
tiri (anak dari istri dengan suami lain), apabila suami 
sudah berkumpul dengan ibunya, (c) ibu tiri (istri dari 
ayah), baik sudah dicerai atau belum (QS. An-Nisa: 
22), (d) menantu (istri dari anak laki-laki0, baik sudah 
dicerai maupun belum.

(3)	 Hubungan sepersusuan, yaitu (a) ibu yang menyusui, 
dan (b) saudara perempuan sepersusuan

(4)	 Pertalian muhrim dengan istri. Misalnya menikahi 
sekaligus terhadap dua orang bersaudara, terhadap 
seorang perempuan dengan bibinya, terhadap seorang 
perempuan dengan kemenakannya (QS An-Nisa: 23)

c.	 Larangan untuk sementara, yaitu karena adanya: (1) 
pertalian nikah, yaitu wanita yang masih berada dalam 
pernikahan orang lain kecuali telah diceraikan, (2) talak 
bain kubra, yaitu perempuan yang ditalak dengan talak tiga, 
haram dinikahi bekas suaminya kecuali ada muhallil, (3) 
menghimpun istri lebih dari empat, (4) berlainan agama 
kecuali telah masuk Islam.

d.	 Larangan khusus bagi wanita yaitu larangan poliandri. 
Hal ini karena dalam hukum perkawinan dan kewarisan 
Islam, masalah kemurnian keturunan sangat penting dan 
menentukan. 

4.	 Pencatatan. Menurut pasal 2 ayat (2) Undang-undang Perkawinan, 



143Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

tiap-tiap perkawinan dicatat menurut peraturan perundang-
undangan yang berlaku. Pencatatan pernikahan sebagai bentuk 
ijtihad sebagai syarat tertibnya administrasi perkawinan di 
Indonesia19.

D.	 Prosedur Pernikahan

1.	 Mengenal pasangan hidup

Sebelum seorang lelaki memutuskan untuk menikahi seorang 
wanita, tentunya ia harus mengenal terlebih dahulu siapa wanita yang 
hendak dinikahinya, begitu pula sebaliknya si wanita tahu siapa lelaki 
yang berhasrat menikahinya. Adapun mengenali calon pasangan 
hidup di sini maksudnya adalah mengetahui siapa namanya, asalnya, 
keturunannya, keluarganya, akhlaknya, agamanya dan informasi 
lain yang memang dibutuhkan. Ini bisa ditempuh dengan mencari 
informasi dari pihak ketiga, baik dari kerabat si lelaki atau si wanita 
ataupun dari orang lain yang mengenali si lelaki/si wanita.

2.	 Nazhar (melihat calon pasangan hidup)

Sebelum memutuskan untuk melamar, dianjurkan untuk 
nazhar (Jawa: nontoni), yakni upaya komunikasi, melihat, meneliti 
baik secara langsung maupun secara tidak langsung terhadap calon 
yang dikehendaki. Hal ini penting untuk menghindari kekecewaan 
dikemudian hari20. Menurut Sulaiman Rasyid21, umat Islam telah 

19	 Pasal 6 Kompilasi hukum Islam (1991) yang berlaku sebagai hukum terapan bagi umat Islam 
Indonesia, menegaskan, “…setiap perkawinan harus dialngsungkan dihadapan dan di bawah 
pengawasan Pegawai Pencatat Nikah. Perkawinan yang dilakukan di luar pengawasan Pegawai 
Pencatat Nikah tidak mempunyai kekuatan hukum”. Ditegaslkan lebih lanjut Pasal 7 ayat (1), 
“Perkawinan hanya dapat dibuktikan dengan Akta Nikah yang dibuat oleh Pegawai Pencatat 
Nikah”. Perkawinan tanpa Akta Nikah adalah perkawinan yang tidak sah dank arena itu tidak 
dilindungi hukum di Indonesia.

20	  Sebagai catatan yang harus menjadi perhatian bahwa ketika nazhar tidak boleh lelaki 
tersebut berduaan saja dan bersepi-sepi tanpa mahram (berkhalwat) dengan si wanita. Karena 
Rasulullah n bersabda:  ٍرَْم  مَعَ ذِي مَح

ّ
ةٍ إِلَا

َ
ْلوَُنَّ رجَُلٌ باِمْرَأ  Sekali-kali tidak boleh seorang laki-laki“ لَا يَخ

bersepi-sepi dengan seorang wanita kecuali wanita itu bersama mahramnya.” (HR. Al-Bukhari 
no. 1862 dan Muslim no. 3259). Karenanya si wanita harus ditemani oleh salah seorang 
mahramnya, baik saudara laki-laki atau ayahnya. (Fiqhun Nisa` fil Khithbah waz Zawaj, 
hal. 28). Bila sekiranya tidak memungkinkan baginya melihat wanita yang ingin dipinang, 
boleh ia mengutus seorang wanita yang tepercaya guna melihat/mengamati wanita yang 
ingin dipinang untuk kemudian disampaikan kepadanya. (An-Nazhar fi Ahkamin Nazhar bi 
Hassatil Bashar, Ibnul Qaththan Al-Fasi hal. 394, Al-Minhaj Syarhu Shahih Muslim, 9/214, 
Al-Mulakhkhash Al-Fiqhi, 2/280).

21	  Sulaiman Rasjid, Fiqh Islam (Hukum Fiqh Lengkap) Cet.33. Bandung: PT Sinar Baru 



144 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

diberi kelapangan untuk melihat seorang yang dipinangnya itu, tetapi 
yang boleh dilihatnya adalah muka dan telapak tangannya22.

3.	 Peminangan (khitbah)

Peminangan dalam ilmu fiqh disebut “khitbah”. Meminang 
atau khitbah artinya menyatakan permintaan untuk menikah dari 
seorang laki-laki kepada seorang perempuan atau sebaliknya dengan 
perantaraan seseorang yang dapat dipercaya23. Adapun Sayyid 
Sabiq, dengan ringkas mendefinisikan pinangan (khitbah) sebagai 
permintaan untuk mengadakan pernikahan oleh dua orang dengan 
perantaraan yang jelas. Pinangan ini merupakan syariat Allah SWT 
yang harus dilakukan sebelum mengadakan pernikahan agar kedua 
calon pengantin saling mengetahui.

Seorang laki-laki yang akan mengawini seorang perempuan 
hendaknya ia meminang terlebih dahulu, karena dimungkinkan 
ia sedang dipinang oleh orang lain, dalam hal ini Islam melarang 
seorang muslim meminang wanita yang sedang dipinang oleh orang 
lain (Muttafaq ‘alaihi). Apabila seorang lelaki mengetahui wanita yang 
hendak dipinangnya telah terlebih dahulu dipinang oleh lelaki lain 
dan pinangan itu diterima, maka haram baginya meminang wanita 
tersebut. Rasulullah SAW bersabda:

ُكَ وْ يَتْر
َ
خِيهِْ حَتَّى يَنكِْحَ أ

َ
َىَل خِطْبَةِ أ ْطُبُ الرجَُّلُ ع لَا يَخ

Agensindo, 2000, hlm.381
22	  Batasan yang boleh dilihat dari seorang wanita. Ketika nazhar, boleh melihat si wanita pada 

bagian tubuh yang biasa tampak di depan mahramnya. Bagian ini biasa tampak dari si wanita 
ketika ia sedang bekerja di rumahnya, seperti wajah, dua telapak tangan, leher, kepala, dua 
betis, dua telapak kaki dan semisalnya. Karena adanya hadits Rasulullah SAW:

	 يَفْعَلْ
ْ
 مَا يدَْعُوهُ إِلَى نكَِاحِهَا فَل

َي
نْ يَنظُْرَ إِل

َ
إِنِ اسْتَطَاعَ أ

ةَ، فَ
َ
مَرْأ

ْ
حَدُكُمُ ال

َ
 Bila seorang dari kalian“ إِذَا خَطَبَ أ

meminang seorang wanita, lalu ia mampu melihat dari si wanita apa yang mendorongnya 
untuk menikahinya, maka hendaklah ia melakukannya.” (HR. Abu Dawud no. 2082 
dihasankan Al-Imam Al-Albani t dalam Ash-Shahihah no. 99). Di samping itu, dilihat dari 
adat kebiasaan masyarakat, melihat bagian-bagian itu bukanlah sesuatu yang dianggap 
memberatkan atau aib. Juga dilihat dari pengamalan yang ada pada para sahabat. Jabir bin 
Abdillah RA ketika melamar seorang perempuan, ia pun bersembunyi untuk melihatnya 
hingga ia dapat melihat apa yang mendorongnya untuk menikahi si gadis, karena 
mengamalkan hadits tersebut. Demikian juga Muhammad bin Maslamah sebagaimana telah 
disinggung di atas. Sehingga cukuplah hadits-hadits ini dan pemahaman sahabat sebagai 
hujjah untuk membolehkan seorang lelaki untuk melihat lebih dari sekadar wajah dan dua 
telapak tangan.

23	  Sulaiman Rasjid, Fiqh Islam (Hukum Fiqh Lengkap) Cet.33. Bandung: PT Sinar Baru 
Agensindo, 2000, hlm.380



145Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

“Tidak boleh seseorang meminang wanita yang telah dipinang 
oleh saudaranya hingga saudaranya itu menikahi si wanita atau 
meninggalkannya (membatalkan pinangannya).” (HR. Al-Bukhari no. 
5144)24

Hal-hal yang perlu diperhatikan oleh wali, ketika didatangi 
oleh lelaki yang hendak meminang si wanita atau ketika hendak 
menikahkan wanita yang di bawah perwaliannya, seharusnya ia 
memerhatikan perkara berikut ini: 
a.	 Memilihkan suami yang shalih dan bertakwa. Bila yang 

datang kepadanya lelaki yang demikian dan si wanita yang 
di bawah perwaliannya juga menyetujui maka hendaknya ia 
menikahkannya. Rasulullah SAW bersabda:

 
ّ
إِلَا فَزَوجُِّوهُْ،  وخَُلقَُهُ  دِيْنَهُ  ترَضَْوْنَ  مَنْ  كُْمْ 

َي
إِل خَطَبَ  إِذَا 

رضِْ وَفَسَادٌ عَرِيضٌْ
َ ْأ
تَفْعَلوُا تكَُنْ فِتنَْةٌ فِي ال

“Apabila datang kepada kalian (para wali) seseorang yang kalian 
ridhai agama dan akhlaknya (untuk meminang wanita kalian) 
maka hendaknya kalian menikahkan orang tersebut dengan wanita 
kalian. Bila kalian tidak melakukannya niscaya akan terjadi fitnah 
di bumi dan kerusakan yang besar.” (HR. At-Tirmidzi no. 1084, 
dihasankan Al-Imam Al-Albani  dalam Al-Irwa` no. 1868, Ash-
Shahihah no. 1022)

b.	 Meminta pendapat putrinya/wanita yang di bawah perwaliannya 
dan tidak boleh memaksanya. Persetujuan seorang gadis adalah 
dengan diamnya karena biasanya ia malu. Sabda Rasulullah SAW 
dari Abu Hurairah RA:

ذَنَ. 
ْ
ِكْرُ حَتَّى تسُْتَأ

ْب
مَرَ وَلَا تُنكَْحُ ال

ْ
يمُِّ حَتَّى تسُْتَأ

َ ْأ
لَا تُنكَْحُ ال

نْ تسَْكُتَ
َ
قاَلوُا: ياَ رسَُوْلَ الِله، كَيفَْ إِذْنُهَا؟ قَالَ: أ

24	 Dalam riwayat Muslim (no. 3449) disebutkan: ِْخِيه
َ
نْ يبَتْاَعَ عَلى بَيعِْ أ

َ
مُؤْمِنِ أ

ْ
لُّ للِ مُؤْمِنِ، فَلَا يَحِ

ْ
خُو ال

َ
مُؤْمِنُ أ

ْ
 ال

خِيهِْ حَتَّى يذََرَ
َ
َىَل خِطْبَةِ أ ْطُبَ ع  Seorang mukmin adalah saudara bagi mukmin yang lain. Maka “وَلَا يَخ

tidaklah halal baginya menawar barang yang telah dibeli oleh saudaranya dan tidak halal 
pula baginya meminang wanita yang telah dipinang oleh saudaranya hingga saudaranya 
meninggalkan pinangannya (membatalkan).”



146 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

“Tidak boleh seorang janda dinikahkan hingga ia diajak 
musyawarah/dimintai pendapat dan tidak boleh seorang gadis 
dinikahkan sampai dimintai izinnya.” Mereka bertanya, “Wahai 
Rasulullah! Bagaimana izinnya seorang gadis?” “Izinnya dengan 
ia diam,” jawab beliau. (HR. Al-Bukhari no. 5136 dan Muslim no. 
3458)

Perempuan yang dipinang berhak menerima dan berhak pula 
menolaknya. Apabila diterima pinangan tersebut, berarti antara 
keduanya telah terjadi ikatan janji untuk melakukan pernikahan. 
Setelah pinangan diterima tentunya ada kelanjutan pembicaraan, 
kapan akad nikad akan dilangsungkan. Masa antara pinangan sampai 
berlangsungnya pernikahan disebut masa pertunangan. Pada masa 
pertunangan ini biasanya si peminang (calon suami) memberikaan 
suatu barang kepada yang dipinang (calon istri) sebagai tanda ikatan 
cinta. Pemberian ini dalam adat Jawa disebut peningset.

Setelah peminangan tersebut, tidak berarti si lelaki bebas 
berduaan dan berhubungan dengan si wanita. Karena selama belum 
terjadi akad pernikahan, keduanya tetap sebagai orang lain. Larangan-
larangan agama yang berlaku dalam hubungan pria dan wanita yang 
bukan muhrim, berlaku pula bagi mereka yang berada dalam masa 
pertunangan ini.

Adapun wanita-wanita yang haram dipinang dapat dibagi 
menjadi dua kelompok25, yaitu:
a.	 Yang haram dipinang dengan cara sindiran dan terus terang 

adalah wanita yang termasuk muhrim, wanita yang masih 
bersuami, wanita yang masih berada dalam masa idda talak raj’I, 
dan wanita yang sudah bertunangan.

b.	 Yang haram dipinang dengan cara terus terang, tetapi boleh 
dengan cara sindiran adalah wanita yang berada dalam iddah 
wafat dan wanita yang dalam iddah talak bain (talak tiga). 

4.	 Aqad nikah

Akad nikah adalah perjanjian yang berlangsung antara dua 
pihak yang melangsungkan pernikahan dalam bentuk ijab dan 
qabul. Aqad nikah termasuk salah satu rukun pernikahan. Sebelum 
dilangsungkannya akad nikah, disunnahkan untuk menyampaikan 

25	  Syamsuri, Pendidikan Agama Islam 3. Jakarta: Erlangga, 2004, hlm 129



147Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

khutbah yang dikenal dengan khutbatun nikah atau khutbatul hajah26.

5.	 Walimatul ‘Urusy

Walimatul ‘urusy merupakan perayaan untuk mensyukuri 
pernikahan menurut kemampuannya. Dalam budaya Indonesia 
disebut resepsi pernikahan. Mengenai hukum walimatul’urusy ini 
sebagian ulama mengatakan wajib, sebagian yang lain mengatakan 
hanya sunnat. Rasulullah SAW bersabda:

وْلمِْ وَلوَْ بشَِاةٍ
َ
أ

“Selenggarakanlah walimah walaupun dengan hanya menyembelih 
seekor kambing.” (HR. Al-Bukhari no. 5167 dan Muslim no. 3475)

Memenuhi undangan walimatul’urusy ini hukumnya wajib, bagi 
orang yang tidak berhalangan. Hendaklah yang diundang dalam 
acara walimah tersebut orang-orang yang shalih, tanpa memandang 
dia orang kaya atau orang miskin. Karena kalau yang dipentingkan 
hanya orang kaya sementara orang miskinnya tidak diundang, 
maka makanan walimah tersebut teranggap sejelek-jelek makanan. 
Rasulullah SAW bersabda:

ُ مَسَاكِيْن
ْ
َكُ ال غْنِيَاءُ وَيُتْر

َ ْأ
هَْا ال

َي
 إِل

مَْةِ، يدُْعَى وَلِي
ْ
عَامِ طَعَامُ ال ُّ الطَّ َرش

“Sejelek-jelek makanan adalah makanan walimah di mana yang 
diundang dalam walimah tersebut hanya orang-orang kaya sementara 
orang-orang miskin tidak diundang.” (HR. Al-Bukhari no. 5177 dan 
Muslim no. 3507)

Disunnahkan bagi yang menghadiri sebuah pernikahan untuk 
mendoakan kedua mempelai:

ٍ
َعَ بيَنَْكُمَا فِي خَيْر باَركََ الُله لكََ وَبَاركََ عَليَكَْ وجََم

“Semoga Allah memberkahi untukmu dan memberkahi atasmu serta 
mengumpulkan kalian berdua dalam kebaikan’.” (HR. At-Tirmidzi 

26	  Misalnya Lafadznya sebagai berikut:
	 ،ُ

َه
اَ، مَنْ يَهْدِهِ الُله فَلَا مُضِلَّ ل عْمَاِنل

َ
نْفُسِناَ وسََيِئّاَتِ أ

َ
وْرِ أ ُ هِْ، وَنَعُوذُْ باِلِله مِنْ ُرش

َي
مَْدُهُ وَنسَْتَعِينُْهُ وَنسَْتَغْفِرُهُ وَنَتوُبُ إِل

َح
ِ ن مَْدَ ِلهل

ْح
ُ إِنَّ ال دًا عَبدُْهُ وَرسَُوْلُه مََّ نَّ مُح

َ
شْهَدُ أ

َ
ُ، وَأ

َه
يكَْ ل ِ

 الُله وحَْدَهُ لَا َرش
ّ
َ إلَا

َه
 إِل

ّ
لَا

َ
شْهَدُ أ

َ
ُ، وَأ

َه
.وَمَنْ يضُْلِلْ فََال هَادِيَ ل



148 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

no. 1091, dishahihkan Al-Imam Al-Albani  dalam Shahih Sunan At-
Tirmidzi)

6.	 Setelah Akad Nikah
Masa setelah akad nikah adalah saat halalnya sebuah hubungan 

suami istri.  Pada masa itu ditandai dengan adanya malam zafaf, yaitu 
suatu malam yang peka, ketika seorang wanita atau laki-laki pertama 
kali berdekatan sebagai suami istri dalam satu kamar27. 

Beberapa perkara yang disunahkan dalam hal ini, yaitu: Pertama, 
Bersiwak terlebih dahulu untuk membersihkan mulutnya karena 
dikhawatirkan tercium aroma yang tidak sedap dari mulutnya. 
Demikian pula si istri, hendaknya melakukan yang sama. Hal ini lebih 
mendorong kepada kelanggengan hubungan dan kedekatan di antara 
keduanya28. Kedua, Berlaku  lemah lembut  kepada istrinya29. Ketiga, 
Setelah dia bertemu dan mendoakan istrinya disenangi baginya untuk 
shalat dua rakaat bersamanya30. Keempat, bercanda, tenang, sabar dan 
tidak tergesa-gesa. Kelima, berdoa sambil mengecup kening istri31, 

27	 Moh. Fauzil Adzim, Kado Pernikahan untik Istriku. Yogyakarta: Mitra Pustaka, 2002, hlm. 257
28	 Didapatkan dari perbuatan Rasulullah SAW, beliau bersiwak bila hendak masuk rumah 

menemui istrinya, sebagaimana berita dari Aisyah RA (HR. Muslim no. 590).
29	 Misalnya memberinya segelas minuman ataupun yang semisalnya berdasarkan hadits Asma` 

bintu Yazid bin As-Sakan, ia berkata, “Aku mendandani Aisyah RA untuk dipertemukan 
dengan suaminya, Rasulullah SAW. Setelah selesai aku memanggil Rasulullah untuk 
melihat Aisyah. Beliau pun datang dan duduk di samping Aisyah. Lalu didatangkan kepada 
beliau segelas susu. Beliau minum darinya kemudian memberikannya kepada Aisyah yang 
menunduk malu.” Asma` pun menegur Aisyah, “Ambillah gelas itu dari tangan Rasulullah 
SAW. Aisyah pun mengambilnya dan meminum sedikit dari susu tersebut….” maka 
hendaklah ia memegang ubun-ubunnya, menyebut nama Allah SWT, mendoakan keberkahan 
dan mengatakan: ‘Ya Allah, aku meminta kepada-Mu dari kebaikannya dan kebaikan apa yang 
Engkau ciptakan/tabiatkan dia di atasnya dan aku berlindung kepada-Mu dari kejelekannya 
dan kejelekan apa yang Engkau ciptakan/tabiatkan dia di atasnya’.” (HR. Abu Dawud no. 2160, 
dihasankan Al-Imam Al-Albani t dalam Shahih Sunan Abi Dawud)

30	 Hal ini dinukilkan dari atsar Abu Sa’id maula Abu Usaid Malik bin Rabi’ah Al-Anshari. Ia 
berkata: “Aku menikah dalam keadaan aku berstatus budak. Aku mengundang sejumlah 
sahabat Nabi SAW, di antara mereka ada Ibnu Mas’ud, Abu Dzar, dan Hudzaifah. Lalu 
ditegakkan shalat, majulah Abu Dzar untuk mengimami. Namun orang-orang menyuruhku 
agar aku yang maju. Ketika aku menanyakan mengapa demikian, mereka menjawab memang 
seharusnya demikian. Aku pun maju mengimami mereka dalam keadaan aku berstatus 
budak. Mereka mengajariku dan mengatakan, “Bila engkau masuk menemui istrimu, shalatlah 
dua rakaat. Kemudian mintalah kepada Allah l dari kebaikannya dan berlindunglah dari 
kejelekannya. Seterusnya, urusanmu dengan istrimu….” (Diriwayatkan Ibnu Abi Syaibah 
dalam Al-Mushannaf, demikian pula Abdurrazzaq. Al-Imam Al-Albani berkata dalam 
Adabuz Zafaf hal. 23, “Sanadnya shahih sampai ke Abu Sa’id”)

31	  ,Dengan menyebut nama Allah. Ya Allah بسم الله اللهم جنبنا ألشيطان وجنب ألشيطان مارزقتنا
jauhkanlah kami dari syaithan dan jauhkanlah syaithan dari apa yang Engkau rezekikan 
kepada kami.



149Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

dan keenam, melakukan hubungan jimak. 

E.	 Hak dan Kewajiban Suami Istri

Pada dasarnya hak dan kewajiban antara suami istri adalah 
seimbang. Sebagaimana dijelaskan dalam firman allah SWT:

َّهُ  مَعْرُوفِ وَللِرجَِّالِ عَليَهِْنَّ دَرجََةٌ وَالل
ْ
ي عَليَهِْنَّ باِل ِ

َّذ
وَلهَُنَّ مِثلُْ ال

عَزِيزٌ حَكِيمٌ )٢٢٨(
Dan para wanita mempunyai hak yang seimbang dengan kewajibannya 
menurut cara yang makruf. Akan tetapi para suami mempunyai satu 
tingkatan kelebihan daripada istrinya. Dan Allah Maha Perkasa lagi 
Maha Bijaksana. (QS. Al-Baqarah: 228)

Kata bil ma’ruf dalam ayat di atas dapat dipahami bahwa 
pembagian tugas antara suami istri harus didasarkan pada keadaan 
(adat) setempat. Pembagian tugas bukan berarti memilah sebuah 
tanggung jawab, dan juga tidak menghalangi istri untuk membantu 
atau kerjasama dalam melakukan tugas masing-masing. Meskipun 
demikian suami tetap sebagai kepala keluarga, yang menjadi kelebihan 
laki-laki. Allah SWT berfirman: “Kaum laki-laki itu adalah pemimpin 
bagi kaum wanita, oleh karena Allah telah melebihkan sebahagian 
mereka (laki-laki) atas sebahagian yang lain (wanita), dan karena 
mereka (laki-laki) telah menafkahkan sebagian dari harta mereka..” 
(QS. An-Nisa: 34). Rasulullah SAW juga bersabda yang artinya 
“Suami adalah penanggung jawab rumah tangga suami istri yang 
bersangkutan” (HR Bukhari dan Muslim).

Secara umum kewajiban suami istri adalah sebagai berikut32:

1.	 Kewajiban suami

a.	 Memberi nafkah, sandang, pangan, dan tempat tinggal kepada 
istri dan anak-anaknya, sesuai dengan kemampuan yang 
diusahakan secara maksimal (lihat QS. At-Talaq: 7)

b.	 Memimpin serta membimbing istri dan anak-anak, agar 
menjadi orang yang berguna bagi diri sendiri, keluarga, agama, 

32	  Syamsuri, Pendidikan Agama Islam 3. Jakarta: Erlangga, 2004, hlm 137-138



150 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

masyarakat, serta bangsa dan megaranya
c.	 Bergaul dengan istri dan anak-anaknya dengan baik (makruf). 

Misalnya, sopan dan hormat kepada istri serta keluarganya, 
menyayangi istri dan anak-nak dengan niat ikhlas karena allah 
serta untuk memperoleh ridha-Nya.

d.	 Memelihara istri dan anak-anak dari bencana, baik lahir maupun 
batin, duniawi maupun ukhrawi

e.	 Membantu istri dalam tugas sehari-hari, terutama dalam 
mengasuh dan mendidik anak-anak agar menjadi anak yang 
shaleh. Allah SWT berfirman: “hai orang-orang yang beriman, 
peliharalah dirimu dan keluargamu dari api neraka” (QS. At-
Tahrim: 6).

2.	 Kewajiban istri

a.	 Taat kepada suami dalam batas-batas yang sesuai dengan ajaran 
Islam. Adapun suruhan suami yang bertentangan dengan ajaran 
Islam tidak wajib ditaati.

b.	 Memelihara diri serta kehormatan dan harta benda susmi, baik 
dihadapan atau dibelakangnya

c.	 Membantu suami dalam memimpin kesejahteraan dan 
keselamatan keluarganya

d.	 Menerima dan menghormati pemberian suami walaupun sedikit, 
serta mencukupkan nafkah yang diberikan suami, sesuai dengan 
kekuatan dan kemampuannya, hemat, cermat, dan bijaksana.

e.	 Hormat dan sopan kepada suami dan keluarganya
f.	 Memelihara, mengasuh, dan mendidik anak agar menjadi anak 

yang shaleh.

F.	 Putusnya Pernikahan dan Akibat 

Hukumnya

Putusnya ikatan pernikahan antara suami dan istri, dinamakan 
perceraian (talak). Hal ini disebabkan apabila suami dan istri tidak 
dapat mencapai tujuan pernikahan akibat suatu permasalahan yang 
timbul dan menurut pertimbangan sudah tidak bisa dilanjutkan lagi, 
bahkan jika dilanjutkan akan berakibat fatal, sehingga tidak ada jalan 
ikhtiar lain setelah dicari solusinya, melainkan harus berpisah secara 
baik-baik. Rasululllah SAW bersabda:



151Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

أبغض الحلال عندالله الطلاق )رواه ابوداود وابن ماجه(
Perbuatan yang halal, tetapi paling dibenci Allah ialah talak (HR Abu 
Daud dan Ibnu Majah dari Ibnu umar)

1.	 Thalaq

Jika perceraian terjadi atas inisiatif suami, disebut talak. Talak 
adalah hak suami untuk menceraikan istrinya dengan mengungkapkan 
kata-kata tertentu33. Menjatuhkan talak secara tertulis (melalui surat) 
hukumnya sah, asal ditulis sendiri oleh suami dan dengan sengaja 
(bukan karena dipaksa) untuk mentaalak istrinya.

Hal-hal yang harus dipenuhi dalam talak (rukun talak), ada tiga, 
yaitu: (1) Yang menjatuhkan talak (suami), syaratnya: baligh, berakal, 
dan kehendak sendiri, (2) Yang dijatuhi talak adalah istrinya, (3) 
Ucapan talak, baik dengan cara sarih (tegas) maupun dengan cara 
kinayah (sindiran)34.

Talak dibagi menjadi dua macam, yaitu talak raj’i dan talak ba’in. 
Talak raj’i, yaitu talak yang dijatuhkan suami terhadap istrinya untuk 
pertama kalinya atau kedua kalinya, dan suami boleh rujuk (kembali) 
kepada istri yang telah ditalaknya selama masih dalam masa iddah. 
Juga masih dapat menikah kembali setelah habis masa iddahnya. 
Adapun talak bain, yaitu suami yang tidak boleh rujuk (kembali) 
kepada istri yang ditalaknya, melainkan mesti dengan akad nikah 
baru. Ada dua jenis talak bain, yaitu bain sughra (kecil), seperti talak 
tebus (khuluk) dan mentalak istri yang belum pernah dicampurinya; 
dan bain kubra (besar), yaitu talak yang sudah dijatuhkan suami 

33	 Dahulu di Indonesia, dapat saja menceraikan istrinya dengan mengucapkan kata-kata tertentu 
“talak atau cerai” langsung kepada istrinya dihadapan saksi. Namun, setelah UU Perkawinan 
yang berlaku efektif mulai 1 Oktober 1975, cerai talak harus dilakukan di depan sidang 
Pengadilan Agama, dengan kata-kata tertentu setelah dipenuhi alasan atau alasan-alasan 
perceraian. 

34	 Sarih (tegas/terang), yaitu kalimat yang tidak ragu-ragu lagi bahwa yang dimaksud adalah 
memutuskan ikatan pernikahan, seperti kata suami, “Engkau tertalak”, atau “Saya ceraikan 
kamu”. Kalimat yang sarih ini tidak perlu dengan niat, berarti apabila dikatakan oleh suami, 
berniat atau tidak  berniat, keduanya terus bercerai, asal perkataannya bukan berupa 
hikayat. Adapun kinayah (sindiran), yaitu kalimat yang masih ragu-ragu, boleh diartikan 
untuk perceraian nikah atau yang lain, seperti kata suami, “Pulanglah engkau ke rumah 
orangtuamu”, atau ‘Pergilah dari sini” dan sebagainya. Kalimat sindiran ini tergantung pada 
niat, artinya kalau tidak diniatkan untuk perceraian nikah, tidaklah jatuh talak. Tetapi kalau 
diniatkan untuk menjatuhkan talak barulah menjadi talak (Lihat: Sulaiman Rasjid, Fiqh Islam 
(Hukum Fiqh Lengkap) Cet.33. Bandung: PT Sinar Baru Agensindo, 2000, hlm. 403).



152 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

sebanyak tiga kali dalam waktu yang berbeda. Setelah talak tiga ini, 
suami tidak boleh rujuk kembali kepada istri yang diceraikannya 
itu. Namun boleh menikah kembali asalkan bekas istrinya itu sudah 
menikah lagi dengan laki-laki lain, serta sudah bercerai darinya dan 
sudah habis masa iddahnya. 

2.	 Fasakh

Fasakh adalah putusnya hubungan perkawinan karena tidak 
terpenuhinya syarat dan atau rukun nikah, atau dikarenakan oleh 
sebab-sebab tertentu35. Fasakh terjadi bukan karena kemauan kedua 
mempelai untuk berpisah, tetapi karena sebab luar yang menyebabkan 
perkawinan menjadi tidak syah atau batal. Dan pembatalan nikah 
dengan fasakh dapat melalui proses pengadilan atau tidak.  Dan 
Istri yang perkawinannya diputus oleh Pengadilan Agama dengan 
jalan fasakh, karena tidak dipenuhi syarat pernikahan, maka tidak 
dapat dirujuk kembali oleh mantan suaminya. Namun, fasakhnya 
pernikahan yang karena tidak memenuhi rukun nikah, kedua 
mempelai kalau ingin kembali sebagai suami istri harus melalui akad 
nikah baru36. 

3.	 Khulu’

Khulu’ adalah jenis perceraian yang dijatuhkan istri kepada 
suaminya. Khulu’ adalah talak yang dijatuhkan atas tebusan dari 
istri kepada suami, baik dengan jalan mengembalikan mas kawin 
kepada suaminya, atau dengan jalan mengembalikan uang (harta) 
yang disetujui mereka berdua. Khulu’ diperbolehkan dalam Islam, 
sebagaima firman Allah SWT: “…Jika kamu kuatir bahwa keduanya 
(suami-istri) tidak dapat menjalankan hukum-hukum Allah maka 
tidak ada dosa atas keduanya tentang bayaran yang diberikan oleh istri 

35	 Sebab-sebab yang membolehkan fasakh, yaitu: (1) sebab yang dapat merusak akad nikah, 
misalnya: setelah akad nikah diketahui bahwa istrinya termasuk mahram suaminya; suami 
atau istri murtad; pada mulanya suami istri sama-sama musyrik, kemudian salah satu 
dari keduanya masuk Islam. (2) sebab yang menghalangi tercapainya tujuan pernikahan, 
misalnya: (a) cacat (aib) yang terdapat di salah satu pihak, gila atau penyakit yang tidak dapat 
disembuhkan, sehigga tidak dapat menjalankan kewajiban sebagai suami istri, (b) istri tidak 
memperoleh nafkah (belanja) dari suaminya, sehingga istri menderita dan tidak sabar dalam 
pebderitaannya, (c) ada unsur penipuan daalam pernikahan, (d) suami dinyatakan hilang 
(Lihat: Syamsuri, Pendidikan Agama Islam 3. Jakarta: Erlangga, 2004, hlm 141).

36	 Fasakh tidak mempengaruhi bilangan talak, walaupun dilakukan lebih dari tiga kali, bekas 
suami istri itu boleh menikah kembali, tanpa istrinya harus menikah terlebih dahulu dengan 
laki-laki lain.



153Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

untuk menebus dirinya” (QS. Al-Baqarah: 229). Akibat perceraian 
dengan khulu’, suami tidak dapat rujuk, walaupun bekas istrinya 
masih berada dalam masa iddah. Akan tetapi, kalau bekas suami-istri 
tersebut ingin kembali, harus melalui akad nikah baru. Hal ini berbeda 
dengan fasakh, khulu’ dapat mempengaruhi bilangan talak. Artinya 
kalau sudah jatuh tiga kali dianggap tiga kali talak (talak bain kubra), 
sehingga suami tidak boleh nikah lagi dengan bekas istrinya, sebelum 
bekas istrinya itu menikah dulu dengan laki-laki lain, bercerai dan 
habis masa iddahnya.

G.	 Istilah dan Permasalahan-Permasalahan 

yang Berhubungan dengan Perceraian

1.	 Syikak

Syikak adalah perselisihan yang tajam dan pertengkaran terus 
menerus antara suami istri yang tidak memungkinkan lagi mereka 
hidup berumah tangga. Kalau terjadi shikak, harus dibentuk hakam 
(pendamai) seorang dari pihak laki-laki dan seorang dari pihak 
perempuan. Tugas hakam adalah mendamaikan perselisihan antara 
suami istri. Jika usaha hakam tidak berhasil, pengadilan dapat 
memutuskan apakah suami yang menjatuhkan talak atau istri yang 
meminta khulu’. Perceraian yang terjadi karena syikak tidak dapat 
dirujuk kembali37.

2.	 Iddah

Iddah adalah masa menanti yang diwajibkan atas perempuan yang 
diceraikan suaminya (cerai hidup atau cerai mati), yang manfaatnya 
supaya diketahui kandungannya berisi atau tidak untuk dibolehkan 
menikah kembali dengan laki-laki lain. Adapan lama masa iddah 
adalah sebagai berikut:
a.	 Iddah karena suami wafat:  (1) bagi istri yang sedang hamil, baik 

sudah campur dengan suaminya yang wafat atau belum, masa 
iddahnya adalah empat bulan sepuluh hari (QS. Al-Baqarah:234), 
(2) bagi istri yang sedang hamil, masa iddahnya adalah samapai 

37	 Di Indonesia fungsi hakam, digantikan oleh BP4 (badan Penasehat Perkawinan dan 
Penyelesaian Perceraian), yang bertujuan untuk mempertinggi nilai perkawinan, mencegah 
perceraian sewenang-wenang dan mewujudkan susunan rumah tangga yang bahagia, 
sejahtera sepanjang tuntunan ajaran Islam (Mohammad Daud Ali, Pendidikan Agama Islam. 
Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2000, hlm. 327).



154 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

melahirkan (QS. At-Talaq: 4)
b.	 Iddah karena talak, fasakh, dan khulu’: (1) bagi istri yang belum 

campur dengan suami yang baru saja bercerai dengannya, tidak 
ada masa iddah (QS. Al-ahzab: 49). (2) bagi istri yang sudah 
campur, masa iddahnya adalah: (a) bagi yang masih mnestruasi, 
masa iddahnya adalah tiga kali suci (QS. Al-baqarah:228), (b) 
bagi istri yang tidak mengalami menstruasi misalnya manopouse 
atau belum cukup umur, masa iddahnya ialah tiga bulan (QS At-
Talaq: 4). (c) bagi istri yang sedang mengandung, masa iddahnya 
ialah sampai dengan melahirkan (QS At-Talaq:4).

Hak perempuan dalam masa iddah
a.	 Perempuan yang taat dalam iddah raj’iyah berhak menerima 

tempat tinggal, pakaian, dan segala keperluan hidupnya dari 
yang menalaknya (bekas suaminya), kecuali istri yang durhaka 
(nusyuz), tidak berhak menerima apa-apa.

b.	 Perempuan yang dalam iddah bain, kalau mengandung, ia berhak 
juga atas kediaman, nafkah dan pakaian (QS At-Talaq:6)

c.	 Perempuan dalam iddah bain (kubra maupun sughra) yang tidak 
hamil, hanya berhak mendapat tempat tinggal saja, tidak lainnya. 
(QS At-Talaq: 6). 

d.	 Perempuan yang dalam iddah wafat, mereka tidak mempunyai 
hak sama sekali meskipun dia mengandung, karena dia dan anak 
yang berada dalam kandungannya telah mendapat hak warisan 
dari suaminya yang meninggal dunia itu. 

3.	 Li’an

Li’an adalah sumpah suami atau istri yang menuduh pasangannya 
berzina dan masing-masing pasangan tersebut menolak tuduhan itu 
serta menguatkan pendiriannya dengan sumpah yang mengandung 
laknat dan kutukan Tuhan, kalau ia berdusta. Sumpah suami istri 
tersebut secara otomatis menyebabkan perceraian serta tidak boleh 
rujuk atau menikah kembali untuk selama-lamanya. Dasarnya yang 
digunakan adalah QS An-Nur: 6-10.

4.	 Ila’

Ila’ adalah sumpah suami tidak akan mencampuri istrinya dalam 
masa yang tidak lebih dari empat bulan atau dengan tidak menyebutkan 
jangka waktunya. Sumpah tersebut hendaknya ditunggu sampai 



155Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

empat bulan. Jika sebelum empat bulan dia kembali kepada istrinya, 
dia diwajibkan membayar denda (kafarat) sumpah. Akan tetapi jika 
sampai nemapt bulan tiadak kemabli kepada istrinya, maka hakim 
berhak menyuruh untuk memilih diantara dua hal, yaitu kembali 
kepada istrinya dengan membayar kafarat atau mentalak istrinya. 
Apabila suami tidak bersedia menentukan pilihannya, maka hakim 
memutuskan bahwa suami telah mentalak istrinya dengan talak bain 
sughra, sehingga ia tidak dapat rujuk kembali.

Kafarat sumpah ila’, boleh memilih diantara tiga hal, yaitu: (1) 
memberi makan10 orang miskin, setiap orangnya ¾ liter beras, (2) 
memneri pakaian kepada sepuluh orang miskin dengan pakaian yang 
layak, (3) memerdekan seorang hamba sahaya. Jika tidak mampu 
melaksanakan tiga hal tersebut, maka ia harus berpuasa tiga hari. Ayat 
yang menjelaskan QS Al-baqarah: 226-227.

5.	 Zihar

Zihar adalah ucapan suami yang menyerupakan istrinya dengan 
ibunya sehingga istrinya haram atasnya. Seperti: “Punggungmu 
sama dengan punggung ibuku”. Jika suami mengucapkan kata-kata 
tersebut, dan tidak melanjutkannya dengan mentalak istrinya, maka 
wajib baginya membayar kifarat, dan haram mberhubungan dengan 
istrinya senbelum kafarat di bayar.

Kafarat zihar, berdasarkan tertib urutannya, sebagaimana berikut: 
(a) memerdekakan seorang hamba sahaya, (b) kalau tidak mampu, 
berpuasa dua bulan berturut-turut, (c) kalau tidak mampu berpuasa, 
sebagai gantinya ia harus memberi makan 60 orang miskin. Aayat 
yang menjelaskan tentang zihar adalah QS Al-Mujadalah: 1-6.



156 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



157Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Bab 7

PRANATA BUSANA, MAKAN, DAN MINUM

A.	 PRANATA BUSANA (FIQH AL-LIBAS)

1.	 Pengertian

Istilah pakaian di dalam Alqur’an disebut dalam berbagai 
ungkapan. Dianataranya adalah libas, tsiyab, sarabil, jilbab, dan zinah. 

a)	 Al-Libas.

Al-Libas pada awalnya bermakna penutup apa pun yang ditutup. 
Dan fungsi pakaian sangat jelas yaitu untuk menutup tubuh, atau 
bagian tertentu dari tubuh manusia. Sehingga cincin yang kecil yang 
menutup sebagian jari manusia pun disebut sebagai al-libas. Al-
Qur’an menjelaskan sebagai berikut: 

مًْا طَرِيًّا وَتسَْتَخْرجُِوا مِنهُْ 
َح
كُلوُا مِنهُْ ل

ْ
َأ َحْرَ ِتل رَ الْب ي سَخَّ ِ

َّذ
وَهُوَ ال

فَضْلِهِ  مِنْ  َبتَْغُوا  وَِتل فِيهِ  مَوَاخِرَ  كَ 
ْ
فُل

ْ
ال وَترََى  بسَُونَهَا 

ْ
تلَ يَةً 

ْ
حِل

وَلعََلَّكُمْ تشَْكُرُونَ )١٤(
Dan Dia-lah, Allah yang menundukkan lautan (untukmu), agar 
kamu dapat memakan daripadanya daging yang segar (ikan), dan 
kamu mengeluarkan dari lautan itu perhiasan yang kamu pakai; dan 



158 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

kamu melihat bahtera berlayar padanya, dan supaya kamu mencari 
(keuntungan) dari karunia-Nya, dan supaya kamu bersyukur. (QS. An-
Nahl [16]: 14)

Menurut Qusaih Syihab, bahwa kata al-Libas digunakan oleh 
Alqur’an untuk menunjukan pakaian lahir dan batin.1 Yaitu tidak 
sekedar pakaian fisik yang nampak dari luar, tetapi juga pakaian 
moral dan juga spritual. Dalam hal ini, Nabi SAW pernah menyatakan 
pakaian spiritual itu, yaitu: al-iman uryan wa libasuhu at-taqwa (Iman 
itu telanjang, dan pakain iman itu adalah ketakwaan).

b)	 Tsiyab (at-tsaub)

Ar-Raghib al-Isfahani menjelaskan tentang ide dasar pakaian 
(ats-Tsaub). Beliau menjelaskan bahwa pakaian dinamakan dengan 
ats-tsaub (tsiyab) karena ide dasar adanya bahan-bahan pakaian adalah 
agar dipakai. Jika bahan-bahan tersebut setelah dipintal kemudian 
menjadi pakaian, maka pada hakekatnya ia telah kembali pada ide 
dasar keberadaanya,2 yaitu untuk dipakai oleh manusia.

وَطَفِقَا  سَوْآتُهُمَا  لهَُمَا  بدََتْ  جَرَةَ  الشَّ ذَاقاَ  ا  فَلمََّ بغُِرُورٍ  فَدَلاهُمَا 
نْهَكُمَا عَنْ 

َ
لمَْ أ

َ
نََّةِ وَناَدَاهُمَا رَبُّهُمَا أ

ْج
ْصِفَانِ عَليَهِْمَا مِنْ وَرَقِ ال يَخ

يطَْانَ لكَُمَا عَدُوٌّ مُبِيٌن )٢٢( قُلْ لكَُمَا إِنَّ الشَّ
َ
جَرَةِ وَأ كُمَا الشَّ

ْ
تلِ

 Maka syaitan membujuk keduanya (untuk memakan buah itu) dengan 
tipu daya. tatkala keduanya Telah merasai buah kayu itu, nampaklah 
bagi keduanya aurat-auratnya, dan mulailah keduanya menutupinya 
dengan daun-daun surga. Kemudian Tuhan mereka menyeru mereka: 
«Bukankah Aku Telah melarang kamu berdua dari pohon kayu itu dan 
Aku katakan kepadamu: «Sesungguhnya syaitan itu adalah musuh 
yang nyata bagi kamu berdua?» (QS al-A’raf [7]: 22)

Dalam ayat tersebut terlihat jelas bahwa ide dasar yang terdapat 
dalam diri manusia adalah tertutupnya aurat, namun karena godaan 
syaitan, aurat manusia menjadi terbuka. Dengan demikian aurat yang 
ditutup dengan pakaian akan dikembalikan pada ide dasarnya. Maka 

1	 Quraish Syihab, Wawasan Alqur’an, hlm 155.
2	 Quraish Syihab, Wawasan Alqur’an, hlm. 156.



159Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

wajarlah jika pakaian dinamai dengan tsaub/tsiyab yang berarti sesuatu 
yang mengembalikan aurat kepada ide dasarnya, yaitu tertutup.3 Kata 
staub/tsiyab untuk menunjuk pengertian pakaian yang bersifat fisik-
matrial, yaitu pakaian lahir. 

c)	 Sarabil

Menurut Quraish Syihab, bahwa banyak kamus Arab yang 
menjelaskan kata sarabil bermakna pakaian apapun jenisnya. Dalam 
QS al-Nahl: 81 dijelaskan bahwa pakaian berfungsi menagkal sengatan 
panas, dingin, dan bahaya dalam peperangan. Sementara QS Ibrahim: 
50 menjelaskan tentang siksa yang akan dialami oleh orang-orang 
berdosa kelak di hari kemudian, yaitu pakaian mereka dari pelangkin 
(ter). Artinya ada pakaian yang menjadi alat penyiksa bagi orang-
orang berdosa. 

ناَناً 
ْ
ك

َ
بَالِ أ ِ

ْج
ا خَلقََ ظِلالا وجََعَلَ لكَُمْ مِنَ ال َّهُ جَعَلَ لكَُمْ مِمَّ وَالل

سَكُمْ 
ْ
بأَ تقَِيكُمْ  ابِيلَ  َ رََّ وَسَر

ْح
ال تقَِيكُمُ  ابِيلَ  َ لكَُمْ سَر وجََعَلَ 

كَذَلكَِ يتُِمُّ نعِْمَتَهُ عَليَكُْمْ لعََلَّكُمْ تسُْلِمُونَ )٨١(
Dan Allah menjadikan bagimu tempat bernaung dari apa yang 
Telah dia ciptakan, dan dia jadikan bagimu tempat-tempat tinggal di 
gunung-gunung, dan dia jadikan bagimu Pakaian yang memeliharamu 
dari panas dan Pakaian (baju besi) yang memelihara kamu dalam 
peperangan. Demikianlah Allah menyempurnakan nikmat-Nya atasmu 
agar kamu berserah diri (kepada-Nya). (QS an-nahl [16]: 81).

ابِيلهُُمْ مِنْ قَطِرَانٍ وَتَغْشَى وجُُوهَهُمُ النَّارُ )٥٠( َ سَر
Pakaian mereka adalah dari pelangkin (ter) dan muka mereka 

ditutup oleh api neraka, (QS. Ibrahim [14]: 50).

d)	 Zinah
Secara bahasa, al-zinah artinya perhiasan dan keindahan. Al-zinah 

digunakan oleh Alqur’an untuk merujuk pada pengertian pakaian 
yang indah dan bagus. Karena pada prinsipnya, manusia memakai 
segala sesuatu di tubuhnya dalam rangka untuk mendapatkan nilai 

3	 Quraish Syihab, Wawasan Alqur’an, hlm. 156.



160 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

estetika (keindahan). Manusia senantiasa menciptakan segala sesuatu 
yang menarik dan unik untuk dipakai sehingga tubuhnya terlihat 
indah dan lebih menarik dipandang oleh orang lain.

ِّ مَسْجِدٍ  ياَبنَِي ءَادَمَ خُذُوا زِينتََكُمْ عِندَ كُل
“Hai anak Adam, pakailah pakaianmu yang indah di setiap memasuki 
masjid,4 (QS Al-A’raf[7]:31)

زْقِ يِّباَتِ مِنَ الرِّ خْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّ
َ
مَ زِينَةَ الِله الَّتِي أ قُلْ مَنْ حَرَّ

Katakanlah: «Siapakah yang mengharamkan perhiasan dari Allah yang 
Telah dikeluarkan-Nya untuk hamba-hamba-Nya dan (siapa pulakah 
yang mengharamkan) rezki yang baik?(QS al-A’raf[7]: 32)

e)	 Jilbab

Al-Qur’an menyebut kata jilbab untuk menunjuk pada pengertian 
pakaian khusus yang dipakai oleh kaum perempuan, yaitu pakaian 
panjang yang menutup seluruh tubuh kecuali muka dan telapak 
tangan. Sementara menurut penjelaskan tafsir yang dikeluakan 
oleh Departemen Agama, al-Qur’an dan terjemahnya, bahwa yang 
dimaksud dengan Jilbab ialah sejenis baju kurung yang lapang yang 
dapat menutup kepala, muka dan dada.

مُؤْمِنِيَن يدُْنِيَن عَليَهِْنَّ 
ْ
ُّ قُلْ لأزْوَاجِكَ وَبَنَاتكَِ وَنسَِاءِ ال هَا النَّبِي يُّ

َ
ياَ أ

نَ الُله غَفُورًا  نْ يُعْرَفْنَ فَلا يؤُذَْيْنَ وَكَا
َ
دْنَى أ

َ
مِنْ جَلابيِبِهِنَّ ذَلكَِ أ

رحَِيمًا )٥٩(
Hai nabi, Katakanlah kepada isteri-isterimu, anak-anak perempuanmu 
dan isteri-isteri orang mukmin: «Hendaklah mereka mengulurkan 
jilbabnya ke seluruh tubuh mereka». yang demikian itu supaya mereka 

4	 Dalam berbagai riwayat dijelaskan bahwa ayat ini turun ketika beberapa orang sahabat Nabi 
Muhammad Saw melihat dan ingin meniru kelompok (kaum) al-Humnas, yaitu salah satu 
kelompok dalam Quraisy. Kaum ini, sangatlah menggebu-gebu dalam menjalankan agama, 
sehingga ketika thawaf mereka mengharuskan pakaian bagus dan baru. Maka ketika pakaian 
baru dan bagus tersebut tidak ada, mereka lebih baik berthawaf dengan telanjang atau 
tidak melakukan thawaf sama sekali. Maka turunlah ayat ini untuk menegur mereka yang 
bertelanjang dalam berthawaf.



161Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

lebih mudah untuk dikenal, Karena itu mereka tidak di ganggu. dan 
Allah adalah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. (QS al-Ahzab 
[33]: 59)

Dilihat dari istilah dan maknanya yang dikandung di dalam Al-
Qur’an di atas, pakaian di dalam Islam tidak sekedar segala sesuatu 
yang dipakai bersifat fisik. Tetapi, segala sesuatu yang dipakai manusia 
yang bersifat spiritual dan moral. Oleh karena itu, pakaian dalam 
perspektif Islam maknanya sangat dalam, tidak sekedar dimensi fisik 
tetapi menyangkut sisi dalam manusia. Berpakaian di dalam Islam 
tidak sekedar mewujudkan penampilan yang indah dipandang mata, 
tetapi juga bagi yang memakainya menumbuhkan kesadaran moral dan 
spiritual. Demikian juga bagi orang yang melihat, akan menubuhkan 
penghargaan dan kesadaran moral yang baik. Dan tidak sebaliknya, 
yaitu menumbuhkan syahwat, kejahatan, dan prilaku brutal.  

2.	 Fungsi Dan Tujuan Pakaian 

1)	 Penutup Aurat (al-sauat)
Menutup aurat bagi manusia merupakan merupakan suatu fitrah 

dasar, yang sekaligus membedakan manusia dengan hewan. Hal ini 
diisyaratkan oleh Allah ketika menceritakan Nabi Adam dan Hawa, 
dimana kedua insan ini ketika terusir dari surga dalam keadaan 
telanjang, mereka berdua berusaha keras untuk merangkai dedaunan 
dan merajutnya untuk menjadi pakaian, yang dapat menutupi aurat 
mereka. 

َاسُ  وَرِيشًْاوَلِب َاسًايوَُارِىسَوْاتَكُِمْ  لِب َاعَليَكُْمْ 
ْنل

قَدْانَزَْ ادََمَ  ياَبنَِى 
   ٌ الَتّقْوَى ذَلكَِ خَيْر

Hai anak Adam, sesungguhnya Kami telah menurunkan kepadamu 
pakaian untuk menutupi ‘auratmu dan pakaian indah untuk perhiasan. 
Dan pakaian taqwa itu lebih baik. (Q.S. Al A’raf: 26).

Sauat dalam ayat di atas terambil dari kata sa-a, yasu’u yang 
berarti buruk, tidak menyenangkan. Kata al-sauat maknanya sama 
dengan al-‘aurat, yang terambil dari kata ‘ar yang bermakna onar, 
aib, dan tercela. Keburukan tidak selamanya dalam arti sesuatu yang 
pada dirinya buruk, tetapi dapat juga karena adanya faktor lain yang 
mengakibatkanya buruk. Demikian halnya dengan aurat (sauat), tidak 



162 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

ada sesuatu yang buruk dengan bagian tubuh itu, tetapi keterlihatan 
itulah yang menyebabkan buruk.5 Karena Islam menghendaki aurat 
itu tetap tertutup dan tidak diperlihatkan kepada orang lain. Quraish 
Syihab menjelaskan bahwa ide dasar aurat adalah terturup (tidak 
terlihat) walau oleh yang bersangkutan. Sementara dalam terminologi 
syari’ah, aurat adalah bagian tubuh yang diharamkan Allah untuk 
diperlihatkan kepada orang lain. Yang dimaksud orang lain bagi 
seorang wanita adalah selain suami dan mahramnya.6 

a)	 Aurat Laki-laki

Imam malik, Syafi’i dan Abu Hanifah berpendapat bahwa lelaki 
wajib menutup seluruh badanya dari pusar hingga lulutnya. Meskipun 
ada yang berpendapat bahwa yang wajib ditutup dari anggota tubuh 
laki-laki hanya yang terdapat antara pusar dan lutut, yaitu alat kelamin 
dan pantat. 

b)	 Aurat Perempuan

Sedangkan wanita, auratnya adalah seluruh anggota badannya, 
kecuali wajah, tapak tangan.7 Sehingga menurut sebagian besar 
ulama, wanita berkewajiban menutup seluruh tubuhnya kecuali 
muka dan telapak tanganya. Sedangkan Abu Hanifah sedikit lebih 
longgar, beliau berpendapat bahwa selain muka dan telapak tangan, 
kaki wanita pun boleh terbuka. Sementara itu, Imam Ahmad dan Abu 
Bakar bin Abdur Rahman berpendapat bahwa seluruh tubuh wanita 
adalah aurat dan harus ditutup.8 

فُرُوجَْهُنَّ  فَْظْنَ  وَيَح ابَصَْارهِِنَّ  مِنْ  يَغْضُضْنَ  مُؤْمِنَاتِ 
ْ
للِ وَقُلْ 

َىَل جُيُوْبهِِنَّ   ُمُرِهِنَّ ع بنَْ بِخ ِ
َضْر مَاظَهَرَمِنهَْاوَلْي

ّ
وَلَايُبدِْينْ زِينْتََهُنَّ إِلَا

Dan katakanlah (olehmu Muhammad) kepada wanita-wanita 
beriman: “Hendaklah mereka menahan pandangannya, dan memelihara 
kemaluannya, dan jangan mereka menampakkan perhiasannya, kecuali 

5	 Quraish Syihab, Wawasan Alqur’an: Tafsir Maudhu’i Atas Pelbagai Persoalan Umat, (Bandung: 
Mizan, 1996), hlm.161.

6	 Yunahar Ilyas, Tafsir Tematis Cakrawala Al-Qur’an, (Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 
2003), hlm. 137.

7	 Yunahar Ilyas, Tafsir Tematis.., hlm. 137-138.
8	 Quraish Syihab, Wawasan Alqur’an.., hlm. 162.



163Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

yang biasa nampak daripadanya. Dan hendaklah mereka menutupkan 
kain kerudungnya sampai ke dadanya.  (Q.S. 24 An-Nur:  31).  

2)	 Perhiasan

Fungsi pakaian yang lain adalah sebagai perhiasan manusia 
dan memperindah penampilan manusia.Perhiasan adalah sesuatu 
yang dipakai untuk memperelok. Elok menurut para ahli, adalah 
yang menghasilkan kebebasan dan keserasian.9 Sehingga pakaian 
yang elok adalah pakaian yang memberikan kebebasan kepada 
pemakainya untuk bergerak. Selain itu, unsur penting keindahan 
adalah kebersihan, untuk itulah Rasulullah SAW dibimbing oleh Allah 
SWT untuk senantiasa menjaga kebersihan.10 Untuk itulah Rasulullah 
SAW senang memakai pakaian putih, bukan saja pakaian ini sesuai 
dengan iklim jazirah Arab yang panas, melainkan warna putih segera 
menampakan kotoran, sehingga pemakainya akan terdorong untuk 
segera membersihkannya atau mengganti denga yang lain.11 

ِّ مَسْجِدٍ ياَبنَِي ءَادَمَ خُذُوا زِينتََكُمْ عِندَ كُل
“Hai anak Adam, pakailah pakaianmu yang indah di setiap memasuki 
masjid, (QS.Al-A’raf [7]:31)

خْرَجَ لِعِبَادِهِ
َ
مَ زِينَةَ الِله الَّتِي أ قُلْ مَنْ حَرَّ

 Katakanlah: «Siapakah yang mengharamkan perhiasan dari Allah yang 
Telah dikeluarkan-Nya untuk hamba-hamba-Nya (Qs al-A’raf [7]:32)

Berhias tidak dilarang dalam ajaran Islam, karena berhias 
merupakan watak naluriah manusia. Yang dilarang oleh Islam 
adalah berhias yang dapat menimbulkan rangsangan birahi kepada 
selain suami atau istri, termasuk menggunakan wangi-wangian yang 
berlebihan. Berhias yang demikian itu oleh Alqur’an disebut dengan 
tabarruj al-jahililyah, yaitu berhias yang mengundang maksiat kepada 
Allah SWT. 

9	 Tubuh yang elok adalah tubuh yang ramping, karena tubuh yang gemuk menghalangi 
seseorang untuk bebas bergerak. Suara yang elok adalah suara yang keluar dari tenggorokan 
yang ringan tanpa paksaan dan tidak ada penghalang berupa serak dan dahak. Quraish 
Syihab, Wawasan Alqur’an, hlm. 163.

10	  QS al-Mudatsir [74]: 4.
11	  Quraish Syihab, Wawasan Alqur’an, hlm. 164.



164 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

قِمْنَ 
َ
وَأ  

َى
الأول اَهِلِيَّةِ 

ْج
ال جَ  ُّ تَبَر َّجْنَ  تَبَر وَلا  بُيُوتكُِنَّ  فِي  وَقَرْنَ 

ُذْهِبَ  مَا يرُِيدُ الُله لِي ُ إِنَّ
َه

طِعْنَ الَله وَرسَُول
َ
ةَ وَأ كَا لاةَ وآتِيَن الزَّ الصَّ

رَكُمْ تَطْهِيًرا )٣٣( َيتِْ وَيُطَهِّ
ْب

هْلَ ال
َ
عَنكُْمُ الرجِّْسَ أ

Dan hendaklah kamu tetap di rumahmu dan janganlah kamu berhias 
dan bertingkah laku seperti orang-orang Jahiliyah yang dahulu dan 
Dirikanlah shalat, tunaikanlah zakat dan taatilah Allah dan Rasul-
Nya. Sesungguhnya Allah bermaksud hendak menghilangkan dosa dari 
kamu, Hai ahlul bait dan membersihkan kamu sebersih-bersihnya. (QS 
al-Ahzab [33]: 33)

3)	 Perlindungan 

Pakaian berfungsi sebagai pelindung tubuh dari cuaca dingin 
dan panas matahari. Secara fisik pakaian tebal untuk perlindungan 
dari dingin, dan pakaian tipis untuk perlindungan dari panas, adalah 
sesuatu yang sudah lazim dan umum. Selain ini, pakain juga berfungsi 
untuk menjaga mental. Karena pakaian dapat memberi pengaruh 
psikologis dan memberi pengaruh yang positif bagi pemakainya, 
sehingga ketika berinteraksi dengan orang lain tidak merasa canggung, 
tetapi memberikan kepercayaan diri dan afirmasi positif. Sebaliknya, 
orang yang berpakaian tidak pantas dan tidak layak, tidak selaras 
dengan situasi dimana dia berada, maka apa yang ia pakai itu juga 
berpengaruh negatif bagi tubuhnya, dimana ia tidak merasa nyaman, 
tidak tenang, konflik batin, dan seterusnya. Dengan demikian, pakaian 
yang layak bagi manusia, memberikan perlindungan dan kekuatan 
mental bagi pemakainya. 

Demikian juga, pakaian dapat memberikan perlindungan 
dari gangguan orang-orang jahat dan iseng. Hal ini karena pakaian 
merupakan citra diri bagi seseorang, ketika seseorang berpakaian 
yang baik dan pantas maka orang lainpun akan menaruh rasa hormat 
dan segan, sehingga akan mengurungkan niat jahat orang kepadanya. 

4)	 Petunjuk Identitas

Identitas sesuatu adalah segala sesuatu yang menggambarkan 
eksistensya sekaligus yang membedakannya dari yang lain. Eksistensi 
sesorang ada yang bersifat matrial dan ada juga yang bersifat imatrial 



165Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

(ruhani). Hal-hal yang bersifat material antara lain tergambar dalam 
pakaian yang dikenakanya. Pakaian berfungsi bagi identitas kelompok, 
misalnya seragam. Seragam kantor atau lembaga contohnya, 
merupakan petunjuk bagi identitas bagi orang yang mengenakanya 
bahwa dia adalah bekerja di suatu instansi atau lembaga tertentu.  

مُؤْمِنِيَن يدُْنِيَن عَليَهِْنَّ 
ْ
ُّ قُلْ لأزْوَاجِكَ وَبَنَاتكَِ وَنسَِاءِ ال هَا النَّبِي يُّ

َ
ياَ أ

نَ الُله غَفُورًا  نْ يُعْرَفْنَ فَلا يؤُذَْيْنَ وَكَا
َ
دْنَى أ

َ
مِنْ جَلابيِبِهِنَّ ذَلكَِ أ

رحَِيمًا )٥٩(
Hai nabi, Katakanlah kepada isteri-isterimu, anak-anak perempuanmu 
dan isteri-isteri orang mukmin: «Hendaklah mereka mengulurkan 
jilbabnya[1232] ke seluruh tubuh mereka». yang demikian itu supaya 
mereka lebih mudah untuk dikenal, Karena itu mereka tidak di ganggu. 
dan Allah adalah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. (QS al-
Ahzab [33]: 59)

3.	 Jilbab: Pakaian Wanita Muslimah 

Jilbab merupakan ciri khas pakaian wanita muslimah. Bahkan 
Allah SWT menyebut istilah khusus tersebut di dalam al-Qur’an, dan 
memerintahkan kepada Nabi Saw untuk mengajarkan kepada istri-
istrinya dan juga kamu muslimat untuk mengenakan jilbab. Jilbab 
ialah sejenis baju kurung yang lapang yang dapat menutup kepala, 
muka dan dada. Sementara Quraish Shihab mendifinisikan jilbab, 
sebagai baju kurung yang longgar dilengkapi dengan kerudung 
penutup kepala.12

مُؤْمِنِيَن يدُْنِيَن عَليَهِْنَّ 
ْ
ُّ قُلْ لأزْوَاجِكَ وَبَنَاتكَِ وَنسَِاءِ ال هَا النَّبِي يُّ

َ
ياَ أ

نَ الُله غَفُورًا  نْ يُعْرَفْنَ فَلا يؤُذَْيْنَ وَكَا
َ
دْنَى أ

َ
مِنْ جَلابيِبِهِنَّ ذَلكَِ أ

رحَِيمًا )٥٩(
Hai nabi, Katakanlah kepada isteri-isterimu, anak-anak perempuanmu 
dan isteri-isteri orang mukmin: «Hendaklah mereka mengulurkan 

12	 Quraish Syihab, Wawasan Alqur’an, hlm. 172.



166 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

jilbabnya ke seluruh tubuh mereka». yang demikian itu supaya mereka 
lebih mudah untuk dikenal, Karena itu mereka tidak di ganggu. dan 
Allah adalah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. (QS al-Ahzab 
[33]: 59)

وَلا  فُرُوجَهُنَّ  فَْظْنَ  وَيَح بصَْارهِِنَّ 
َ
أ مِنْ  يَغْضُضْنَ  مُؤْمِنَاتِ 

ْ
للِ وَقُلْ 

َىَل جُيوُبهِِنَّ  ُمُرِهِنَّ ع بنَْ بِخ ِ
َضْر يُبدِْينَ زِينتََهُنَّ إلِا مَا ظَهَرَ مِنهَْا وَلْي

وْ 
َ
أ ِهِنَّ 

َتل
بُعُو آباَءِ  وْ 

َ
أ آباَئهِِنَّ  وْ 

َ
أ ِهِنَّ 

َتل
ُعُو لِب إلِا  زِينتََهُنَّ  يُبدِْينَ  وَلا 

بنَِي  وْ 
َ
أ إِخْوَانهِِنَّ  بنَِي  وْ 

َ
أ إِخْوَانهِِنَّ  وْ 

َ
أ ِهِنَّ 

َتل
بُعُو بْنَاءِ 

َ
أ وْ 

َ
أ بْناَئهِِنَّ 

َ
أ

ولِي 
ُ
ِ أ

وِ التَّابعِِيَن غَيْر
َ
يْمَانُهُنَّ أ

َ
وْ مَا مَلكََتْ أ

َ
وْ نسَِائهِِنَّ أ

َ
خَوَاتهِِنَّ أ

َ
أ

َىَل عَوْرَاتِ النِسَّاءِ  ينَ لمَْ يَظْهَرُوا ع ِ
َّذ

فْلِ ال وِ الطِّ
َ
الإرْبَةِ مِنَ الرجَِّالِ أ

 الِله 
َى

ْفِيَن مِنْ زِينتَِهِنَّ وَتوُبُوا إِل ُعْلمََ مَا يُخ رجُْلِهِنَّ لِي
َ
بنَْ بأِ ِ

وَلا يضَْر
مُؤْمِنوُنَ لعََلَّكُمْ تُفْلِحُونَ )٣١(

ْ
هَا ال يُّ

َ
يعًا أ ِ جَم

Katakanlah kepada wanita yang beriman: «Hendaklah mereka 
menahan pandangannya, dan kemaluannya, dan janganlah mereka 
menampakkan perhiasannya, kecuali yang (biasa) nampak dari 
padanya. dan hendaklah mereka menutupkan kain kudung kedadanya, 
dan janganlah menampakkan perhiasannya kecuali kepada suami 
mereka, atau ayah mereka, atau ayah suami mereka, atau putera-
putera mereka, atau putera-putera suami mereka, atau Saudara-
saudara laki-laki mereka, atau putera-putera saudara lelaki mereka, 
atau putera-putera saudara perempuan mereka, atau wanita-wanita 
islam, atau budak- budak yang mereka miliki, atau pelayan-pelayan 
laki-laki yang tidak mempunyai keinginan (terhadap wanita) atau 
anak-anak yang belum mengerti tentang aurat wanita. dan janganlah 
mereka memukulkan kakinyua agar diketahui perhiasan yang mereka 
sembunyikan. dan bertaubatlah kamu sekalian kepada Allah, Hai 
orang-orang yang beriman supaya kamu beruntung. (QS an-Nur [24]: 
31)



167Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Menurut Quraish Shihab, ayat di atas diturunkan oleh Allah 
berkenaan dengan gangguan orang-orang munafik kepada wanita 
Muslimah. Gannguan tersebut diterima karena identitas kemuslihan 
mereka tidak jelas. Hal ini, karena wanita-wanita muslimah di 
Madinah pada awal Islam memakai pakaian yang sama dengan apa 
yang dipakai oleh wanita pada umumnya, termasuk wanita tuna susila, 
hamba sahaya, wanita kafir, dan sebagainya. Mereka pada umumnya 
memakai baju kerudung dan bahkan juga jilbab, tetapi leher dan 
dada mereka mudah terlihat. Keadaan yang demikian digunakan oleh 
orang-orang munafik untuk menggoda termasuk wanita mukminah. 
Dan ketika mereka ditegur menyangkut gangguanya kepada wanita 
mukminah, maka mereka menjawab: “kami kira mereka hamba 
sahaya”13

Dari latar belakang sosio-historis di atas, ayat tersebut menuntun 
kaum muslimah untuk memakai pakain yang membedakan meraka 
dari yang bukan muslimah yaitu yang memakai pakaian tidak 
terhormat dan mengundang gangguan orang yang usil. Sebagai 
muslimah diajarkan untuk memakai jilbab yang panjang sehingga 
menutup bagian leher dan dada. Sehingga identitas mereka itu 
sebagai muslimah kelihatan yang membedakan dari yang lainya dan 
menghindarkan gangguan orang.

Berkenaan dengan jilbab, para ulama tidak satu pendapat, tetapi 
mereka memiliki pendapat yang beragam. Secara garis besar pendapat 
dapat dibedakan dalam dua kelompok, yaitu ulama mutaqaddimin 
(klasik) dan ulama muta’akhirin (kontemprer).

1)	 Ulama Muataqaddimin (klasik)

Para ulama mutaqaddimin pada umumnya bersepakat bahwa 
jilbab adalah merupakan ajaran dan kewajiban agama yang harus 
ditunaikan. Sehingga bagi orang yang meninggalkan kewajiban 
tersebut, maka dia termasuk orang yang berdosa. Hanya saja mereka 
berbeda pendapat dalam kaitannya dengan batasan jilbab atau batasan 
bagian tubuh yang harus ditutup dan bagian yang terbuka. 

Golongan Pertama, seluruh anggota badan adalah wajib tertutup 
kecuali karena faktor darurat (dalam keadaan terpaksa) seperti 
terkena angin sehingga bagian tubuh tersingkap dengan tanpa sengaja. 

13	 Quraish Syihab, Wawasan Alqur’an, hlm. 172.



168 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Pendapat ini didasarkan pada pemahaman dari QS An-Nur:

وَلا يُبدِْينَ زِينتََهُنَّ إِلا مَا ظَهَرَ
Dan janganlah mereka menampakkan perhiasannya, kecuali yang  
nampak dari padanya.(QS an-Nur [24]: 31)

Ungkapan kata illa ma zhahara minha yang bermakna kecuali 
yang nampak, dimaksudkan sebagai penampakan yang tanpa 
disengaja. Yaitu pada prinsipnya anggota tubuh itu tertutup, tetapi 
karena ada faktor dan lain hal, maka bagian tubuh itu nampak 
kelihatan. Tetapi bukan karena faktor kesengajaan. Sehingga, mereka 
berkesimpulan bahwa, pada prinspinya bahwa seluruh tubuh adalah 
tertutup, tidak boleh diperlihatkan kecuali dalam keadaan terpaksa 
dan tanpa kesengajaan. Mengomentari pendapat tersebut, Syaikh 
Mutawalli14 berpendapat bahwa agama tidak mewajibkan seorang 
perempuan muslimah untuk mempergunakan penutup wajah, 
demikian juga Islam tidak melarangnya seandainya ada yang hendak 
mempergunakannya. Oleh karena itu bagi orang-orang yang tidak 
setuju dengan mereka yang mempergunakannya, maka tidak pantas 
untuk menolaknya.

Golongan Kedua, tidak semua anggota tubuh tertutup, tetapi 
ada bagian tubuh yang memang boleh dibiarkan terbuka. Pendapat 
ini berangkat dari pemahaman “kecuali apa yang tampak” dimaknai 
sebagai hal yang biasa atau dibutuhkan keterbukaanya sehingga harus 
tampak. Kebutuhan disni dimaksudkan akan menimbulkan kesulitan 
kalau harus tertutup. Pendapat ini dipegangi oleh mayoritas ulama 
ahli fiqh. Misalnya Al-Qurtubi dengan mengutip pendapat dari Said 
bin Zubair, Atho’ dan al-Auza’iy berpendapat bahwa yang boleh 
dilihat dari wanita adalah wajah, kedua telapak tanganya, dan busana 
yang dipakainya. Sedangkan Ibn Abbas dan Qatadah berpendapat 
bahwa setengah tangan perempuan, gelang, cincin, anting, celak, 
dan yang semacamnya boleh untuk dilihat. Sementara Abu Hanifah 
berpendapat bahwa kedua kaki wanita bukan termasuk aurat. Dan 
Abu Yusuf juga berpendapat bahwa kedua tangan perempuan juga 
bukan aurat.15

14	  Syaikh Mutawalli As-Syarawi, Fiqih Perempuan, (Jakarta, AMZAH, 2009), hlm. 23.
15	 Quraish Syihab, Wawasan Alqur’an, hlm. 175-176.



169Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

2)	 Ulama Muta’akhirin (Kontemporer)

Quraish Shihab dengan mengutip pendapat dari Muhammad 
Thahir bin Asyur, menyatakan bahwa jilbab adalah bagian dari tradisi 
Arab. Dan tradisi bukanlah kewajiban agama yang harus diikuti. Lebih 
jauh Quraish Shihab menjelaskan bahwa tidak semua perintah yang 
ada di dalam Al-qur’an dan as-Sunnah itu berarti suatu kewajiban, 
tetapi ada perintah dalam arti “sebaiknya”, bukan “seharusnya”. 
Perintah yang bermakna seharusnya, berarti bahwa perintah itu 
merupakan suatu kewajiban yang tidak dapat ditinggalkan, sehingga 
meninggalkan perintah tersebut dianggap sebagi dosa. Sedangkan 
perintah yang bermakna sebaiknya, berarti bahwa perbuatan 
yang dituntut dalam perintah tersebut adalah anjuran yang sangat 
ditekankan untuk dilakukan, tetapi bukan suatu kewajiban yang 
kalau ditinggalkan berakibat dosa. Perintah berkaitan dengan jilbab, 
menurut Quraish, masuk dalam kategori “sebaiknya”.16

Dari apa yang dipaparkan oleh Quraish shihab, dapat dipahami 
bahwa menutup aurat adalah sesuatu yang menjadi inti pokok dari 
agama. Tetapi bagaimana menutupnya itu diserahkan kepada manusia 
untuk menentukan sesuai dengan kemaslahatan, tradisi lokal, dan 
kebudayaan masing-masing. Sehingga, pakaian boleh berbeda, 
modepun bermacam-macam, tetapi intinya adalah menutup aurat. 

4.	 Kriteria dan Adab Berpakaian 

Walaupun produk pakain muslimah (jilbab) itu bermacam-
macam. Dan dalam kaitan ini, Islam tidak menentuka secara spesifik. 
Walaupun demikian Islam memberikan kriteria bagi busana muslimah 
yang sebaiknya mereka kenakan. Prof. Dr. Yunahar Ilyas, MA dalam 
bukunya Tafsir Tematis Cakrawala Al-Qur’an, memberikan penjelasan 
berkenaan dengan kriteria bagi pakaian Muslimah.17 Menurut beliau 
bahwa prinsip-prinsip busana bagi wanita muslimah adalah tidak 
jarang dan ketat, tidak meyerupai laki-laki, tidak menyerupai non-
Muslim, serta pantas dan sederhan. Berikut adalah ringkasanya:

16	 Quraish Syihab, Wawasan Alqur’an, hlm. 178-179.
17	  Yunahar Ilyas, Tafsir Tematis Cakrawala Al-Qur’an, (Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 

2003), hlm. 141-143.



170 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

1)	 Tidak jarang dan ketat

الله  صلى  الله  رسول  قال  قال:  عنه؛  الله  رضي  هريرة  أبي  عن 
عليه وسلم: » صنفان من أهل النار لم أرهما: قوم معهم سياط 
عاريات  كاسيات  ونساء  الناس،  بها  يضربون  البقر  كأذناب 
يدخلن  لا  المائلة،  البخت  كأسنمة  رؤوسهن  مائلات  مميلات 
الجنة، ولا يجدن ريحها، وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا وكذا « 

.رواه: الإمام أحمد، ومسلم .
Ada dua golongan umatku yang akan masuk neraka, tapi aku melihat 
di antara mereka (pada zaman Rasulullah): Pertama, kaum penguasa 
yang mempunyai cambuk seperti ekor sapi, dengan cambuk itu mereka 
memukuli manusia. Kedua, wanita yang berpakaian, tapi laksana 
tidak berbusana sama sekali. Kerjanya suka berlengak-lenggok, kepala 
mereka seperti punggung unta, mereka tidak akan masuk surga, 
bahkan mereka tidak akan mencium banunya sajakendatipun baunya 
itu sebetulnya dapat tercium dari jarak sekian jauh. (HR. Ahmad dan 
Muslim).18

2)	 Tidak Menyerupai Laki-laki

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: »لعن رسول الله - صلى الله 
لبسة  تلبس  والمرأة  المرأة  لبسة  يلبس  الرجل   - وسلم  عليه 
الرجل« وروى الإمام أحمد أيضا وأبو داود والنسائي وابن حبان 

والحاكم 
Dari Abu Hurairah RA berkata: “Rasulullah SAW melaknat seorang 
laki-laki yang memakai pakaian wanita, dan seorang wanita yang 
memakai pakaian laki-laki. (HR. Ahmad, Abu dawud).19

18	 إتحاف الجماعة بما جاء في الفتن والملاحم وأشراط الساعة - )ج 2 / ص 731
19	   وروى الإمام أحمد أيضا وأبو داود,الإيضاح والتبيين لما وقع فيه الأكثرون من مشابهة المشركين - )ج 1 / ص 341



171Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

عن عكرمة عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: »لعن رسول 
بالنساء  الرجال  من  المتشبهين   - وسلم  عليه  الله  صلى   - الله 
والمتشبهات من النساء بالرجال« رواه أحمد وأبو داود والبخاري 

وأهل السنن إلا النسائي 
Dari Ibn Abbas berkata: “Rasulullah SAW mengutuk laki-laki yang 
menyerupai wanita, dan wanita dyang menyerupai laki-laki. (HR 
Bukhari, Ahmad, Abu Dawud).20

3)	 Tidak menyerupai non-muslim

ضَلُّوا كَثِيًرا وضََلُّوا عَنْ 
َ
هْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّوا مِنْ قَبلُْ وَأ

َ
وَلا تتََّبِعُوا أ

بِيلِ )٧٧( سَوَاءِ السَّ
Katakanlah: “Hai ahli kitab, janganlah kamu berlebih-lebihan 
(melampaui batas) dengan cara tidak benar dalam agamamu. dan 
janganlah kamu mengikuti hawa nafsu orang-orang yang Telah sesat 
dahulunya (sebelum kedatangan Muhammad) dan mereka Telah 
menyesatkan kebanyakan (manusia), dan mereka tersesat dari jalan 
yang lurus”. (QS al-Maidah: 77). 

ينَ كَفَرُوا ِ
َّذ

ل ينَ آمَنوُا لا تكَُونوُا كَا ِ
َّذ

هَا ال يُّ
َ
ياَ أ

Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu seperti orang-orang 
kafir (orang-orang munafik) itu, (QS Ali Imron [3]: 156)

عن ابن عمر _ قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ))من 
تشبه بقوم فهو منهم.(( رواه أبو داود 

Dari Ibn Umar berkata: “Rasulullah SAW bersabda: “Barang siapa 

 قال الحاكم: صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه وأقره,والنسائي وابن حبان في صحيحه والحاكم في مستدركه 
.الذهبي في تلخيصه وصححه أيضا النووي وغيره

20	   رواه الإمام أحمد وأبو داود,الإيضاح والتبيين لما وقع فيه الأكثرون من مشابهة المشركين - )ج 1 / ص 232(
الطيالسي والبخاري وأهل السنن إلا النسائي وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.



172 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

yang menyerupai suatu kaum, maka dia termasuk kaum tersebut.” (HR 
Abu Dawud). 21

4)	 Pantas dan sederhana

عن معاذ بن انس الجهنى ان رسول الله صلى الله عليه و سلم 
اللباس تواضعا لله وهو يقدر عليه دعاه الله يوم  قال من ترك 
القيامة على رءوس الخلائق حتى يريخه من اي حلل الإيمان شاء 

يلبسها وروى الترمذى
Dari Muaz Ibn Anas Al-Juhani sesungguhnya Rasulullah SAW bersabda: 
“Barangsiapa yang sengaja meninggalkan pakaian mewah dengan niat 
tawadhu’ karena Allah, sedangkan dia sebenarnya mampu membelinya, 
maka Allah akan menyerunya (memberikan penghargaan kepadanya) 
pada hari kiamat di hadapan khalayak ramai seraya menyerahkan 
kepadanya untuk memilih pakaian iman yang ia kehendaki untuk 
dipakainya.” (HR Tirmizi).22

5)	 Bukan Pakaian Kesombongan

عن ابن مسعُود- رضي الله عنه- قال: سمعتُ رسول الله صلى 
الله عليه وسلم يقَول: » من أسْبَلَ إزارهَ في صلاته خُيَلاءَ فليسْ 

من الله في حل ولا حَرَ أم 
Dari Ibn Mas’ud RA berkata: “saya telah mendengar Rasulullah SAW 
bersabda: “barang siapa melakukan isbal (melebihkan pakaian di bawah 
mata kaki) terhadap sarungnya pada saat shalat karena sombong, maka 
dia tidak akan mendapatkan sesuatu dari Allah baik dalam perkara 
yang halal ataupun yang haram.” (HR Abu Dawud dan an_Nasa’i).23

كلوا واشربوا و تصدقوا و البسوا في غير محيلة  ولا سرف فان 
21	   رواه أبو داود ج4/ص44 وصححه البلأاني في صحيح الجامع,الآثار الواردة عن السلف في اليهود.الحوشان - )ج 2 / ص 92(

الصغير برقم 1382
22	 تفسير الثعالبي - م - )ج 3 / ص 581
23	 " النسائي في الكبرى: كتاب الزينة، باب: إسبال الإزار.,شرح أبي داود للعيني - )ج 3 / ص 961(



173Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

الله يحب أن يرى أثر نعمته على عبده 
”Makanlah kamu dan minumlah kamu, bersadaqahlah kamu dan 
berpakaianlah kamu, tetapi tidak dengan sombong dan berlebih-
lebihan, karena Allah amat suka melihat bekas nikmatnya pada hamba-
hambaNya. (HR. Tarmidzi, dia berkata: “hadis hasan”)

Hikmah pakaian syar’i, bagi wanita, adalah untuk menghargai, 
menghormati dan memuliakan, serta mendudukkan wanita pada posisi 
yang sangat tinggi dan mulia. Karena dengan memenuhi ketentuan 
menutup aurat sesuai syar’i membuat seorang wanita tidak kelihatan 
bentuk dan kondisi tubuh, serta bentuk dan warna rambutnya. Hal 
ini mendorong dan menciptakan kondisi di mana semua pihak akan 
menilai dan menghargai wanita bukan dari segi fisik, tapi dari segi 
lainnya yang meliputi mental, kecerdasan, kepribadian, kualitas 
pribadi, ketakwaan, prestasi dan amal saleh.

B.	 PRANATA MAKAN DAN MINUM

1.	 Pengertian

Istilah makanan di dalam Al-Qur’an digunakan dalam berbagai 
istilah, at-tha’am, al-ma’idah, as-syarab, dan al-akl. Istilah at-tha’am 
(makanan) dalam bahasa al-Qur’an adalah segala sesuatu yang dimakan 
atau dicicipi. Sehingga minuman pun masuk dalam pengertian at-
tha’am (makanan).24 Disamping kata at-tha’am, kata as-syarab juga 
digunakan oleh al-Qur’an yang pengertianya merujuk pada sesuatu 
yang diminum.25 Sementara kata akala  juga digunakan oleh al-qur’an 
untuk merujuk pada pengertian proses makan.26 Selain itu, al-Qur’an 
menggunakan kata al-maidah untuk menyebut hidangan makanan. 
Bahkan ungkapan tersebut digunakan untuk menamai salah satu 
surat dalam al-Qur’an, yaitu surat al-Maidah.  

24	 Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i Atas Belbagai Persoalan Umat, 
(Bandung: Mizan, 1996), hlm. 137. Kata tha’am (manakan) menurut Qurais Shibab dilam al-
Qur’an terulang sebanyak 48 kali dalam berbagai bentuknya.

25	 Kata as-syarab (minuman) dalam berbagai bentuknya di dalam Al-Qur’an terulang sebanyak 
36 kali. Lihat ‘Ilmi Zadeh Faidullah al-Hasni, Fathur Rahman Lith-thalibi Ayyat al-Qur’an, 
(Indonesia: Maktabah Dahlan, tt), hlm 235. 

26	 Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, hlm. 138. 



174 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

2.	 Prinsip-prinsip Makan dan Minum

1)	 Prinsip Tidak berlebihan

Alquran mengingatkan agar manusia tidak hanyut   dan 
tenggelam dalam kehidupan yang materialistis dan hedonistis. 
Akan tetapi hal itu bukan berarti, bahwa Islam melarang manusia 
untuk menikmati kehidupan dunia ini, sebagai anugerah Allah, 
seperti pakaian, minuman, makanan, perumahan, kenderaan, alat 
komunikasi, alat rumah tangga dan sebagainya. Allah mengingatkan 
untuk tidak berbuat boros dan berlebih-lebihan, karena Allah Swt 
sangat membenci orang yang berlebih-lebihan. Seseorang yang belanja 
dengan israf, tanpa skala prioritas (maslahah), sehingga  lebih besar 
spendingnya dari penghasilannya akan membuahkan bencana yaitu 
akan mencelakakan dirinya dan rumah tangganya. Dia akan terjerat 
hutang yang berkepanjangan atau kesulitan hidup masa depan.

مَ  حَرَّ مَنْ  .قُلْ  فِيَن  ِ
مُسْر

ْ
ال ِبُّ  لَايُح إِنَّهُ  فوُا  ِ

وَلَاتسُْر بُوا  َ وَاْرش وا 
ُ وَكُل

ينَ  ِ
َّذ

َ للِ زْقِ قُلْ هِي يِّباَتِ مِنَ الرِّ خْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّ
َ
زِينَةَ الِله الَّتِى أ

ياَتِ 
َ
لأ

ْ
لُ ا قِيَامَةِ كَذَلكَِ نُفَصِّ

ْ
نْياَ خَالصَِةً يوَْمَ ال يَاَةِ الدُّ

ْح
ءَامَنوُا فِي ال

لِقَوْمٍ يَعْلمَُونَ
“Makan dan minumlah, dan jangan berlebih-lebihan. Sesungguhnya 
Allah tidak menyukai orang-orang yang berlebih-lebihan. (QS 7:31)

كلوا واشربوا و تصدقوا و البسوا في غير محيلة  ولا سرف فان 
الله يحب أن يرى أثر نعمته على عبده 

”Makanlah kamu dan minumlah kamu, bersedeqahlah kamu dan 
berpakaianlah kamu, tetapi tidak dengan sombong dan berlebih-
lebihan, karena Allah amat suka melihat bekas nikmatnya pada hamba-
hambaNya.

:مالي مالي  العبد  قال:يقول  عن أبي هريرة أن رسول ا للهص.م 
وانما له من ماله ثلاث :ما أكل فأفنى او لبس فأبلى أو أعطى 



175Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

فأقنى وما سوا ذالك فهو ذاهب وتاركه للناس  -رواه مسلم 
Dari Abiu Hurairah bahwa Nabi Muhamad Saw bersabda, “Seorang 
hamba akan berkata, “hartaku! hartaku!”. Padahal yanhg menjadi 
miliknya hanya tiga hal saja, yaitu, Apa yang dimakan, kemudian habis, 
Apa yang dipakai, kemudian hancur, dan Apa yang disodaqahkan 
kemudian kekal. Selain yang tiga perkara tersebut akan hilang dan 
ditanggalkan untuk manusia. (H.R.Muslim) 

Ayat dan hadis di atas menganjurkan makan makanan yang 
enak, halal, bermanfaat dan bergizi, serta mengizinkan minum 
apapun selama tidak menimbulkan dan tidak merusak badan dan 
jiwa. Dalam ayat dan hadis ini secara eksplisit Allah memerintahkan 
makan dan minum secara wajar, tidak berlebihan atau melampaui 
batas.   Berlebih-lebihan atau melampaui batas dalam menggunakan 
(mengkonsumsi) suatu kebutuhan sangat dicela oleh Islam. Dengan 
demikian, kesederhanaan menjadi elan vital ajaran Islam dalam 
perilaku konsumsi.

2)	 Prinsip halal dan thayyib

Alquran juga mengajarkan prinsip halal dan thayyib dan akhlak 
dalam konsumsi. Barang yang dikonsumsi adalah barang yang halal 
dan thayyib. Sebaliknya, Allah mengharamkan setiap barang yang keji 
dan buruk.  Ayat – ayat  Al-Qur’an yang berbicara mengenai konsumsi 
terdapat antara lain.

رضِْ حَلَالًا طَيِّبًا وَلَا تتََّبِعُوا خُطُوَاتِ 
َ
لأ

ْ
ا فِي ا وُا مِمَّ يُّهاَ النَّاسُ كُل

َ
ياَأ

يطَْانِ إِنَّهُ لكَُمْ عَدُوٌّ مُبِيٌن الشَّ
“Hai manusia makanlah yang halal lagi baik dari apa yang terdapat di 
bumi dan janganlah kamu mengikiuti langkah-langkah syetan, karena 
sesunguhnya syetan itu musuh yang nyata bagimu.” Al-Baqarah: 168 

أ رَزَقَكُمُ الُله حَلَالًا طَيِّبًا وَاشْكُرُوا نعِْمَتَ الِله إِن كُنتُمْ  وُا مِمَّ فَكُل
إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ

Makan kamulah rezeki yang dianugerahkan Allah kepadamu yang 



176 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

halal lagi thayyib, bersyukurlah kamu atas nikmat Allah, jika kamu 
menyembahNya. An-Nahal: 114:

بمَِاتَعْمَلوُنَ  إِنِّي  اً  وَاعْمَلوُا صَالِح يِّباَتِ  الطَّ مِنَ  وُا  الرُّسُلُ كُل هَا  يُّ
َ
يآَأ

عَلِيمٌ
Wahai para Rasul, makan kamulah makanan yang thayyib dan 
lakukanlah amal sholih. Sesungguhnya Aku mengatahui apa yang 
kamu kerjakan. (QS. Al-Mukminun: 51)

عَلَّمْتُم  وَمَا  يِّباَتُ  الطَّ لكَُمُ  حِلَّ 
ُ
أ قُلْ  لهَُمْ  حِلَّ 

ُ
مَاذَآأ يسَْئَلوُنكََ 

ا  مِمَّ وُا  فَكُل الُله  عَلَّمَكُمُ  ا  مَّ مِّ تُعَلِّمُونَهُنَّ  ِّبِيَن  مُكَل وََارِحِ 
ْج
ال نَ  مِّ

الَله  إِنَّ  الَله  وَاتَّقُوا  عَليَهِْ  الِله  اسْمَ  وَاذْكُرُوا  عَليَكُْمْ  مْسَكْنَ 
َ
أ

ِسَابِ  
ْح
يعُ ال ِ

سَر
Mereka menanyakan kepadamu, “Apakah yang dihalalkan bagi 
mereka?” Katakanlah, “Dihalalkan bagimu yang baik-baik dan buruan 
yang ditangkap oleh binatang buas yang telah kamu ajar dengan 
melatihnya untuk berburu. Kamu mengajarnya menurut apa yang 
telah diajarkan Allah kepadamu. Maka makanlah dari apa yang 
ditangkapnya untukmu. Dan sebutlah nama Allah atas binatang buas 
itu (waktu melepasnya). Dan bertaqwalah kepada Allah, sesungguhnya 
Allah amat cepat hisabnya”.  Al- Maidah (5) ayat : 4.

وَلَا  لكَُمْ  الُله  حَلَّ 
َ
مَآأ طَيِّباَتِ  مُوا  َرِّ تُح لَا  ءَامَنُوا  ينَ  ِ

َّذ
ال هَا  يُّ

َ
ياَأ

ا رَزَقَكُمُ الُله حَلَالًا  وا مِمَّ
ُ مُعْتَدِينَ.  وَكُل

ْ
ِبُّ ال تَعْتَدُوا إِنَّ الَله لَا يُح

نتُمْ بهِِ مُؤْمِنوُنَ
َ
ي أ ِ

َّذ
طَيِّباً وَاتَّقُوا الَله ال

Wahai orang yang beriman, janganlah kamu haramkan yang baik-baik 
yang telah dihalalkan Allah bagi kamu. Janganlah kamu melampaui 
batas. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang yang melampaui 
batas. Dan makanlah makanan yang halal lagi baik dari apa yang telah 
Allah rezekikan kepadamu. Bertaqwalah kepada Allah yang kamu 



177Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

beriman kepadaNya (QS al-Maidah: 87-88) 

عَليَكُْمْ  فَيَحِلَّ  فِيهِ  وَلَاتَطْغَوْا  مَارَزَقْنَاكُمْ  طَيِّباَتِ  مِن  وُا  كُل
لِْلْ عَليَهِْ غَضَبِي فَقَدْ هَوَى غَضَبِي وَمَن يَح

Makanlah di antara rezeki yang baik yang telah kami berikan kepadamu 
dan janganlah melampaui batas padanya yang menyebabkan 
kemurkaanKu menimpamu. Dan barang siapa yang ditimpa oleh 
kemurkaanKu, maka sesungguhnya binalah ia”. (QS. Thaha: 81).

زْقِ  الرِّ مِنَ  يِّبَاتِ  وَالطَّ لِعِبَادِهِ  خْرَجَ 
َ
أ الَّتِى  الِله  زِينَةَ  مَ  حَرَّ مَنْ  قُلْ 

قِيَامَةِ كَذَلكَِ 
ْ
نْياَ خَالصَِةً يوَْمَ ال يَاَةِ الدُّ

ْح
ينَ ءَامَنوُا فِي ال ِ

َّذ
َ للِ قُلْ هِي

ياَتِ لِقَوْمٍ يَعْلمَُونَ 
َ
لأ

ْ
لُ ا نُفَصِّ

“Katakanlah, siapakah yang mengharamkan perhiasan yang indah – 
indah (yang diciptakan) Allah untuk hamba – hambaNya dan siapa 
pula yang mengharamkan barang – barang yang baik”. (QS Al-A’raf: 
32)  Dalam ayat lain difirmankan, “Hai orang – orang yang beriman 
janganlah kamu mengharamkan barang – barang yang baik yang telah 
dihalalkan bagimu, janganlah kamu melampaui batas”. (QS 5:87)

3)	 Prinsip Tidak haram

Islam mengharamkan kaum muslimin mengkonsumsi makanan 
yang haram dan keji (kotor). Demikian pula, Allah melarang makanan 
dan minuman yang buruk, misalnya minuman atau makanan yang 
memabukkan, dan makanan yang memiliki unsur keracunan yang 
merusak seperti formalin dan zat pewarna yang merusak kesehatan. 
Makanan dan minuman tersebut tidak layak dikonsumsi dan status 
hukum mengkonsumsinya diharamkan. Mengkonsumsi makanan 
yang haram berdampak buruk bagi keimanan, akhlak dan kesehatan. 
Makanan halal akan berdamak kepada keimanan seseorang, karena 
seseorang yang mengkonsumsi makanan haram, pastilah dia teman 
dari syetan dan syetan merupakan musuh utama umat manusia.27

27	 Al-Quran maupun hadits tidak merinci secara detail tentang kriteria–kriteria kehalanan 
makanan, minuman, pakaian dan kebutuhan insan lainnya. Hal ini artinya, diserahkan kepada 
manusia untuk berijtihad dengan mengadakan penelitian ilmiah dan mendalam tentang 



178 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

بََائثَِ 
ْخ
مُ عَليَهِْمُ ال َرِّ يِّباَتِ وَيُح لُّ لهَُمُ الطَّ ِ وَيُح

“Dia menghalalkan bagi mereka segala sesuatu yang baik dan 
mengharamkan segala yang keji (kotor).” (QS. Al-A’raf: 157)

 ِ
لِغَيْر بهِِ  هِلَّ 

ُ
وَمَآأ ِنِزيرِ 

ْخ
ال مَْ 

َح
وَل مَ  وَالدَّ مَيتَْةَ 

ْ
ال عَليَكُْمُ  مَ  حَرَّ إِنَّمَا 

غَفُورُ  الَله  إِنَّ  عَليَهِْ  إِثْمَ  لَا 
فَ دٍ  وَلَا عَا باَغٍ   َ اضْطُرَّ غَيْر فَمَنِ  الِله 

رَّحِيمٌ 
“Sesungguhnya Allah mengharamkan bagimu bangkai, darah, daging 
babi, binatang (yang ketika disembelih) disebut nama selain Allah. 
Tetapi barang siapa dalam keadaan terpaksa (memakannya) sedang ia 
tidak menginginkannya dan tidak pula melampaui batas, maka tidak 
ada dosa baginya. Sesungguhnya Allah Maha pengampun dan maha 
penyayang”. (QS. 2: 173)

4)	 Prinsip moralitas

Prinsip akhlak (moralitas) dalam konsumsi bermakna bahwa 
tujuan konsumsi adalah untuk peningkatan nilai – nilai moral dan 
spiritual, bukan hanya untuk kelangsungan hidup dan perwujudan 
kesehatan dan kesenangan duniawi (utility) manusia. Prinsip moralitas 
juga terlihat dari ajaran Islam yang menganjurkan agar menyebut nama 
Allah sebelum makan dan minum dan mengucapkan alhamdulillah 
setelah mengkonsumsinya, demikian pula dalam berpakaian, naik 
kendaraan, dan sebagainya. Hal tersebut, akan membimbing seorang 
Muslim merasakan kehadiran Ilahi pada saat menikmati berkah rizki 
dari Allah. 

3.	 Makanan dan Binatang Yang Halal 

1)	 Binatang Air
Semua binatang yang hidup dalam air dan tidak dapat bertahan 

lama hidup di darat hukumnya halal, sekalipun rupanya seperti 
binatang yang haram di darat, misalnya rupanya seperti babi, kecuali 

kriteria-kriteria produk halal dan haram, sesuai dengan pendekatan ilmu pengetahuan, seperti 
makanan dan minuman yang mengandung mafsadah dan mudharat, seperti rokok adalah 
haram, sedangkan  makanan dan minuman yang bergizi, protein sangat diajurkan.



179Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

binatang yang mengandung racun. Isi kerang, tiram dan kepah 
hukumnya halal. Belut termasuk jenis ikan yang halal. Dalam Al-
Qur’an dinyatakan firman Allah SWT yang artinya: “Telah dihalalkan 
bagimu menangkap ikan di laut dan (halal juga) memakannya untuk 
bekalan kamu dan bagi orang-orang yang berjalan (berlayar).” (Al 
Maidah: 96). Sabda Nabi Muhammad s.a.w. Dari Abi Hurairah RA, 
ia berkata: Telah bersabda Rasulullah saw. Mengenai laut: ‘’Dia suci 
airnya dan halal bangkainya’’. (HR. Imam yang empat dan Ibnu Abi 
Syaibah dan lafaz ini darinya, dan Ibnu Khuzaimah, Tirmidzi, Imam 
Malik, Syafi’i dan Ahmad).

2)	 Binatang Darat

Binatang–binatang darat yang halal ialah lembu/sapi/, kambing, 
kuda, kerbau, unta, kijang/rusa, pelanduk, landak, kancil, menjangan 
dan kelinci. Firman Allah dalam Al-Qur’an yang artinya “Dihalalkan 
bagi kamu binatang ternak (lembu, kerbau, kambing, dan unta).” (Al-
Maidah: 1). Dari Jabir RA. Ia berkata: “Nabi SAW mengizinkan makan 
daging Kuda.” (HR. Bukhari dan Muslim)

3)	 Burung dan binatang bersayap lain

Burung yang halal seperti itik, mentok, ayam, ayam hutan, belibis, 
punai, merpati, tekukur, merbuk, deruk, perling, burung ayam-
ayaman, burung pipit, dan beberapa jenis burung yang halal lainnya.

4)	 Makanan yang baik dan lezat

Segala makanan yang baik dan lezat, halal hukumnya sebagaimana 
firman Allah SWT yang artinya: “Allah menghalalkan bagi mereka 
barang-barang yang baik dan lezat, dan mengharamkan atas mereka 
barang-barang jelek.” (Al-A’raf: 157)

Di dalam Al-Qur’an atau Al-Hadist tidak terdapat hukum yang 
mengharamkan tumbuh-tumbuhan dan buah-buahan, karena itu 
segala tumbuh-tumbuhan dan buah-buahan boleh di makan, kecuali 
yang mengandung racun atau kotor atau di anggap membahayakan. 
Semua jenis makanan adalah halal kecuali yang memberikan madlarat 
(merusak) pada akal dan badan atau keji dan najis. Demikian juga, 
semua minuman hukumnya halal kecuali yang memabukkan atau 
memberikan madlarat (merusak) pada akal dan badan, seperti arak, 
air tuba, dan sebagainya. Minuman arak, baik sedikit maupun banyak 
hukumnya sama saja, yaitu haram.



180 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

4.	 Makanan Haram

4.1.	 Sebab-Sebab Haramnya Makanan

Banyak hal yang dapat menyebabkan haramnya suatu makanan 
baik dari binatang ataupun yang lainya. Menurut Sulaiman Rasyid, 
paling tidak ada lima sebab suatu makanan itu menjadi haram,28 yaitu:

1.	 Ada nash Al-Qur’an atau hadits melarang

Firman Allah SWT dalam Al-Quran: “Diharamkan atas kamu 
(makan) bangkai, darah, daging babi, dan apa-apa yang disembelih 
karena yang lain dari Allah; dan yang (mati) dicekik, dan yang (mati) 
jatuh dari atas, dan yang (mati) ditanduk, dan yang (mati) ditolak 
binatang buas, kecuali barang yang kamu (sempat) sembelih, dan 
Binatang-binatang yang disembelih atas nama berhala.” (Al-Maidah: 
3).

2.	 Sebab disuruh membunuhnya.

Dari ‘Aisyah RA. Nabi SAW bersabda: “Ada lima binatang yang 
jahat hendaklah dibunuh, baik di tanah halal maupun haram, yaitu 
ular, gagak, tikus, anjing-galak, dan burung elang.” (HR. Muslim)

3.	 Sebab dilarang membunuhnya.

Diterangkan dalam sebuah hadits Artinya: Dari Ibnu ‘Abbas 
RA, Ia berkata: “Rasulullah saw. telah mencegah membunuh empat 
macam binatang, yaitu: semut, lebah, burung hudhud (serupa burung 
Merpati yang berjambul), dan burung surad (serupa burung punai).” 
(H.R. Ahmad, Abu Dawud dan disahkan oleh Ibnu Hibban)

4.	 Sebab Keji (kotor menjijikan).

Dalam Islam, sesuatu yang kotor itu haram untuk dimakan atau 
dikonsumsi. Sesuatu yang keji (menjijikkan) seperti ingus, ludah, 
keringat dan sebagainya hukumnya haram dimakan. Makanan dan 
minuman cair yang terkena najis hukumnya haram dimakan atau 
di minum. Makanan dan minuman padat (beku) yang terkena najis, 
setelah najis itu dibuang dari sekeliling yang dikenainya, maka makanan 
dan minuman itu boleh dimakan. Hal ini sesuai dengan firman Allah 
dalam Al-Qur’an artinya: “Allah telah menghalalkan bagi mereka siapa 
yang baik (lezat rasanya) dan mengharamkan yang kotor-kotor (keji).” 

28	 Sulaiman Rasyid, Fiqh Islam, (Bandung: Sinar Baru Algensindo, 2005), hlm.469.



181Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

(QS.Al-A’raf: 157). Dalam suatu riwayat disebutkan, dari Ibnu ‘Umar 
RA., Ia Berkata: “Rasulullah saw telah mencegah makan dari binatang 
yang suka makan kotoran dan mencegah meminum susunya.” (H.R. 
Imam yang empat kecuali Nasai, dan telah dihasankan oleh Tirmidzi)

5.	 Sebab memberi madlarat. 

Makan dan minum tujuannya adalah dalam rangka untuk 
mempertahankan kondisi tubuh tetap sehat. Manakala ada makanan 
dan minuman yang memberikan efek yang sebaliknya maka hal 
itu bertentangan dengan tujuan konsumsi itu sendiri. Oleh karena 
mengkonsumsi segala sesuatu yang dapat membahayakan tubuh, 
adalah dilarang oleh syari’at. Racun dan bisa hukumnya haram di 
makan walaupun sedikit, kecuali bagi orang kebal terhadap racun dan 
bisa dan tidak membahayakan baginya.

4.2.	 Macam-macam Makanan Haram

Dilihat dari macamnya, makanan haram ada bermacam-macam. 
Menurut Imam Al-Ghazali makanan dapat dibedakan dalam dua 
kelompok besar, yaitu: haram karena sifat bendanya dan haram karena 
cara memperolehnya. Disamping kedua pembagian al-Ghazali tersebut, 
ada haram yang lain yaitu, haram karena cara menyembelihnya. 
Sehingga makanan yang haram dapat diklasifikasikan menjadi dua 
hal, yaitu, haram karena zatnya dan haram karena factor lainya.

4.2.1.  Haram karena Zatnya

1.	 Darah dan Daging babi

Dagung babi dan semua macam darah hukumnya najis dan 
haram untuk dikonsumsi, kecuali hati dan limpa, atau juga darah yang 
tersisa pada urat yang sangat lembut. Macam darah yang terakhir ini 
sering dijumpai pada bintang sembelihan, seperti ayam dan kambing. 
Betapapun juga telah dibersihkan namun masih ada sisa-sisa darah 
yang terselib dalam serabut syarafnya, yang oleh karenanya dapat 
dimaafkan.Firman Allah:

نْ يكَُونَ 
َ
 أ

َّال
َىَل طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِ مًا ع رََّ َّ مُح َ إِلَي وحِي

ُ
جِدُ فِي مَا أ

َ
 أ

َال
قُلْ 

إِنَّهُ رجِْسٌ 
يرٍ فَ ِ

مَْ خِنْز
َح
وْ ل

َ
وْ دَمًا مَسْفُوحًا أ

َ
مَيتَْةً أ

Katakanlah: “Tiadalah aku peroleh dalam wahyu yang 



182 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

diwahyukan kepadaku, sesuatu yang diharamkan bagi orang yang 
hendak memakannya, kecuali kalau makanan itu bangkai, atau darah 
yang mengalir atau daging babi --karena sesungguhnya semua itu kotor 
(QS. Al-An’am: 145).  

2.	 Khamar

Khamar adalah segala macam makanan dan minuman yang 
dapat menyebabkan mabuk dan hilang akal. Termasuk di dalamnya 
adalah minuman keras, narkotika, psikotropika, dan zat-zat adiktif 
lainya (NAPZA). 

وَالأزْلامُ  وَالأنصَْابُ   ُ مَيسِْر
ْ
وَال مَْرُ 

ْخ
ال إِنَّمَا  آمَنُوا  ينَ  ِ

َّذ
ال هَا  يُّ

َ
أ ياَ 

يطَْانِ فَاجْتَنِبُوهُ لعََلَّكُمْ تُفْلِحُونَ )٩٠( رجِْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّ
Hai orang-orang yang beriman, Sesungguhnya (meminum) khamar, 
berjudi, (berkorban untuk) berhala, mengundi nasib dengan panah,29 
adalah termasuk perbuatan syaitan. Maka jauhilah perbuatan-
perbuatan itu agar kamu mendapat keberuntungan. (QS Al-Maidah: 
90)

ِّ صَلَّى الُله عَليَهِْ وسََلَّمَ   عَنْ النَّبِي
َّال

عْلمَُهُ إِ
َ
 أ

َال
عَنْ ابنِْ عُمَرَ قَالَ وَ

ْرٍ حَرَامٌ  ُّ خَم ْرٌ وَكُل ُّ مُسْكِرٍ خَم قَالَ كُل
Dari Ibn Umar berkata: “saya tidak mengetahuinya kecuali dari 

nabi saw bersabda: “Setiap yang memabukan adalah khamr, dan setiap 
khamr adalah haram”. 

29	 Menurut keterangan Al-Qur’an dan terjemahnya yang dikeluarkan oleh Departemen Agama 
RI, bahwa Al Azlaam artinya: anak panah yang belum pakai bulu. orang Arab Jahiliyah 
menggunakan anak panah yang belum pakai bulu untuk menentukan apakah mereka akan 
melakukan suatu perbuatan atau tidak. Caranya ialah: mereka ambil tiga buah anak panah 
yang belum pakai bulu. setelah ditulis masing-masing yaitu dengan: lakukanlah, Jangan 
lakukan, sedang yang ketiga tidak ditulis apa-apa, diletakkan dalam sebuah tempat dan 
disimpan dalam Ka'bah. bila mereka hendak melakukan sesuatu Maka mereka meminta 
supaya juru kunci ka'bah mengambil sebuah anak panah itu. Terserahlah nanti apakah mereka 
akan melakukan atau tidak melakukan sesuatu, sesuai dengan tulisan anak panah yang 
diambil itu. kalau yang terambil anak panah yang tidak ada tulisannya, Maka undian diulang 
sekali lagi. Lihat Departemen Agama, Al-Qur’an dan Terjemahnya, (Jakarta: Jakarta, 2007), 
hlm. 



183Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

3.	 Semua binatang yang dapat hidup di dua tempat

Binatang yang hidup di darat dan di air, hukumnya haram, seperti 
katak, penyu, buaya, kepiting batu dan sebagainya. Tentang katak 
dinyatakan dalam hadits Dari Abdur Rahman bin ‘Ustman Al-Qurasyi 
r.a.: artinya “Bahwasanya seorang Tabib bertanya kepada Rasulullah 
SAW tentang katak untuk dibuat obat, maka beliau melarang 
membunuhnya”. (HR. Ahmad, Abu Dawud dan Nasa’i dan disahkan 
hakim). Dari hadits ini jelas, bahwa katak itu haram dimakan, sebab 
apalagi dimakan, sedangkan dibunuh saja dilarang.

4.	 Semua binatang yang bertaring kuat

Binatang-binatang tersebut haram dimakan, seperti gajah, singa, 
harimau, serigala, beruang, badak, kucing, kera, anjing, trenggiling, 
macan tutul, tikus dan sebagainya. Sabda Nabi Muhammad SAW yang 
artinya: “Semua binatang yang bertaring itu haram dimakan.” (HR. 
Muslim). Ditambah lagi sabdanya yang artinya: “Nabi s.a.w. melarang 
makanan semua burung yang mempunyai kuku tajam.” (HR. Muslim).

5.	 Semua burung yang berkuku tajam 

Burung yang berkuku tajam serta makan dengan kakinya, 
mencengkram, tidak dengan mencocok, hukumnya haram, misalnya 
burung elang, nuri, kakak tua, rajawali, burung hantu, tiung, kelelawar, 
merak, belatuk, burung layang-layang dan sebagainya. Dari ‘Aisyah 
RA. Nabi SAW bersabda: “Ada lima binatang yang jahat hendaklah 
dibunuh, baik di tanah halal maupun haram, yaitu ular, gagak, tikus, 
anjing-galak, dan burung elang.” (HR. Muslim)

6.	 Hasyarat

Hasyarat adalah binatang bumi yang kecil-kecil, hukumnya 
haram dimakan, seperti semut, lalat, cacing, jangkerik, lipas, pacat, 
ular, ngengat, lintah, lebah, lawah-lawah, kumbang, nyamuk, dan 
kalamayar. 

4.2.2.  Haram karena Hal lain

Suatu makanan dapat menjadi haram, tidak semata-mata karena 
benda (zat) nya itu haram, tetapi karena faktor lain yang menyebabkan 
makanan tersebut tidak diperbolehkan (diharamkan) untuk dimakan.  



184 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

1)	 Haram karena cara mengusahakan (mendapatkan)nya dilarang

Banyak makanan yang asal zatnya itu dibeolehkan untuk 
dikonsumsi, kemudian menjadi haram (tidak boleh) dikonsumsi 
dikarenakan cara mendapatkannya yang dilarang oleh agama.30 
Contohnya adalah barang hasil curian, korupsi, penipuan, dan hasil 
usaha haram lainya seperti hasil perjudian, minuman keras, dan lain-
lain. Barang-barang tersebut zatnya mungkin halal, tetapi karena cara 
mengusahakanya dilarang oleh agama, maka tidak diperbolehkan 
untuk dikonsumsi.  

2)	 Haram karena cara menyembelihnya (Matinya)

Makanan yang halal, tetapi cara penyembelihanya atau cara 
matinya tidak benar, maka dagingnya dilarang untuk dikonsumsi. 
1)	 Bangkai (mati tanpa disembelih) yaitu Binatang yang mati tidak 

disembelih.Semua bangkai binatang hukumnya haram, kecuali 
bangkai ikan dan belalang. Yang termasuk kategori bangkai yang 
tidak boleh dokonsumsi adalah sebagai berikut:

2)	 Binatang yang mati dicekik, dipukul, ditanduk binatang lain atau 
jatuh dari tempat yang tinggi juga hukumnya haram, kecuali jika 
disembelih sebelum mati.

3)	 Sesuatu anggota yang dipotong dari binatang yang masih hidup, 
misalnya telinga atau sedikit daging paha, hukumnya seperti 
bangkai, kecuali bulu binatang yang halal dimakan hukumnya 
suci.

4)	 Binatang yang disembelih bukan atas nama Allah.
5)	 Binatang yang disembelih atas nama berhala.

ِ الِله 
هِلَّ لِغَيْر

ُ
يرِ وَمَا أ ِ

ِنْز
ْخ
مَْ ال

َح
مَ وَل مَيتَْةَ وَالدَّ

ْ
مَ عَليَكُْمُ ال إِنَّمَا حَرَّ

إِنَّ الَله غَفُورٌ رحَِيمٌ
دٍ فَ  عَا

َال
َ باَغٍ وَ بهِِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْر

Sesungguhnya Allah hanya mengharamkan atasmu (memakan) 
bangkai, darah, daging babi dan apa yang disembelih dengan menyebut 
nama selain Allah; tetapi barangsiapa yang terpaksa memakannya 
dengan tidak menganiaya dan tidak pula melampaui batas, maka 

30	 Imam Al-Ghazali, Rahasia Halal dan haram: Hakekat batin Perintah dan Larangan Allah, 
(Bandung: Mizania,2007), hlm. 27.



185Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. (QS. An-
nahl: 115).31 

5.	 Dalam keadaan darurat

Orang yang kuat dugaannya akan mati atau ditimpa penyakit yang 
mengkhawatirkan, dalam keadaan darurat ini boleh ia makan atau 
minum yang kalau dalam keadaan biasa diharamkan. Misalnya seorang 
yang berada di hutan yang jauh dari desa yang tidak ada makanan dan 
sudah mencari makanan yang halal tidak mendapatkannya, sedang 
ia sangat lapar dan menduga akan mati bila tidak makan sesuatupun, 
maka dalam keadaan darurat ini, ia boleh makan bangkai atau apa saja 
yang dala keadaan biasa diharamkan.

C.	 KESIMPULAN

Prinsip hukum islam mengajarkan bahwa konsumsi harus dapat 
memenuhi etika, adat kesopanan dan perilaku terpuji seperti syukur, 
zikir, dan fikir serta sabar dan mengesampingkan sifat-sifat tercela 
seperti kikir dan rakus (QS 89:20, 70:19)

Berdasarkan prinsip-prinsip di atas, Islam menggariskan bahwa 
tujuan konsumsi bukan semata-mata memenuhi kepuasan terhadap 
barang (utilitas), namun yang lebih utama adalah sarana untuk 
mencapai kepuasan sejati yang utuh dan komprehensif yaitu kepuasan 
dunia dan  akhirat. Kepuasan tidak saja dikaitkan dengan kebendaan 
tetapi juga dengan ruhiyah atau ruhaniyah atau spiritual, bahkan 
kepuasan terhadap konsumsi suatu benda yang bertentangan dengan 
nilai-nilai Islam, maka kepuasaan ini harus ditinggalkan. 

Dalam kaitanya dengan pakaian, menutup aurat adalah dengan 
menggunakan kain atau pakaian yang berfungsi sebagai penghalang 
(penghambat) aurat terbuka. Dan aurat wanita (semua anggota 
tubuhnya) kecuali muka dan telapak tangan. Sehingga pakaian seorang 
wanita harus dapat menutupi seluruh tubuh kecuali muka dan telapak 
tangan, jenis kainnya harus tebal, lapang tidak sempit (ketat), tidak 
menyerupai pakaian laki-laki, tidak menyerupai pakaian wanita kafir, 
tidak terlalu menyolok (berlebihan baik dari warna atau perhiasan).

31	  Lihat juga QS. Al-Baqarah, 173, Al-An’am: 145)



186 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



187Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Bab 8

PRANATA AQIQAH, QURBAN, DAN KHITAN

A.	 PRANATA AQIQAH

1.	 Pengertian

Aqiqah berasal dari bahasa Arab عقيقة, (‘aqiqah) yang berarti 
memutus dan melubangi dinamakan demikian karena lehernya 
dipotong, dan ada yang mengatakan bahwa akikah adalah nama bagi 
hewan yang disembelih, serta dikatakan juga bahwa akikah merupakan 
rambut yang dibawa si bayi ketika lahir.1 Adapun maknanya secara 
syari’at adalah hewan yang disembelih untuk menebus bayi yang 
dilahirkan. Pengertian istilah yang lain, ‘aqiqah berarti menyembelih 
kambing pada hari ketujuh (dari kelahiran seorang bayi) sebagai 
ungkapan rasa syukur atas rahmat Allah swt berupa kelahiran seorang 
anak.2 

2.	 Hukum Aqiqah

Berkaitan dengan masalah hokum aqiqah, di antara para ulama 
terjadi perbedaan pendapat. Menurut Abdullah Nasih ullwan paling 
tidak ada tiga pendapat tentang aqiqah tersebut, yaitu (1) bahwa 

1	 Prof. Dr. Wahbah az-Zuhaili, Fiqh Imam As-Syafi’i: Mengupas Masalah Fiqhiyah Berdasarkan 
Al-Qur’an Dan Hadis, (Jakarta: Almahira, 2010, Jilid 1: 575.

2	 Dr. Abdullah Nasih Ulwan, Pendidikan Anak Dalam Islam, alih bahasa Jamaluddin Miri, 
(Jakarta: Pustaka Amani, 1999), hlm. 85.



188 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

aqiqah adalah sunnah, (2) aqiqah adalah wajib, dan (3) aqiqah adalah 
tidak disyariatkan.3 

2.1.	 Pendapat yang menyatakan aqiqah adalah Wajib

Beberapa ulama seperti Imam Hasan Al-Bashri dan Imam 
al-Laits, berpendapat bahwa hukum ‘aqiqah adalah wajib. Sabda 
Rasullullah sallallahu ‘alayhi wasallam: 

لْقَُ وَيسَُمَّى . ُّ غُلَامٍ رهَِينَْةٌ بعَِقِيقَْتِهِ تذُْبحَُ عَنهُْ يوَْمَ سَابعِِهِ , وَيُح كُل
“Setiap bayi itu tergadai dengan ‘aqiqahnya. Disembelih untuknya pada 
hari ketujuh dan dicukur kepalanya dan diberi nama.” (HR. Abu Daud)

Berdasarkan hadits di atas, mereka berpendapat bahwa hadits 
ini menunjukkan dalil wajibnya ‘aqiqah dan menafsirkan hadits ini 
bahwa seorang anak tertahan syafaatnya bagi orang tuanya hingga ia 
di-’aqiqah-i.

2.2.	 Pendapat yang menyatakan aqiqah adalah Sunnah

Mayoritas ulama, seperti Imam Syafi’i, Imam Ahmad dan Imam 
Malik, menyatakan bahwa status hukum ‘aqiqah adalah sunnah. 
Mereka tidak sependapat dengan yang mengatakan wajib, dengan 
menyatakan bahwa seandainya ‘aqiqah wajib, maka kewajiban tersebut 
menjadi suatu hal yang sangat diketahui oleh agama. Dan seandainya 
‘aqiqah wajib, maka Rasulullah saw juga pasti telah menerangkan akan 
kewajiban tersebut.4 Disampaing, itu menurut mereka bahwa aqiqah 
itu dihubungkan dengan kesukaan bagi orang yang melakukanya, 
sehingga sangat jelas bahwa aqiqah hanya sunnah saja.5 

: »سئل رسول  قال  أبيه عن جده  عن عمرو بن شعيب - عن 
َهُ  الله -صلى الله عليه وسلم- عن العقيقة ؟ فقال : لايحبُّ الل
 فأحَبَّ أنْ ينَسُك عنه : فَليَنسُك عن 

َد
َ له وَل العُقُوقَ ، مَن وُلِد

3	 Dr. Abdullah Nasih Ulwan, Pendidikan Anak Dalam Islam, 87-89
4	 Sayid sabiq, Fiqih Sunnah,  (Jakarta: )hlm. Lihat juga Prof. Dr. Nasrun Haroen, Ensiklopedi 

Hukum Islam, (Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve, 1996), I: 81.
5	 Dr. Abdullah Nasih Ulwan, Pendidikan Anak Dalam Islam, hlm. 87.



189Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

أبو  وزاد  النسائي.  -أخرجه  شاة«.  الجارية  ،وعن  شاتين  الغلام 
داود

Rasulullah SAW ditanya tentang aqiqah. Rasulullah menjawab: “Allah 
tidak menyukai aqiqah-aqiqah itu, barang siapa seorang anak, lalu 
ia menyukai untuk melakukan ibadah kepada Allah atas dirinya 
(mengaqiqahkanya), maka hendaklah ia melakukanya. (HR An-Nasa’i 
dan Abu Dawud)

2.3.	 Pendapat yang menyatakan aqiqah tidak disyariatkan

Ada juga sebagian ulama yang mengingkari disyariatkannya 
(masyru’iyyat) ‘aqiqah. Mereka yang berpendapat demikian itu pada 
umumnya adalah ahli fiqh mazhab hanafi. Alasan utamanya adalah 
berdasarkan yang diriwayatkan oleh Imam An-nasa’i di atas, yaitu 
ungkapan bahwa “Allah tidak menyukai” mengindikasaikan bahwa 
aqiqah itu tidak di syariatkan (ghairu masyru’iyyat).

سئل رسول الله -صلى الله عليه وسلم- عن العقيقة ؟ فقال : 
َهُ العُقُوقَ  لايحبُّ الل

“Rasulullah ditanya tentang aqiqah. Rasulullah menjawab: “Allah tidak 
menyukai aqiqah-aqiqah itu”.

Berdasarkan analisis berbagai dalil yang ada, pendapat mayoritas 
ulama lebih utama untuk diterima karena dalil-dalilnya (rajih/kuat), 
bahwa ‘aqiqah adalah sunnah. Bagi seorang ayah yang mampu 
hendaknya menghidupkan sunnah ini hingga ia mendapat pahala. 
Dengan syariat ini, ia dapat berpartisipasi dalam menyebarkan 
rasa cinta di masyarakat dengan mengundang para tetangga dalam 
walimah ‘aqiqah tersebut.6 

3.	 Waktu Aqiqah

Mengenai kapan ‘aqiqah dilaksanakan, Rasulullah saw bersabda, 

6	 Wahbah az-zuhaili menyebutkan bahwa ada hal-hal lain dilakukan terhadap anak yang baru 
dilahirkan selain aqiqah, yaitu: (1) Memberi nama, (2) Mencukur Rambut, (3) Men-tahnik, 
yaitu mengoleskan manisan ke dalam mulut bayi seperti kurma atau yang lainya, (4) Memberi 
ucapan selamat dengan mendoakanya, dan (5) mengkhitan anak pada hari ketujuh.   Prof. Dr. 
Wahbah az-Zuhaili, Fiqh Imam As-Syafi’i:hlm. 577-579.



190 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

“Seorang anak tertahan hingga ia di-’aqiqah-i, (yaitu) yang disembelih 
pada hari ketujuh dari kelahirannya dan diberi nama pada waktu itu.” 
Hadits ini menerangkan bahwa ‘aqiqah mendapatkan kesunnahan jika 
disembelih pada hari ketujuh. Sayyidah Aisyah ra dan Imam Ahmad 
berpendapat bahwa ‘aqiqah bisa disembelih pada hari ketujuh, atau 
hari keempat belas ataupun hari keduapuluh satu.7 Sedangkan Imam 
Malik berpendapat bahwa sembelihan ‘aqiqah pada hari ketujuh 
hanya sekedar sunnah, jika ‘aqiqah disembelih pada hari keempat, 
atau kedelapan ataupun kesepuluh ataupun sesudahnya maka hal itu 
dibolehkan. 

4.	 Jumlah Hewan Aqiqah

Imam Malik berpendapat bahwa ‘aqiqah anak laki-laki sama 
dengan ‘aqiqah anak perempuan, yaitu sama-sama 1 ekor kambing. 
Pendapat ini berdasarkan riwayat bahwa Rasulullah saw meng-
’aqiqah-i Sayyidina Hasan dengan 1 ekor kambing, dan Sayyidina 
Husein dengan 1 ekor kambing.8 Dapat disimpulkan bahwa jika 
seseorang berkemampuan untuk menyembelih 2 ekor kambing bagi 
‘aqiqah anak laki-lakinya, maka sebaiknya ia melakukannya, namun 
jika tidak mampu maka 1 ekor kambing untuk ‘Aqiqah anak laki-
lakinya juga diperbolehkan dan mendapat pahala. 

Dalam penyembelihan ‘aqiqah, banyak hal yang perlu 
diperhatikan, di antaranya, sebaiknya tidak mematahkan tulang 
dari sembelihan ‘aqiqah tersebut. ‘Aqiqah sah jika memenuhi syarat 
seperti syarat hewan qurban, yaitu tidak cacat dan memasuki usia 
yang telah disyaratkan oleh agama Islam. Seperti dalam definisi 
tersebut di atas, bahwa ‘aqiqah adalah menyembelih kambing pada 
hari ketujuh kelahiran seorang anak, sebagai rasa syukur kepada 
Allah. Tetapi boleh juga mengganti kambing dengan unta atau sapi 
dengan syarat unta atau sapi tersebut hanya untuk satu anak saja, tidak 
seperti kurban yang mana dibolehkan untuk 7 orang. Tetapi, sebagian 
ulama berpendapat bahwa ‘aqiqah hanya boleh dengan menggunakan 
kambing saja, sesuai dalil-dalil yang datang dari Rasulullah saw.  

Ada perbedaan lain antara ‘aqiqah dengan qurban, kalau daging 
qurban dibagi-bagikan dalam keadaan mentah, sedangkan ‘aqiqah 

7	 Prof. Dr. Wahbah az-Zuhaili, Fiqh Imam As-Syafi’i: Mengupas Masalah Fiqhiyah Berdasarkan 
Al-Qur’an Dan Hadis, (Jakarta: Almahira, 2010, Jilid 1: 576.

8	  Imam Malik bin Anas, Al-Muwatha’ Imam Malik, alih bahasa Nur Alim dkk, (Jakarta: 
Pustaka Azam, 2006), hlm. 632.



191Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

dibagi-bagikan dalam keadaan matang. Kita dapat mengambil 
hikmah syariat ‘aqiqah. Yakni, dengan ‘aqiqah, timbullah rasa kasih 
sayang di masyarakat karena mereka berkumpul dalam satu walimah 
sebagai tanda rasa syukur kepada Allah swt. Dengan ‘aqiqah pula, 
berarti bebaslah tali belenggu yang menghalangi seorang anak untuk 
memberikan syafaat pada orang tuanya. Dan lebih dari itu semua, 
bahwasanya ‘aqiqah adalah menjalankan syiar Islam.

5.	 Hikmah Akikah

Akikah Menurut Syaikh Abdullah Nashih Ulwan dalam Tarbiyatul 
Aulad Fil Islam memiliki beberapa hikmah di antaranya:9

1.	 Menghidupkan sunah Nabi Muhammad Shallallahu alahi wa 
sallam dalam meneladani Nabiyyullah Ibrahim alaihissalam 
tatkala Allah Subhanahu wa Ta’ala menebus putra Ibrahim yang 
tercinta Ismail alaihissalam.

2.	 Dalam akikah ini mengandung unsur perlindungan dari Syaitan 
yang dapat mengganggu anak yang terlahir itu, dan ini sesuai 
dengan makna hadis, yang artinya: “Setiap anak itu tergadai 
dengan akikahnya.” Sehingga Anak yang telah ditunaikan 
akikahnya insya Allah lebih terlindung dari gangguan syaithan 
yang sering mengganggu anak-anak. 

3.	 Akikah merupakan tebusan hutang anak untuk memberikan 
syafaat bagi kedua orang tuanya kelak pada hari perhitungan. 
Sebagaimana Imam Ahmad mengatakan: “Dia tergadai 
dari memberikan Syafaat bagi kedua orang tuanya (dengan 
akikahnya)”.

4.	 Merupakan bentuk taqarrub (pendekatan diri) kepada Allah 
Subhanahu wa Ta’ala sekaligus sebagai wujud rasa syukur atas 
karunia yang dianugerahkan Allah Subhanahu wa Ta’ala dengan 
lahirnya sang anak.

5.	 Akikah sebagai sarana menampakkan rasa gembira dalam 
melaksanakan syari’at Islam & bertambahnya keturunan mukmin 
yang akan memperbanyak umat Rasulullah SAW pada hari 
kiamat.

6.	 Akikah memperkuat ukhuwah (persaudaraan) di antara 
masyarakat.

9	  Dr. Abdullah Nasih Ulwan, Pendidikan Anak Dalam Islam, hlm. 99.



192 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

B.	 PRANATA QURBAN 

1.	 Definisi Qurban

Kata qurban berasal dari bahasa Arab, artinya pendekatan 
diri, sedangkan maksudnya adalah menyembelih binatang ternak 
sebagai sarana pendekatan diri kepada Allah. Arti ini dikenal dalam 
istilah Islam sebagai  udhiyah. Udhiyah secara bahasa mengandung 
dua pengertian, yaitu kambing yang disembelih waktu dhuha10 dan 
kambing yang disembelih di hari ‘Idul Adha. Adapun makna secara 
istilah, yaitu binatang ternak yang disembelih di hari-hari Nahr dengan 
niat mendekatkan diri (taqarrub) kepada Allah dengan syarat-syarat 
tertentu yang ditentukan oleh syara’.11

2.	 Sejarah Qurban

Berqurban  merupakan bagian dari syariat Islam yang sudah 
ada semenjak manusia ada. Ketika putra-putra nabi Adam AS 
diperintahkan berqurban. Maka Allah SWT menerima qurban 
yang baik dan diiringi ketakwaan dan menolak qurban yang buruk. 
Allah SWT berfirman:

مِنْ  فَتُقُبِّلَ  قُرْبَاناً  بَا  قَرَّ إِذْ  قَِّ 
ْح
باِل ءَادَمَ   ْ ابْنَي  

َ
نَبَأ عَليَهِْمْ  وَاتلُْ 

َّهُ  قْتُلنََّكَ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ الل
َ
حَدِهِمَا وَلمَْ يُتَقَبَّلْ مِنَ الآخَرِ قَالَ لأ

َ
أ

مُتَّقِيَن
ْ
مِنَ ال

“Ceritakanlah kepada mereka kisah kedua putra Adam (Habil dan 
Qabil) menurut yang sebenarnya, ketika keduanya mempersembahkan 
qurban, maka diterima dari salah seorang dari mereka berdua (Habil) 
dan tidak diterima dari yang lain (Qabil). Ia berkata (Qabil): “Aku pasti 
membunuhmu!” Berkata Habil: “Sesungguhnya Allah hanya menerima 
(korban) dari orang-orang yang bertaqwa” (QS Al-Maaidah 27).

Qurban lain yang diceritakan dalam Al-Qur’an adalah qurban 
keluarga Ibrahim AS, saat beliau diperintahkan Allah SWT untuk 
mengurbankan anaknya, Ismail AS. Disebutkan  dalam surat As-

10	  Prof. Dr. Wahbah az-Zuhaili, Fiqh Imam As-Syafi’I, hlm. 571.
11	  Majelis Tarjih dan tajdid PP. Muuhammadiyah, Tuntunan ‘idain dan Qurban, hlm. 10.



193Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Shaffat 102: “Maka tatkala anak itu sampai (pada umur sanggup) 
berusaha bersama-sama Ibrahim, Ibrahim berkata: “Hai anakku 
sesungguhnya aku melihat dalam mimpi bahwa aku menyembelihmu. 
Maka pikirkanlah apa pendapatmu!” Ia menjawab: “Hai bapakku, 
kerjakanlah apa yang diperintahkan kepadamu; insya Allah kamu akan 
mendapatiku termasuk orang-orang yang sabar”. Kemudian qurban 
ditetapkan oleh Rasulullah SAW sebagai bagian dari Syariah Islam, 
syiar dan ibadah kepada Allah SWT sebagai rasa syukur atas nikmat 
kehidupan.

3.	 Syariat dan  Hukum Qurban

Hukum qurban menurut jumhur ulama adalah sunnah muakadah, 
sedangkan menurut Abu Hanifah adalah wajib. Bagi seorang muslim 
atau keluarga muslim yang mampu dan memiliki kemudahan sangat 
dianjurkan untuk berqurban. Jika tidak melakukannya, menurut 
pendapat Abu Hanifah, ia berdosa. Dan menurut pendapat jumhur 
ulama dia tidak mendapatkan keutamaan pahala sunnah. Allah SWT 
berfirman:

َرْ ّكَ وَانْح
فَصَلِّ لرَِبِ

“Maka dirikanlah shalat karena Tuhanmu dan berkorbanlah” (QS Al-
Kautsaar: 2).

من كان له سعة ولم يضح فلا يقربن مصلانا
“Siapa yang memiliki kelapangan dan tidak berqurban, maka jangan 
dekati tempat shalat kami” (HR Ahmad, Ibnu Majah dan Al-Hakim). 
Dalam hadits lain:  “Jika kalian melihat awal bulan Zulhijah, dan 
seseorang di antara kalian hendak berqurban, maka tahanlah rambut 
dan kukunya (jangan digunting)” (HR Muslim).

Disyariatkannya qurban sebagai simbol pengorbanan hamba 
kepada Allah SWT, bentuk ketaatan kepada-Nya dan rasa syukur atas 
nikmat kehidupan yang diberikan Allah SWT kepada hamba-Nya. 
Hubungan rasa syukur atas nikmat kehidupan dengan berqurban 
yang berarti menyembelih binatang dapat dilihat dari dua sisi, yaitu:
1)	 Bahwa penyembelihan binatang tersebut merupakan sarana 

memperluas hubungan baik terhadap kerabat, tetangga, tamu 
dan saudara sesama muslim. Semua itu merupakan fenomena 



194 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

kegembiraan dan rasa syukur atas nikmat Allah SWT kepada 
manusia, dan inilah bentuk pengungkapan nikmat yang 
dianjurkan dalam Islam: “Dan terhadap nikmat Tuhanmu maka 
hendaklah kamu menyebut-nyebutnya (dengan bersyukur)” (QS 
Ad-Dhuhaa 11).

2)	 Sebagai bentuk pembenaran terhadap apa yang datang dari Allah 
SWT. Allah menciptakan binatang ternak itu adalah nikmat yang 
diperuntukkan bagi manusia, dan  Allah mengizinkan manusia 
untuk menyembelih binatang ternak  tersebut sebagai makanan 
bagi mereka. Bahkan penyembelihan ini merupakan salah satu 
bentuk pendekatan diri (ibadah) kepada Allah SWT, yang paling 
dicintai Allah SWT di hari Nahr, sebagaimana disebutkan dalam 
hadits riwayat At-Tirmidzi dari ‘Aisyah RA. bahwa Nabi SAW 
bersabda: “Tidaklah anak Adam beramal di hari Nahr yang paling 
dicintai Allah melebihi menumpahkan darah (berqurban). Qurban 
itu akan datang di hari Kiamat dengan tanduk, bulu dan kukunya. 
Dan sesungguhnya darah akan cepat sampai di suatu tempat 
sebelum darah tersebut menetes ke bumi. Maka perbaikilah jiwa 
dengan berqurban”.

4.	 Ketentuan Hewan dan Pembagian Daging Kurban 

1)	 Ketentuna Hewan Qurban

Adapun binatang yang boleh digunakan untuk berqurban adalah 
binatang ternak (Bahimatul An’am), seperti unta, sapi, kerbau, kibas, 
domba, dan kambing, baik jantan atau betina.12 Sedangkan binatang 
selain itu seperti burung, ayam dan sebagainya tidak boleh dijadikan 
binatang qurban. Seekor kambing untuk korban satu orang dan dapat 
juga untuk satu keluarga. Karena Rasulullah SAW menyembelih dua 
kambing, satu untuk beliau dan keluarganya dan satu lagi untuk beliau 
dan umatnya. Sedangkan unta dan sapi dapat digunakan untuk tujuh 
orang, baik dalam satu keluarga atau tidak.

 “Dan bagi tiap-tiap umat telah Kami syariatkan penyembelihan 
(qurban), supaya mereka menyebut nama Allah terhadap binatang 
ternak yang telah direzkikan Allah kepada mereka” (QS Al-Hajj 34).

12	 Majelis Tarjih dan tajdid PP. Muuhammadiyah, Tuntunan ‘idain dan Qurban, (Yogyakarta: 
Suara Muhammadiyah, 20011), hlm. 11.



195Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

َّهُ عَليَهِ  َّهِ صَلَّى الل عن جابرٍ بن عبد الله قال: نحرنا مع رسَُولِ الل
وسَلمَّ بالحدُيبيةِ البدنةَ عن سبعةٍ والبقرةَ عن سبعةٍ

Dari Jabir bin Abdullah, berkata “Kami berqurban bersama Rasulullah 
SAW di tahun Hudaibiyah, unta untuk tujuh orang dan sapi untuk 
tujuh orang” (HR Muslim).

Binatang yang akan diqurbankan hendaknya yang paling baik, 
cukup umur dan tidak boleh cacat. Rasulullah SAW bersabda: “Empat 
macam binatang yang tidak sah dijadikan qurban: 1. Cacat matanya, 2. 
sakit, 3. pincang dan 4. kurus yang tidak berlemak lagi “ (HR Bukhari 
dan Muslim). “Janganlah kamu menyembelih binatang ternak untuk 
qurban kecuali musinnah (telah ganti gigi, kupak)13. Jika sukar didapati, 
maka boleh jadz’ah (berumur 1 tahun lebih) dari domba.” (HR Muslim).

2)	 Pembagian Daging Qurban

Orang yang berqurban boleh makan sebagian daging qurban. 
Dan daging kurban disunnahkan dibagi tiga, yaitu sepertiga untuk 
dimakan dirinya dan keluarganya, sepertiga untuk tetangga dan 
teman, sepertiga yang lainnya untuk fakir miskin dan orang yang 
minta-minta.14 Tetapi orang yang berkurban karena  nadzar, maka 
menurut mazhab Hanafi dan Syafi’i, orang tersebut tidak boleh makan 
daging qurban sedikitpun dan tidak boleh memanfaatkannya.

 “Dan telah Kami jadikan untuk kamu unta-unta itu sebahagian 
dari syi`ar Allah, kamu memperoleh kebaikan yang banyak padanya, 
maka sebutlah olehmu nama Allah ketika kamu menyembelihnya 
dalam keadaan berdiri (dan telah terikat). Kemudian apabila telah 
roboh (mati), maka makanlah sebahagiannya dan beri makanlah orang 
yang rela dengan apa yang ada padanya (yang tidak meminta-minta) 
dan orang yang meminta. Demikianlah Kami telah menundukkan 
unta-unta itu kepada kamu, mudah-mudahan kamu bersyukur” (QS 
Al-Hajj 36).

Hadits Rasulullah SAW: “Jika di antara kalian berqurban, maka 
makanlah sebagian qurbannya” (HR Ahmad). Disebutkan dalam hadits 

13	 Musinnah adalah jika pada unta sudah berumur 5 tahun, sapi umur dua tahun dan kambing 
umur 1 tahun, domba dari 6 bulan sampai 1 tahun.

14	  Majelis Tarjih dan tajdid PP. Muuhammadiyah, Tuntunan ‘idain dan Qurban, hlm. 13.



196 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

dari Ibnu Abbas menerangkan qurban Rasulullah SAW bersabda: 
“Sepertiga untuk memberi makan keluarganya, sepertiga untuk para 
tetangga yang  fakir miskin dan sepertiga untuk disedekahkan kepada 
yang meminta-minta” (HR Abu Musa Al-Asfahani).

5.	 Waktu dan Cara Penyembelihan Qurban 

1)	 Ketentuan waktu

Waktu penyembelihan hewan qurban yang paling utama adalah 
hari Nahr, yaitu Raya ‘Idul Adha pada tanggal 10 Zulhijah setelah 
melaksanakan shalat ‘Idul Adha bagi yang melaksanakannya. Adapun 
bagi yang tidak melaksanakan shalat ‘Idul Adha seperti jamaah haji 
dapat dilakukan setelah  terbit matahari  di hari Nahr. Adapun hari 
penyembelihan menurut Jumhur ulama, yaitu madzhab  Hanafi, 
Maliki dan Hambali berpendapat bahwa hari penyembelihan adalah 
tiga hari, yaitu hari raya Nahr dan dua hari Tasyrik, yang diakhiri 
dengan tenggelamnya matahari. Pendapat ini mengambil alasan 
bahwa Umar RA, Ali RA, Abu Hurairah RA, Anas RA, Ibnu Abbas 
dan Ibnu Umar RA mengabarkan bahwa hari-hari penyembelihan 
adalah tiga hari. Dan penetapan waktu yang mereka lakukan tidak 
mungkin hasil ijtihad mereka sendiri tetapi mereka mendengar dari 
Rasulullah SAW.15

Sedangkan mazhab Syafi’i dan sebagian mazhab Hambali juga 
diikuti oleh Ibnu Taimiyah berpendapat bahwa hari penyembelihan 
adalah 4 hari, Hari Raya ‘Idul Adha dan 3 Hari Tasyrik, yang disebut 
juga dengan al-ayyam al-maklumat (hari-hari yang ditentukan). 
Berakhirnya hari Tasyrik dengan ditandai tenggelamnya matahari. 
Pendapat ini mengikuti alasan hadits, sebagaimana disebutkan 
Rasulullah SAW: “Semua hari Tasyrik adalah hari penyembelihan” 
(HR Ahmad dan Ibnu Hibban). Al-Haitsami berkata: “Perawi hadits 
ini kuat”. Dengan adanya hadits shahih ini, maka pendapat yang 
kuat adalah pendapat mazhab Syafi’i. Pendapat ini juga diikuti oleh 
Muhammadiyah.16 

2)	 Tata Cara Penyembelihan

Berqurban sebagaimana definisi di atas yaitu menyembelih 
hewan qurban, sehingga menurut jumhur ulama tidak boleh atau 

15	  Ibnu Qudamah , al-Mughni, 11:114.
16	  Majelis Tarjih dan tajdid PP. Muuhammadiyah, Tuntunan ‘idain dan Qurban, hlm. 12



197Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

tidak sah berqurban hanya dengan memberikan uangnya saja 
kepada fakir miskin seharga hewan qurban tersebut, tanpa ada 
penyembelihan hewan qurban. Karena maksud berqurban adalah 
adanya penyembelihan hewan qurban kemudian dagingnya dibagikan 
kepada fakir miskin. Dan menurut jumhur ulama yaitu mazhab Imam 
Malik, Ahmad dan lainnya, bahwa berqurban dengan menyembelih 
kambing jauh lebih utama dari sedekah dengan nilainya. Dan jika 
berqurban dibolehkan dengan membayar harganya akan berdampak 
pada hilangnya ibadah qurban yang disyariatkan tersebut. 

Bagi orang yang berqurban dianjurkan mempersiapkan diri 
dengan membiarkan atau tidak mencukur rambutnya (rambut kepala, 
kumis, jenggot, dan sebaginya) dan tidak memotong kukunya (kuku 
kaki dan tangannya) sejak melihat awal zulhijjah sampai pelaksanaan 
penyembelihan hewan kurbanya.17 Dan  bagi yang berqurban, 
diutamakan menyebelih hewan kurbanya sendiri, tetapi jika tidak bisa 
menyembelih sendiri diutamakan untuk menyaksikan penyembelihan 
tersebut, sebagaimana hadits riwayat Ibnu Abbas RA: “Hadirlah ketika 
kalian menyembelih qurban, karena Allah akan mengampuni kalian 
dari mulai awal darah keluar”.

Ketika seorang muslim hendak menyembelih hewan qurban, 
maka bacalah: “Bismillahi Wallahu Akbar, ya Allah ini qurban si 
Fulan (sebut namanya), sebagaimana yang dilakukan oleh Rasulullah 
SAW: “Bismillahi Wallahu Akbar, ya Allah ini qurban dariku dan 
orang yang belum berqurban dari umatku” (HR Abu Dawud dan At-
Tirmidzi). Bacaan boleh ditambah sebagaimana Rasulullah SAW 
memerintahkan pada Fatimah AS:“Wahai Fatimah, bangkit dan 
saksikanlah penyembelihan qurbanmu, karena sesungguhnya Allah 
mengampunimu setiap dosa yang dilakukan dari awal tetesan darah 
qurban, dan katakanlah:” Sesungguhnya shalatku, ibadah (qurban) ku, 
hidupku dan matiku lillahi rabbil ‘alamiin, tidak ada sekutu bagi-Nya. 
Dan oleh karena itu aku diperintahkan, dan aku termasuk orang yang 
paling awal berserah diri” (HR Al-Hakim dan Al-Baihaqi)

6.	 Persoalan Seputar Qurban

1)	 Berqurban dengan Cara Patungan

Qurban dengan cara patungan, sebagaimana anak-anak sekolah 

17	  Majelis Tarjih dan tajdid PP. Muuhammadiyah, Tuntunan ‘idain dan Qurban, hlm. 12.



198 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

dengan dikoordinir oleh sekolahnya membeli hewan qurban kambing 
atau sapi kemudian diqurbankan, sebagai sebuah pembelajaran 
dapat saja dilakukan. Qurban dengan patungan ini disebutkan dalam 
hadits dari Abu Ayyub Al-Anshari: “Seseorang di masa Rasulullah 
SAW berqurban dengan satu kambing untuk dirinya dan keluarganya. 
Mereka semua makan, sehingga manusia membanggakannya dan 
melakukan apa yang ia lakukan” (HR Ibnu Majah dan At-Tirmidzi). 
Ibnul Qoyyim mengatakan dalam kitabnya ‘Ilamul Muaqi’in dan 
Zaadul Ma’ad: “Di antara sunnah Rasulullah SAW bahwa qurban 
kambing boleh untuk seorang dan keluarganya walaupun jumlah 
mereka banyak sebagaimana hadits Atha bin Yasar dari Abu Ayyub Al-
Anshari. Disebutkan dalam hadits Rasulullah SAW.

سابع  كنت  قال:  جده  عن  أبيه،  عن  السلمي،  الأسود  أبي  عن 
سبعة مع رسول الله -صلَّى الله عليه وسلمَّ- في سفره، فأدركنا 
الأضحى. فأمرنا رسول الله -صلَّى الله عليه وسلم-، فجمع كل 
رجل منا درهما، فاشترينا أضحية بسبعة دراهم. وقلنا: يا رسول 
الله، لقد غلينا بها. فقال: )إن أفضل الضحايا أغلاها، وأسمنها( 
أمرنا رسول الله -صلَّى الله عليه وسلم-، فأخذ رجل  ثم  قال: 
برجِل، ورجل برجِل، ورجل بيد، ورجل بيد، ورجل بقرن، ورجل 

بقرن، وذبح السابع، وكبروا عليها جميعا.
Dari Abul Aswad As-Sulami dari ayahnya, dari kakeknya, berkata: 
Saat itu kami bertujuh bersama Rasulullah saw, dalam suatu safar, 
dan kami mendapati hari Raya ‘Idul Adha.  Maka Rasulullah SAW 
memerintahkan kami untuk mengumpulkan uang setiap orang satu 
dirham. Kemudian kami membeli kambing seharga 7 dirham. Kami 
berkata:” Wahai Rasulullah SAW harganya mahal bagi kami”. Rasulullah 
SAW bersabda:” Sesungguhnya yang paling utama dari qurban adalah 
yang paling mahal dan paling gemuk”. Kemudian Rasulullah SAW 
memerintahkan pada kami. Masing-masing orang memegang  4 kaki 
dan dua tanduk sedang yang ketujuh menyembelihnya, kemudian kami 



199Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

semuanya bertakbir” (HR Ahmad dan Al-Hakim).

2)	 Hukum Menjual Bagian Qurban

Orang yang berqurban tidak boleh menjual sedikitpun dari 
qurbannya seperti,  kulit, daging, susu dan lain-lain. Jumhur ulama 
menyatakan hukumnya makruh mendekati haram, sesuai dengan 
hadits: Siapa yang menjual kulit hewan qurban, maka dia tidak 
berqurban. (HR Hakim dan Baihaqi). Kecuali dihadiahkan kepada 
fakir-miskin, atau dimanfaatkan maka dibolehkan. Menurut mazhab 
Hanafi kulit hewan qurban boleh dijual dan uangnya disedekahkan 
atau dibelikan sesuatu yang bermanfaat bagi kebutuhan fakir miskin.18

3)	 Hukum Memberi Upah Tukang Jagal Qurban

Tidak diperbolehkan memberi upah tukang jagal dari hewan 
qurban, tetapi harus diambilkan dari dana lain.19 Sesuai dengan 
hadits dari Ali RA: Rasulullah SAW memerintahkanku untuk menjadi 
panitia qurban (unta) dan membagikan kulit dan dagingnya. Dan 
memerintahkan kepadaku untuk tidak memberi tukang jagal sedikitpun. 
Ali berkata: “Kami memberi dari uang kami”. (HR Bukhari).

4)	 Hukum Berqurban Atas Nama Orang yang Meninggal

Berqurban atas nama orang yang meninggal jika orang 
yang meninggal tersebut berwasiat atau wakaf, maka para ulama 
sepakat membolehkan. Jika dalam bentuk nadzar, maka ahli waris 
berkewajiban melaksanakannya. Tetapi jika tanpa wasiat dan 
keluarganya ingin melakukan dengan hartanya sendiri, maka menurut 
mazhab Syafi’i tidak membolehkannya. Pendapat inilah yang diadopsi 
oleh Muhammadiyah karena dianggap yang paling rajih (kuat).20 

18	  Majelis Tarjih dan tajdid PP. Muuhammadiyah, Tuntunan ‘idain dan Qurban, hlm. 13-14.
19	  Majelis Tarjih dan tajdid PP. Muuhammadiyah, Tuntunan ‘idain dan Qurban, hlm. 14.
20	  Majelis Tarjih dan tajdid PP. Muuhammadiyah, Tuntunan ‘idain dan Qurban, hlm. 17-19. 

Hanya saja jumhur ulama seperti mazhab Hanafi, Maliki dan Hambali, berbeda pendapat, 
dimana mereka membolehkannya. Menurut mereka, hal ini sesuai dengan apa yang dilakukan 
Rasulullah SAW, beliau menyembelih dua kambing yang pertama untuk dirinya dan yang 
kedua untuk orang yang belum berqurban dari umatnya. Orang yang belum berqurban berarti 
yang masih hidup dan yang sudah mati.



200 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

C.	 PRANATA KHITAN 

1.	 Pengertian khitan

Khitan secara bahasa diambil dari kata “khotana “yang berarti 
memotong.21 Sementara dalam bahasa inggris khitan dikenal dengan 
circumcision. Di Indonesia, disamping kata khitan, sering digunakan 
pula istilah sunat, sunatan, islaman. Secara terminologis, khitan 
artinya memotong kulit yang menutupi alat kelamin lelaki (penis). 
Khitan bagi laki-laki adalah memotong kulit yang menutupi ujung 
zakar, sehingga menjadi terbuka. Sedangkan khitan bagi perempuan 
adalah memotong sedikit kulit (selaput) yang menutupi ujung klitoris 
(preputium clitoris) atau membuang sedikit dari bagian klitoris 
(kelentit) atau gumpalan jaringan kecil yang terdapat pada ujung 
lubang vulva bagian atas kemaluan perempuan. Khitan bagi laki-laki 
dinamakan juga I’zar dan bagi perempuan disebut khafd.22 Dalam 
bahasa Arab khitan juga digunakan sebagai nama lain alat kelamin 
lelaki dan perempuan seperti dalam hadist yang mengatakan “Apabila 
terjadi pertemuan dua khitan, maka telah wajib mandi.” (HR. Muslim 
Tirmizi dll.)  

2.	 Praktek Khitan di Berbagai Wilayah

Di dalam syari’at Islam tidak ditentukan umur berapa anak harus 
dkhitan. Untuk itu praktek khitan di berbagai wilayah tidak sama 
(berbeda-beda). Di Aceh anak-anak sudah dikhitan ketika umur 
sembilan atau sepuluh tahun. Di Sumatera Barat orang Minangkabau 
mengkhitan anaknya ketika umur 7-10 tahun. Orang Sunda di 
Jawa Barat ada yang mengkhitan anaknya ketika umur 1-12 tahun. 
Sedangkan orang Jawa mengkhitan anaknya pada umur 9 sampai 18 
tahun. Di Jawa, khitan dikenal dengan istilah islaman atau sunatan, 
yang biasannya dilakukan setelah anak menamatkan pelajaran “ngaji” 
al-qur’an di masjid. 

Di Eropa dan Amerika Utara kaum muslim mengkhitan segera 
setelah anak tersebut lahir. Di tanah Arab lebih disukai orang hari 
ketujuh atau kelipatan tujuh. Orang Hadramaut mengkhitan anaknya 
pada hari keempat puluh. Di Mesir, anak dikhitan pada hari-hari 

21	 Dr. Saad Al-Marshafi, Khitan, alih bahasa Amir Zain Zakaria, (Jakarta: Gema Insani Press, 
2001), hlm. 13.

22	 Dr. Saad Al-Marshafi, Khitan, hlm. 13-14.



201Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

besar, kelahiran Nabi atau para wali diikuti memotong seekor domba. 
Di Maroko praktek khitan seperti halnya pernikahan, yaitu dilakukan 
dengan perayaan dengan menyantap daging domba. Melayu Brunai 
acara khitan dihiasi dengan membaca zikir. Yaman Utara, khitan 
dianggap sebagai tanda ketabahan dan kejantanan. Pengkhitanan 
dikelilingi oleh warga desa yang memotong dan melepas kalup ke 
tengah-tengah khalayak. Anak yang dikhitan naik diatas bahu ibunya 
dan dengan bangga memperlihatkan hasil yang dipotong kepada 
khalayak.23 Walaupun praktek khitan banyak dilakukan di kawasan 
Islam, ternyata praktek ini tidak dilakukan di beberapa wilayah 
oleh kaum Muslim. Di Cina misalnya, tidak semua kaum Muslim 
mempraktikannya. Hal ini dimungkinkan karena tidak semua Muslim 
beranggapan bahwa khitan adalah tradisi Islam yang harus diikuti.24 

3.	 Urgensi Khitan

Khitan adalah praktek yang sudah lama berlansung dan upacara 
yang terus dilestarikan. Ada tiga faktor yang menentukan urgensi 
khitan dalam Islam, yaitu: 

1)	 Untuk membedakan orang Islam dengan orang non-Islam. 

Bagi orang Islam dan yang hendak menganut Islam dianjurkan 
untuk khitan, karena hal itu merupakan bukti (tanda) ketundukan 
dan keber-Islam-an seseorang. Khitan juga merupakan syari’at umat-
umat sebelum Islam, terutama syariatnya Nabi Ibrahim.25 

وَنَتفُْ  سْتِحْدَادُ  وَاِال ِتَانُ 
ْخ
ال فِطْرَةِ 

ْ
ال مِنْ  ْسٌ  وْ خَم

َ
أ ْسٌ  فِطْرَةُ خَم

ْ
ال

اربِِ  ظْفَارِ وَقَصُّ الشَّ
َ ْأ
بطِْ وَتَقْلِيمُ ال ِ

ْإل
ا

Fithrah itu ada lima: Khitan, mencukur rambut kemaluan, mencabut bulu 
ketiak, memotong kuku, dan memotong kumis. (HR. Al-Bukhary Muslim) 

23	 Lihat “Traditional Muslim Circumcision Performed by Arabs, Turkishs, Malaysian, and 
Others of his Faith”, http://www.circlist.com/rites/moslem.html, diakses pada 10 November 
2012.

24	 Lihat “Islam and Circumcision” dalam http://www.circumstitions.com/Islam.html, diakses 
pada 10 November 2012. 

25	 Khitannya Nabi Ibrahim juga tercantum di dalam kitabnya orang yahudi (Perjanjian 
Lama, Kejadian 17/ 11), dan ini merupakan syari'atnya Nabi Musa. Oleh karena itu 
Nabi Isa pun berkhitan karena beliau mengikuti syari'atnya Nabi Musa. (Injil Lukas 
2/ 21).



202 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

قَدُومِ 
ْ
م وَهُوَ ابْنُ ثَمَانِيَن سَنَةً باِل َال َ إِبرَْاهِيمُ عَليَهِْ السَّ اخْتََنت

Ibrahim ‘alaihissalam telah berkhitan dengan qadum(nama sebuah 
alat pemotong) sedangkan beliau berumur 80 tahun . (HR. Al-Bukhary 
Muslim) 

2)	 Untuk kebersihan dan Kesehatan

Khitan untuk kebersihan dengan cara memotong kulup, yang 
bertujuan untuk mencegah terkumpulnya kotoran di kemaluan 
yang berakibat menimbulkan penyakit kelamin. Oleh kerana itu, 
khitan merupakan cara untuk memproteksi (pencegahan) diri dari 
berbagai penyakit menular, terutama yang ditularkan lewat kelamin.26 
Disamping itu, kebersihan merupakan syarat sahnya ibadah. Sabda 
Nabi dalam salah satu hadisnya mengatakan, “Ibadah hanya boleh 
dikerjakan dalam keadaan suci.” Dan manfaat lain untuk kesehatan 
adalah bahwa khitan merupakan salah satu cara untuk mengatasi 
kemandulan. Ini telah dibuktikan dalam tarikh, dimana Nabi Ibrahim 
dalam perkawinannya dengan Sarah hingga umur 97 tahun, mereka 
tidak dikaruniai anak, tetapi setelah Ibrahim AS melakukan khitan 
lahirlah seorang anak.

4.	 Hukum Khitan

1)	 Ulama-Ulama Yang Mengatakan Wajib 

Imam Nawawi27 mengatakan bahwa jumhur (mayoritas ulama)28 
menetapkan khitan itu wajib bagi laki-laki dan perempuan. Pendapat 
ini turut didukung oleh Syaikh Muhammad Mukhtar al-Syinqithi29 dan 
al-Albani. Berbeda dengan Imam An-Nawawi, Imam Ibn Qudamah30 
mengatakan bahwa jumhur31 menetapkan bahwa khitan itu wajib bagi 
laki-laki dan dianjurkan (mustahab) bagi perempuan. Dalil-dalil yang 

26	 Lihat lebih lanjut “Consedering Circumcision”, http://www.circlist.com/considering/consider.
html 

27	 Imam Nawawi, al-Majmu’, Juz 1: 301.
28	 Imam Nawawi menekankan bahwa jumhur itu mewakili mazhab Syafi’i, Hanabilah, dan 

sebagian Malikiah.
29	 Syaikh Muhammad Mukhtar al-Syinqithi,  Ahkamul Jiraha Wa Tibbiyah, hlm.168
30	 Ibn Qudamah, al-Mughni, Juz 1:85
31	 Imam Ibn Qudamah mengklaim bahwa jumhur itu mewakili sebagian Hanabilah, sebagian 

Maliki dan Zahiri. Pendapat Ibn Qudamah disetujui oleh Syaikh Ibn Uthaimin. Disini kita 
bisa melihat bahwa istilah jumhur (mayoritas) itu sendiri tidak sama antara Imam Ibn 
Qudamah dan Imam Nawawi



203Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

mereka pakai untuk menyatakan bahwa khitan itu hukumnya wajib 
adalah sebagai berikut:
1.	 Dalil dari Al’Quran
	 Dan (ingatlah), ketika Ibrahim diuji Tuhannya dengan beberapa 

kalimat (perintah dan larangan), lalu Ibrahim menunaikannya 
(Alquran 2:124). Menurut Tafsir Ibn Abbas, khitan termasuk 
ujian untuk Nabi Ibrahim dan ujian bagi Nabi adalah perkara 
wajib. Dan Ibrahim tidak akan berkhitan dalam usia yang lanjut 
sekiranya khitan bukan perkara yang wajib.32 Kemudian Kami 
wahyukan kepadamu (Muhammad): “Ikutilah agama Ibrahim 
seorang yang hanif ” dan bukanlah dia termasuk orang-orang 
yang mempersekutukan Tuhan (Al-Quran 16:123). Menurut Ibn 
Qayyim,33 khitan termasuk dalam ajaran Ibrahim yang wajib 
diikuti kecuali adanya dalil yang menyatakan sebaliknya.

2.	 Dalil Hadith
	 Dari Utsaim bin Kulaib dari ayahnya dari datuknya, bahwa dia 

datang menemui Rasulullah S.A.W dan berkata: “Aku telah 
memeluk Islam. Maka Nabi pun bersabda, “Buanglah darimu 
rambut-rambut kekufuran dan berkhitanlah.”34 [HR Ahmad, 
Abu Daud dan dinilai Hasan oleh al-Albani]. Hadith ini dinilai 
dha’if oleh manhaj mutaqaddimin. Dari az-Zuhri, bahwa Nabi 
saw bersabda: “Barangsiapa masuk Islam, maka berkhitanlah 
walaupun sudah dewasa.” Komentar Ibn Qayyim mengenai hadis 
di atas, bahwa walaupun hadith itu dha’if, tapi ia dapat dijadikan 
penguat dalil.

2)	 Ulama-Ulama Yang Mengatakan Sunnat

Khitan menurut banyak ulama adalah amalan sunnah. Pendapat 
ini didukung oleh Hanafiah, Imam Malik, dan al-Syaukani. Syeikh al-
Qardhawi menyetujui pendapat ini dan berkata, “Khitan bagi lelaki 
cuma sunnah syi’ariyah atau sunnah yang membawa syi’ar Islam yang 
harus ditegakkan.” Khitan adalah sunnah nabi, tidak hanya Nabi 
Muhammad saw, tetapi juga Nabi Ibrahim. Dalam hadis banyak sekali 

32	 Dr. Saad Al-Marshafi, Khitan, hlm. 18
33	 Ibn Qayyim, Tuhfah, hlm.101.
34	  Menurut Ibn Abbas: “al-Aqlaf (orang belum khitan) tidak diterima shalatnya dan tidak 

dimakan sembelihannya.” (Ibn Qayyim, Tuhfah) dalam versi Ibn Hajar “Tidak diterima 
syahadah, sholat dan sembelihan si Aqlaf (orang yang belum khitan)”.



204 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

dijumpai perintah tentang khitan, “Potonglah rambut jahiliyah dan 
berkhitanlah”. (HR Ahmad dan Abu Dawud). Dan pada hadis lain 
yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah, Nabi juga bersabda: “Barang 
siapa yang masuk islam, ia itu harus berkhitan.” Demikian pula 
Rasulullah saw telah mengkhitan cucunya Hasan dan Husain ketika 
anak-anak itu berumur delapan hari. Dari Abu Hurairah ra: “Perkara 
fitrah ada lima: berkhitan….” (Sahih Bukhari-Muslim). Oleh kerana 
khitan dibariskan dengan sunan al-fitrah yang lain, maka hukumnya 
adalah sunah juga. (Al-Nayl oleh Syaukani). “Khitan itu sunnah bagi 
kaum lelaki dan kehormatan bagi kaum wanita.” (HR Ahmad, dinilai 
dha’if oleh mutaqaddimin dan mutaakhirin seperti al-Albani). Jika 
hadis ini sahih barulah isu hukum wajib dan sunat dapat diselesaikan 
secara muktamad. 

5.	 Khitan untuk Perempuan

1)	 Praktek Khitan Perempuan

Klitoridektomi (khafdh), adalah bentuk khitan perempuan yang 
secara historis dipraktikan di beberapa kawasan dunia Islam. Praktek 
ini berasal dari masa pra-islam, dan meluas lebih disebabkan oleh 
norma-norma budaya setempat daripada oleh ketentuan religius. 
Dikenal terutama di beberapa masyarakat afrika, baik islam maupun 
non-islam, seperti di Sudan, Somalia, Jibuti, dan beberapa daerah 
di Etiopia. Praktik  klitoridektomi berbentuk mulai dari hanya 
memotong ujung klitoris hingga memotong total klitoris dan labia 
yang lazim disebut khitan Fir’aun35 atau khitan Sudan. Sehingga 
praktek khitan fir’aun ini dikenal sangat berbahaya bagi wanita. 
Praktek klitoridektomi tidak terbatas pada kaum muslim, di Mesir, 
misalnya klitoridektomi dilakukan di kalangan Koptik. Sebaliknya, 
klitoridektomi tidak dipraktikan di beberapa negara Islam atau 
dipraktikan tapi tidak merata, seperti  di Arab Saudi, Tunisia, Iran 
dan Turki serta di Indonesia.

2)	 Hukum Khitan Wanita.

Para ulama sepakat bahwa khitan wanita secara umum ada di 
dalam Syari’at Islam.36 Tetapi mereka berbeda pendapat tentang status 

35	 Dikatan sebagai khitan fir’aun karena praktek khitan ini dilakukan pertama kali pada era 
Fir’aun. Dr. Saad Al-Marshafi, Khitan, hlm. 47.

36	  al-Bayan min Al Azhar as-Syarif, Juz 2:18



205Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

hukumnya, apakah wajib, sunnah, ataupun hanya anjuran dan suatu 
kehormatan. Secara umum mazhab-mazhab fiqih Islam menganggap, 
bahwa praktek khafd (klitoridektomi) tersebut sebatas dianjurkan, 
bukan wajib. Meskipun secara eksplisit pembenaran religius dapat 
diupayakan, alasan yang dikemukakan untuk melanjutkan praktik 
ini umumnya tidak diungkapkan dari segi religius. Pembenaran 
paling lazim yang diberikan adalah bahwa klitoridektomi merupakan 
“Adat”. Bahkan, di beberapa negara (Mesir dan sudan), klitoridektomi 
sudah dilarang dan dibatasi oleh undang-undang karena dianggap 
membahayakan bagi wanita. Hal ini disebabkan dalil-dalil yang 
menerangkan tentang khitan wanita sangat sedikit dan tidak tegas, 
sehingga memberikan ruangan bagi para ulama untuk berbeda 
pendapat. Diantara dalil-dalil tentang khitan wanita adalah sebagai 
berikut:

وَنَتفُْ  ظْفَارِ 
َ ْأ
ال وَتَقْلِيمُ  سْتِحْدَادُ  وَاِال ِتَانُ 

ْخ
ال فِطْرَةِ 

ْ
ال مِنْ  ْسٌ  خَم

اربِ بطِِ وَقَصُّ الشَّ ِ
ْإل

ا
Lima hal yang termasuk fitroh yaitu: khitan, mencukur bulu kemaluan, 
memotong kuku, mencabut bulu ketiak, dan mencukur kumis. (HR. 
Bukhori dan Muslim)

Bagi yang mewajibkan khitan wanita mengatakan bahwa arti 
“fitrah “dalam hadist di atas perikehidupan yang dipilih oleh para nabi 
dan disepakati oleh semua Syari’at, atau bisa disebut agama, sehingga 
menunjukkan kewajiban. Sebaliknya yang berpendapat sunnah 
mengatakan bahwa khitan dalam hadist tersebut disebut bersamaan 
dengan amalan-amalan yang status hukumnya adalah sunnah, 
seperti memotong kumis, memotong kuku dan seterusnya, sehingga 
hukumnya-pun menjadi sunnah.

غُسْلُ
ْ
ِتَاناَنِ فَقَدْ وجََبَ ال

ْخ
َقَى ال إِذَا اْتل

“Apabila bertemu dua khitan, maka wajib mandi.” (Hadist Shohih 
Riwayat Tirmidzi, Ibnu Majah dan Ahmad).

Kelompok yang berpendapat wajib mengatakan bahwa hadist di 
atas menyebut dua khitan yang bertemu, maksudnya adalah kemaluan 
laki-laki yang dikhitan dan kemaluan perempuan yang dikhitan. Hal 



206 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

ini secara otomatis menunjukkan bahwa khitan wanita hukumnya 
wajib. Sedangkan bagi yang berpendapat khitan wanita adalah sunnah 
mengatakan bahwa hadist tersebut tidak tegas menyatakan kewajiban 
khitan bagi perempuan.37 

 
َى

حَبُّ إِل
َ
ةِ وَأ

َ
مَرْأ

ْ
حْظَى للِ

َ
إِنَّ ذَلكَِ أ

 تُنهِْكِي فَ
َال

إذا خفضت فأشمي و
َعْلِ الْب

Apabila engkau mengkhitan wanita potonglang sedikit, dan janganlah 
berlebihan, karena itu lebih bisa membuat ceria wajah dan lebih 
disenangi oleh suami.(HR. Abu Daud dan Baihaqi )

Bagi yang mewajibkan khitan wanita, menganggap bahwa hadist 
di atas derajatnya Hasan, sedang yang menyatakan sunnah atau 
kehormatan wanita menyatakan bahwa hadist tersebut lemah.

الختان سنة للرجال و مكرمة للنساء
“Khitan itu sunnah bagi laki-laki dan kehormatan bagi wanita.  (HR 
Ahmad dan Baihaqi)

Ini adalah dalil yang digunakan oleh pihak yang mengatakan 
bahwa khitan wanita bukanlah wajib dan sunnah, akan tetapi 
kehormatan. Hadist ini dinyatakan lemah karena di dalamnya ada 
rawi yang bernama Hajaj bin Arthoh.

Dari beberapa hadist di atas, menunjukan bahwa hukum khitan 
wanita masih samar.38 Sehingga tidak semua komunitas muslim 
melakukan praktek tersebut, bahkan di beberapa negara khitan 
perempuan sudah dilarang atau tidak diperbolehkan. Khitan bagi 
perempuan adalah memotong sedikit kulit (selaput) yang menutupi 
ujung klitoris (preputium clitoris) atau membuang sedikit dari bagian 
klitoris (klentit) atau gumpalan jaringan kecil yang terdapat pada 
ujung lubang vulva bagian atas kemaluan perempuan. Sementara 
khitan bagi laki-laki adalah masyruk (wajib atau sunnah). Dan khitan 
bagi laki-laki adalah dengan cara memotong kulit yang menutupi 
ujung zakar, sehingga menjadi terbuka.

37	 Imam Asy Syaukani, Nailul Author, Juz 1:147
38	 Ridho Abdul Hamid, Imta’ul Khilan bi ar-Raddi ‘ala man Ankara al-Khitan, hlm. 21-22



207Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Bab 9

PRANATA POLITIK ISLAM

A.	 PENGERTIAN 

1.	 Pengertian bahasa
Istilah politik berasal dari kata politics (Inggris) yang bermakna 

mengatur, strategi, cara, dan jalan untuk meraih kekuasaan. Dalam 
Islam, istilah politik dikenal dengan siyasah syar’iyyah yang kemudian 
populer diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia dengan politik 
Islam. Secara bahasa siyasat berasal dari kata sa-sa (َمَْر الْأ  سَاسَ 
 ,yang berarti mengatur, mengurus, memerintah, memimpin (سِيَاسَةً
mengarahkan dan mengendalikan sesuatu.1 Definisi ini selaras dengan 
hadis nabi SAW, sebagi berikut: 

عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: 
» ) كانت بنو إسرائيل تسوسهم الأنبياء كلما هلك نبي خلفه نبي 
، وإنه لا نبي بعدي ، وستكون خلفاء تكثر(. قالوا : فما تأمرنا 
؟ قال: ) فوا ببيعة الأول فالأول وأعطوهم حقهم فإن الله سائلهم 

1	 -Lihat juga Ahmad Warson Munawir, Kamus Al .(البحر الرائق - )ج 31 / ص 872
Munawir, (Surabaya: Pustaka Progresif, 2005), hlm.



208 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

عما اسعاترهم
“Dari Abu Hurairah RA, Rasulullah SAW bersabda: “Bani Israil 
itu dikendalikan oleh para nabi. Ketika Nabi yang satu meninggal, 
digantikan dengan Nabi yang lain. Dan sesungguhnya tidak ada 
nabi setelah ku, (tetapi) akan ada banyak para khalifah (pemimpin). 
Mereka (para sahabat) bertanya: “Apa yang engkau perintahkan untuk 
kami? Nabi bersabda: “maka berikanlah bai’at kepada pemimpin yang 
pertama. Dan hendaklah (pemimpin) yang bertama memberikan hak-
hak mereka (orang yang membai’at), karena sesunguhnya Allah akan 
meminta pertanggungjawaban mereka (para pemimpin) terhadap apa 
yang mereka pimpinkan/jaga.”2

2.	 Pengertian Istilah

Secara istilah, kajian tentang politik Islam di dalam khazanah 
fiqih sangat beragam dan variatif. Antar satu ulama dengan ulama 
yang lain berbeda-beda di dalam pengunaan terminologi. Sebagai 
contoh ragam termologi politik Islam tersebut adalah fiqh as-siyasah, 
as-siyasah as-syar’iyyah, fiqh ad-daulah, al-hukumah al-islamiyyah, 
dan al-ahkam as-sulthaniyyah. Walaupun istilah yang dipakai tidak 
sama, tetapi pada prinsipnya mengacu pada maksud yang sama yaitu 
politik Islam. Berikut beberapa definisi yang dikemukakan oleh para 
ulama: 

السياسة: معرفة كل ما يتعلق بفن حكم دولة وإدارة علاقاتها 
الخارجية«

“Siyasah adalah pengetahuan tentang segala sesuatu yang berhubungan 
dengan ilmu pemerintahan Negara dan pengaturan hubungan-
hubungan Negara luar.” 

»السياسة: علم الدولة...، وتشمل دراسة نظام الدولة، وقانونها 
الأساسي، ونظام الحكم فيها، ونظامها التشريعي  ... «

“Siyasah adalah ilmu kenegaraan…, yang meliputi pengkajian tentang 

2	 أصول الإيمان في ضوء الكتاب والسنة - نخبة من العلماء - )ج 1 / ص 152



209Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

system kenegaraan, konstitusi dasar, aturan pemerintahan, dan aturan-
aturan syariat…”3

Sementara, Abdurrahman Taj menyatakan: “Siyasah Syar’iyah 
adalah hukum-hukum yang mengatur kepentingan negara dan 
mengorganisir urusan umat yang sejalan dengan jiwa syariat dan 
sesuai dengan dasar-dasarnya yang universal untuk merealisasikan 
tujuan-tujuanya yang bersifat kemasyarakatan, sekalipun hal itu tidak 
ditunjukan oleh nash-nash tafshili yang juz’I dalam al-qur’an dan 
as-Sunnah”. Agak berbeda dengan Abdurahman taj, Ahmad Fathi 
bahansi, memberikan definisi lebih simpel, yaitu Siyasah syar’iyyah 
adalah “pengaturan kemaslahatan manusia berdasarkan syara’.”4

B.	 ISTILAH-ISTILAH PENTING DALAM FIQIH 

SIYASAH

1.	 Khilafah dan Khalifah

Khilafat dari kata khalaf yang berarti seseorang yang menggantikan 
orang lain sebagai penggantinya (QS al-A’raf: 142). Dalam sejarah 
Islam, khilafah merupakan sebutan bagi suatu pemerintahan pada 
masa tertentu, seperti khilafah Abbasiyah, Khilafah Umayah, dan 
lain-lain. Secara bahasa, khalifah berarti pengganti, wakil, penguasa, 
kepala negara, pemimpin tertinggi umat Islam. Sementara secara 
istilah, khalifah adalah pemimpin tertinggi dalam urusan agama dan 
dunia sebagai pengganti rasulullah SAW.5

2.	 Imamah dan imam

Secara bahasa Imam berasal dari kata amma yang berarti “menjadi 
ikutan”. Kata imam berarti “pemimpin atau contoh yang harus diikuti” 
dan atau “mendahului, memimpin”.6 Secara teknis, imam sering 
digunakan untuk menyebut orang yang memimpin shalat berjama’ah. 
Sementara orang yang mengikuti segala gerakan imam dalam shalat 
disebut sebagai makmum. Secara istilah, imam, “seseorang yang 

3	 (موسوعة الرد على المذاهب الفكرية المعاصرة 1-92 - )ج 94 / ص 782
4	 Ahmad fathi Bahansi, Al-Siayasah al-Jinaiyyah fi al-syariat al-Islamiyyah, (Dar al-Arubah, tt), 

hlm.61. Lihat juga, Prof. HA. Djajuli, Fiqh Siyasah, (Jakarta: Prenada Media, 2007), hlm.1.
5	 J. Suyuthi Pulungan, Fiqh Siyasah, (Jakarta: Rajawali Pers, 1999), hlm.
6	 Ahmad Warson Munawir, Kamus Al-Munawir, (Surabaya: Pustaka Progresif, 1999), hlm.



210 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

memegang jabatan umum dalam urusan agama dan dunia sekaligus.” 
Semanatara imamah secara istilah adalah kepemimpinan menyeluruh 
yang berkaitan dengan urusan keagamaan dan dunia sebagai pengganti 
fungsi rasulullah atau juga lembaga kepemimpinan yang berfungsi 
untuk mengurus persoalan agama dan umat.7 

3.	 Imarah dan amir

Kata imarah berasal dari kata amara-yuamiru-amaratan-wa 
imaratan, yang bermakna memerintah atau memerintahkan.8 Dan 
kata Imarah sering digunakan untuk menyebut suatu keamiran atau 
pemerintahan kecil, seperti provinsi. Secara istilah, Imarah sebutan 
untuk jabatan amir dalam suatu negara kecil yang berdaulat untuk 
melaksanakan pemerintahan oleh seorang amir di suatu wilayah 
tertentu. Imarah dapat dipersamakan dengan suatu wilayah otonomi 
yang memiliki pemerintahan yang mandiri dari pemerintahan pusat, 
seperti wilayah provinsi dan sebagainya. Kata amir dari kata amira yang 
berarti menjadi amir, pemimpin, orang yang memerintah, komandan, 
kepala, dan raja. Secara istilah, amir adalah seorang penguasa yang 
melaksanakan urusan.9

4.	 Ahlul halli wal ‘Aqdi

Secara bahasa, ahlul halli wal-aqdi berarti orang-orang yang 
mempunyai wewenang untuk melonggarkan dan mengikat. 
Sementara, secara istilah  ahlul halli wal-aqdi adalah orang-orang 
yang bertindak sebagai wakil umat untuk menyuarakan hati nurani 
mereka, yang tugasnya antara lain memilih khalifah, imam, dan 
kepala negara secara langsung. Ahlul halli wal’aqdi sering disebut 
pula sebagai ahlul ihktiar (golongan yang berhak memilih), ulul amri 
(orang yang memiliki dan ahli dalam suatu urusan), dan ahlu as-syura 
(orang-orang yang ahli dalam musyawarah). Dalam konteks modern, 
ahlul halli wal ‘aqdi sering diterjemahkan sebagai lembaga legislatif 
(DPR/MPR) atau anggota dewan legislatif, karena mereka adalah 
orang-orang yang memilki kecakapan dan kemampuan, serta telah 
dipilih oleh rakyat untuk bermusyawarah dalam rangka menentukan 
dan menyelasikan persoalan kaum muslimin (rakyat).10

7	 J. Suyuthi Pulungan, Fiqh..., hlm.
8	 Ahmad Warson Munawir, Kamus Al-Munawir, (Surabaya: Pustaka Progresif, 1999), hlm. 
9	 J. Suyuthi Pulungan, Fiqh..., hlm.
10	 Mahmud Syaltut, Al-Islam aqidah wa Syariah, (Mesir: dar ul ‘ilmi lil-malayin, tt). Hlm. 



211Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

5.	 Baiat (Teori Kontrak Sosial)

Baiat berasal dari kata ba’a yang berarti menjual, perjanjian, janji 
setia atau saling berjanji.11 Secara Istilah, baiat12 adalah ungkapan 
perjanjian antara dua belah pihak yang seakan-akan salah satu pihak 
menjual apa yang dimilikinya dan menyerahkan dirinya dan kesetianya 
kepada pihak kedua secara ikhlas dalam hal urusanya.13 Artinya dalam 
baiat terjadi penyerahan hak dan pernyataan ketaatan dan kewajiban 
pihak pertama secara sukarela kepada pihak kedua. Pihak kedua pun 
mempunyai hak dan kewajiban atas pihak pertama yang diterimanya. 
Jadi pelaksanaan hak dan kewajiban antara dua pihak berlangsung 
secara timbal balik. Teori baiat ini mirip dengan teori kontrak sosial 
dalam ilmu politik, yang menyatakan seseorang atau sekelompok 
manusia menyerahkan hak kekuasaan dirinya kepada seseorang atau 
kepada lembaga yang disepakati.14

فَمَنْ  يدِْيهِمْ 
َ
أ فَوْقَ  يدَُ الِله  يُبَايعُِونَ الَله  مَا  إِنَّ يُبَايعُِونكََ  ينَ  ِ

َّذ
إِنَّ ال

الَله  عَليَهُْ  هَدَ  عَا بمَِا  وْفَى 
َ
أ وَمَنْ  نَفْسِهِ  َىَل  يَنكُْثُ ع مَا  إِنَّ

فَ نكََثَ 
جْرًا عَظِيمًا )١٠(

َ
فَسَيُؤْتِيهِ أ

Bahwasanya orang-orang yang berjanji setia kepada kamu Sesungguhnya 

11	 Orang yang berjanji setia Biasanya berjabatan tangan. Caranya berjanji setia dengan Rasul 
ialah meletakkan tangan Rasul di atas tangan orang yang berjanji itu. jadi maksud tangan 
Allah di atas mereka ialah untuk menyatakan bahwa berjanji dengan Rasulullah sama dengan 
berjanji dengan Allah. jadi seakan-akan Allah di atas tangan orang-orang yang berjanji itu. 
hendaklah diperhatikan bahwa Allah Maha Suci dari segala sifat-sifat yang menyerupai 
makhluknya.

12	 Pada bulan Zulkaidah tahun keenam Hijriyyah nabi Muhammad s.a.w. beserta pengikut-
pengikutnya hendak mengunjungi Mekkah untuk melakukan 'umrah dan melihat keluarga-
keluarga mereka yang Telah lama ditinggalkan. Sesampai di Hudaibiyah beliau berhenti 
dan mengutus Utsman bin Affan lebih dahulu ke Mekah untuk menyampaikan maksud 
kedatangan beliau dan kamu muslimin. mereka menanti-nanti kembalinya Utsman, tetapi 
tidak juga datang Karena Utsman ditahan oleh kaum musyrikin Kemudian tersiar lagi 
kabar bahwa Utsman Telah dibunuh. Karena itu nabi menganjurkan agar kamu muslimin 
melakukan bai'ah (janji setia) kepada beliau. merekapun mengadakan janji setia kepada nabi 
dan mereka akan memerangi kamu Quraisy bersama nabi sampai kemenangan tercapai. 
perjanjian setia Ini Telah diridhai Allah sebagaimana tersebut dalam ayat 18 surat ini, Karena 
itu disebut Bai'atur Ridwan. Bai'atur Ridwan Ini menggetarkan kaum musyrikin, sehingga 
mereka melepaskan Utsman dan mengirim utusan untuk mengadakan perjanjian damai 
dengan kaum muslimin. perjanjian Ini terkenal dengan Shulhul Hudaibiyah.

13	 Ibn Manzur, Lisan al-Arab, (bairut: Dar Sadir, 1968), VIII: 26.
14	 G.H. Sabine, A History of Political Thought, (New York: Collier Books, 1959), hlm. 398.



212 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

mereka berjanji setia kepada Allah. Tangan Allah di atas tangan 
mereka, Maka barangsiapa yang melanggar janjinya niscaya akibat 
ia melanggar janji itu akan menimpa dirinya sendiri dan barangsiapa 
menepati janjinya kepada Allah Maka Allah akan memberinya pahala 
yang besar. (QS al-Fath: 10)

بهِِ  باَيَعْتُمْ  ي  ِ
َّذ

ال ببِيَعِْكُمُ  وا  ُ فَاسْتَبشِْر الِله  مِنَ  بعَِهْدِهِ  وْفَى 
َ
أ وَمَنْ 

عَظِيمُ )١١١(
ْ
فَوْزُ ال

ْ
وذََلكَِ هُوَ ال

Sesungguhnya Allah Telah membeli dari orang-orang mukmin diri 
dan harta mereka dengan memberikan surga untuk mereka. mereka 
berperang pada jalan Allah; lalu mereka membunuh atau terbunuh. (Itu 
Telah menjadi) janji yang benar dari Allah di dalam Taurat, Injil dan 
Al Quran. dan siapakah yang lebih menepati janjinya (selain) daripada 
Allah? Maka bergembiralah dengan jual beli yang Telah kamu lakukan 
itu, dan Itulah kemenangan yang besar. (QS at-Taubah: 111)

C.	 PARADIGMA HUBUNGAN AGAMA DAN NEGARA 

DALAM ISLAM

Secara sederhana, paradigma dimaknai sebagai cara pandang. 
Sehingga paradigma mirip jenis kaca mata yang digunakan manusia, 
hanya saja paradigma bukan kaca mata fisik, tetapi kaca mata batin, 
persepsi, dan akal. Paradigma sangat menentukan apa yang menjadi 
keyakinan manusia yang pada akhirnya menentukan prilaku mereka. 
Sementara secara istilah, paradigma diartikan sebagai asumsi-asumsi 
dasar (basic asumption) yang dimiliki oleh seorang intelectual sebagai 
dasar pemahaman terhadap realitas.15 Sedangkan Jalaluddin Rahmat, 
mengartikan paradigma sebagai “a constellation of beliefs, values, and 
technicques shared by the members of a given scientific community” 
(kumpulan keyakinan, nilai, dan aturan perilaku yang dianut oleh 
kelompok tertentu).16 Dan menurut Thomas Kuhn, paradigma tidak 
saja bersifat kognitif, tetapi juga normative. Artinya paradigma tidak 
hanya sekedar persepsi batin, pemikiran, dan cara pandang manusia, 

15	 Masyhuri Imron, “Paradigma sosial dalam Persepsi Durkheim dan Max Weber,” Journal Ilmu 
dan Budaya, No. 2, th. X, November 1987, hlm. 85.

16	 Jalaluddin Rakhmat, Dahulukan Akhlaq di atas Fiqih, Bandung: Penerbit Mizan & Muthahhari 
Press, 2007: 36-38.



213Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

tetapi juga menyangkut nilai-nilai moral yang berkembang ditengah 
masyarakat yang ikut serta mengkonstruksi pemahaman masyarakat 
terhadap realitas.  

Dalam pemikiran politik Islam, menurut kajian Prof. Din 
Syamsuddin, paling tidak terdapat tiga paradigma tentang hubungan 
Islam dan negara yang berkembang di kalangan kaum intelektual 
Muslim atau ulama. Ketiga paradigma tersebut antara lain, yaitu 
integralistik, simbiotik, dan sekularistik.17 

1.	 Paradigma integralisrik

Paradigma ini berpandangan tentang kebersatuan antara 
Islam dan Negara (integral). Dengan kata lain, Agama dan Negara, 
dalam pandangan ini tidak dapat dipisahkan, wilayah agama juga 
meliputi politik atau Negara. Untuk itu, pemerintahan negara harus 
diselenggarakan atas dasar “kedaulatan ilahi” (divine soveragnity), 
karena hal ini merupakan amanah agama.18 Islam tanpa Negara tidak 
akan tegak, dan hokum-hukumnya tidak akan dapat direalisasikan, 
karena Negara merupakan instrument penting untuk tegaknya 
tatanan Islam. Demikian juga, suatu negara dimana masyarakat 
Muslim bernaung dibawahnya, kalau Negara tidak menggunakan 
hokum agama (Islam) sebagai rujukan di dalam menata dan mengurus 
kaum muslimin, maka negara akan rusak dan salah arah dalam 
mengurus kaum muslimin. Untuk itulah, paradigma ini memandang 
bahwa pendirian Negara merupakan kewajiban syar’i yang harus 
dilaksanakan, karena sebagai intrumen tegaknya agama. Negara 
semacam ini menurut al-Maududi disebut sebagai teo-demokrasi, 
karena konstitusi negara harus berdasarkan syariah, dan adanya 
peluang bagi rakyat untuk memilih pemimpin negara.19

Dalam konteks modern, paradigma integralistik dianut oleh 
beberapa negara Islam modern. Negara tersebut menyatakan 
secara eksplisit bahwa konstitusi negara tersebut adalah Islam, 
atau berdasarkan Al-Qur’an dan as-Sunnah. Contoh nyata aplikasi 

17	 M. Din Syamsuddin, “usaha Pencarian Konsep negara dalam Sejarah politik Islam”, Ulumul 
Qur’an, No.2, Vol.IV, Th, 1993, hlm. 5

18	 M. Din Syamsuddin, “usaha Pencarian Konsep negara dalam Sejarah politik Islam”, Ulumul 
Qur’an, No.2, Vol.IV, Th, 1993, hlm. 5. Lihat juga Agus Miswanto, Negara Dalam Islam: Studi 
Pemikiran Kenegaraan Syaikh Mahmud Syaltut , Yogyakarta: Faklutas Syariah IAIN sunan 
Kalijaga, 1999), hlm. 18. 

19	 Abul A’la al-maududi, “political Theory of Islam”, dalam Khursid Ahmed (ed.), Islamic Law 
and Constitution, (lahore: Islamic Publication Ltd, 1975) hlm. 243.



214 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

paradigma integralsitik ini dalam konteks kenegaraan adalah Iran 
dan Kerajaan Saudi Arabia. Sementara Muhammad bin Abdul wahab, 
Syaikh Muhammad rasyid Ridha, dan Imam Khomeini, adalah 
beberapa tokoh Intelektual Muslim yang sangat populer sebagai 
pendukung gagasan integralistik tersebut. 

2.	 Paradigma simbiotik

Paradigma ini memandang bahwa agama dan negara 
berhubungan secara simbiotik, yaitu berhubungan timbal balik saling 
memerlukan. Walaupun paradigma ini memandang bahwa negara 
adalah bukan agama dan agama bukan negara, tetapi paradigma 
ini berpandangan bahwa untuk bisa tegaknya negara yang baik 
diperlukan prinsip-prinsip moral yang baik, dimana prinsip-prinsip 
tersebut hanya ada dalam ajaran agama. Pengelola negara untuk dapat 
mengelola negara dengan baik sangat bergantung dengan moralitas 
yang menjadi pijakan dan keyakinan mereka. Untuk itulah agama 
memainkan peran penting bagi terciptanya tatanan negara yang baik, 
walaupun agama (Islam) tersebut tidak menjadi rujukan dan tidak 
dilembagakan secara resmi bagi konstitusi negara. 

Gagasan simbiosa agama dan negara ini dapat ditemukan dalam 
beberapa karya pemikir islam klasik. Al-Mawardi dan al-Ghzali 
merupakan dua tokoh terkenal dengan gagasan simbiosa tersebut. 
Dalam karyanya, Al-Ahkam as-Sulthaniyah, Al-Mawardi menegaskan 
bahwa kepemimpinan negara (imamah) merupakan instrumen untuk 
meneruskan misi kenabian guna memelihara agama dan mengatur 
dunia.20 Sementara itu, al-ghazali, dalam karyanya Ihya’ ‘Ulum ad-Din, 
menjelaskan bahwa hubungan agama dan negara merupakan saudara 
kembar, artinya sangat dekat dan saling bergantung. Agama adalah 
dasar sementara sulthan (kekuasaan politik) adalah penjaganya. 
Sesuatu yang tanpa dasar akan runtuh dan suatu dasar tanpa penjaga 
akan hilang.21 

Implementasi paradigma simbiotik ini, dapat dilihat dari beberapa 
negara Muslim yang tidak mendasarkan secara resmi konstitusinya 
pada (agama) Islam atau Al-Qur’an dan Sunnah. Contoh kongkrit 
negara-negara Muslim yang menerapkan paradigma simbiotik ini 
adalah negara Indonesia, Malaysia, dan Mesir. Negara-negara tersebut 

20	 Abu al-hasan al-mawardi, Al-Ahkam as-Sulthaniyyah, (bairut: dar-alfikr,tt), hlm.5.
21	 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya’ Ulum ad-Din, (Bairut: dar al-Fikr, 1995), I: 31.



215Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

walaupun tidak menyebut secara eksplisit agama sebagai pijakan 
konstitusi negara, tetapi nilai-nilai agama tetap menjadi acuan untuk 
kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan negara. 

3.	 Paradigma Sekularistik

Paradigma ini mengajukan pemisahan antara agama dan 
negara. Negara berdiri harus terlepas dari pengaruh agama sama 
sekali, demikian juga sebaliknya agama juga harus terlepas dengan 
negara sama sekali. Agama dalam paradigma ini hanya sebatas 
urusan individual bukan menjadi urusan publik (negara), Islam 
tidak menyinggung tentang  pendirian suatu Negara, baik itu dalam 
al-Qur’an maupun hadits. Islam lebih banyak menyinggung tentang 
persoalan moral yang bersifat umum. Untuk itulah, posisi Islam dan 
Negara sangat jelas, yaitu bahwa Islam diturunkan oleh Allah dalam 
rangka untuk memperbaiki moralitas masyarakat manusia yang 
bersifat umum apakah mereka itu memiliki Negara ataukah tidak.22 

Paradigma sekularistik ini diintrodusir oleh para pemikir Islam 
pada awal abad ke-20, yang mendapatkan pengaruh dari pemikiran 
politik Barat modern. Para pemikir ini diantaranya adalah Ali 
Abdurraziq,23 Thaha Husain, Kemal Attaturk, dan Ziya Gokalb. 
Pemikiran mereka ini menjadi kontroversial di dunia Islam, tidak 
sedikit yang mengecam mereka, dan sebaliknya banyak pula yang 
menyanjung pemikiran mereka. Dan pilar-pilar pemikiran mereka 
banyak menjadi landasan bagi berdirinya negara Muslim modern 
saat ini. Contoh kongkrit dari impelentasi paradigma sekularistik 
ini adalah Negara Turki modern. Dan keberhasilan Turki dalam 
melakukan pemisahan antara agama dan negara, memperkokoh 
keyakinan sebagian intelektual muslim terhadap paradigma tersebut. 
Ahmed Abdullah An-na’im dalam bukunya Islam dan negara sekular 
merepresentasikan salah seorang contoh yang sangat yakin dengan 
paradigma sekularisme bagi masyarakat muslim. 

22	 Abdullah Ahmed An-Naim, Islam Dan Negara Sekuler: Menegosiasikan Masa Depan Syariah, 
Bandung: MIZAN, 2007.

23	 Ali Abd Ar-Raziq menolak keras pendapat bahwa Nabi Muhammad SAW pernah mendirikan 
negara Islam di Madinah. Menurutnya, nabi Muhammad adalah semata-mata utusan Allah, 
bukan seorang kepala negara atau pemimpin politik. Lihat Ali Abd ar-raziq, Al-islam wa Ushul 
al-hukm, (Bairut: TP, 1966), hlm. 42.



216 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

D.	 SISTEM PEMILIHAN KHALIFAH

Permasalahan politik yang pertama kali muncul sepeninggal 
Rasulullah adalah siapakah yang akan menggantikan beliau sebagai 
kepala pemerintahan dan bagaimana sistem pemerintahannya. 
Masalah tersebut diserahkan kepada kaum muslimin. Rasul 
mengajarkan suatu prinsip, yaitu musyawarah, sesuai dengan ajaran 
Islam itu sendiri. Prinsip musyawarah ini, dapat dibuktikan dengan 
peristiwa-peristiwa yang terjadi dalam setiap pergantian pimpinan 
dari empat khalifah periode Khulafa’ al-Rasyidun, meski dengan versi 
yang beragam.24

1)	 Pemilihan

Abu Bakar memangku jabatan khalifah berdasarkan pilihan yang 
berlangsung sangat demokratis di Muktamar Tsaqifah Bani Saidah, 
memenuhi tata cara perundingan yang dikenal dunia modern saat 
ini. Kaum Anshar menekankan pada persyaratan jasa (merit), mereka 
mangajukan calon Sa’ad ibn Ubadah. Kaum Muhajirin menekankan 
pada persyaratan kesetiaan, mereka mengajukan calon Abu Ubaidah 
ibn Jarrah. Sementara itu dari Ahlul Bait menginginkan agar Ali ibn 
Abi Thalib menjadi khalifah atas dasar kedudukannya dalam Islam, 
juga sebagai menantu dan karib Nabi. Hampir saja perpecahan terjadi 
bahkan adu fisik. Melalui perdebatan dengan beradu argumentasi, 
akhirnya Abu Bakar disetujui oleh jamaah kaum muslimin untuk 
menduduki jabatan khalifah.

2)	 Penunjukan

Umar bin Khatab ditunjuk oleh Abu bakar atas persetujuan para 
pemuka masyarakat dan jamaah kaum muslimin. Pada saat menderita 
sakit menjelang ajal tiba, Abu Bakar melihat situasi negara masih 
labil dan pasukan yang sedang bertempur di medan perang tidak 
boleh terpecah akibat perbedaan keinginan tentang siapa yang akan 
menjadi calon penggantinya, ia memilih Umar. Pilihannya ini sudah 
dimintakan pendapat dan persetujuan para pemuka masyarakat pada 
saat mereka menengok dirinya sewaktu sakit.

24	 Abu Yasid, Fiqh Today: Fatwa Tradisonalis Untuk Orang Modern-Fiqh Politik, Surabaya: 
Penerbit Erlangga,2009) hlm. 45



217Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

3)	 Formatur

Usman ibn Affan dipilih dan diangkat dari enam orang calon 
yang ditunjuk oleh Khalifah Umar saat menjelang ajalnya karena 
pembunuhan. Umar menempuh cara sendiri yang berbeda dengan 
cara Abu Bakar. Ia menunjuk enam orang calon pengganti yang 
menurut pengamatannya dan pengamatan mayoritas kaum muslimin, 
memang pantas menduduki jabatan khalifah. Oleh sejarawan Islam 
mereka disebut Ahl al-Hall wa al-‘Aqd pertama dalam Islam. Merekalah 
yang bermusyawarah untuk menentukan siapa yang menjadi khalifah. 
Agar dalam bermusyawarah tidak terjadi draw (suara sama), maka 
putranya yaitu Abdullah ibn Umar diminta ikut bermusyawarah 
dengan syarat tidak boleh dipilih sebagai khalifah. Dalam pemilihan 
lewat perwakilan tersebut Usman mendapatkan suara lebih banyak, 
yaitu 3 suara untuk Ali dan 4 suara untuk Usman.

4)	 Bai’at

Ali ibn Abi Talib tampil memegang pucuk pimpinan negara 
di tengah-tengah kericuhan dan huru-hara perpecahan akibat 
terbunuhnya Usman oleh kaum pemberontak. Khalifah Ali dipilih 
dan diangkat oleh jamaah kaum muslimin di Madinah dalam suasana 
yang sangat kacau, dengan pertimbangan jika khalifah tidak segera 
dipilih dan diangkat, maka keadaan akan semakin bertambah kacau. 
Meskipun ada golongan yang tidak menyukai Ali, tetapi tidak ada 
orang yang ingin diangkat menjadi khalifah karena Ali masih ada, dan 
dia adalah bintangnya Bani Hasyim.25

E.	 PRINSIP-PRINSIP KETATANEGARAAN DALAM 

ISLAM

1.	 Prinsip al-Musawah dan al-ikha (Persamaan dan Persaudaraan)

Prinsip ini mengandung pengertian persamaan dan 
persaudaraan.26 Dalam sejarah kepemimpian Nabi Muhammad 
di Madinah, prinsip persamaan dan persaudaraan ini oleh nabi 

25	  Siti Maryam, dkk, Sejarah Peradaban Islam, (Yogyakarta: LESFI, 2004), hlm
26	 Prof. Dr. Muhaimin, MA, dkk, Kawasan dan Wawasan Studi Islam, (Jakarta: Pranada Media, 

2007), hlm. 345-349.



218 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

SAW dipraktekkan ketika ia menyusun piagam Madinah. Dimana 
nabi mengakui adanya perbedaan latar belakang agama dan suku, 
sehingga implikasinya ada hak dan kewajiban yang sama bagi 
seluruh masyarakat. Islam menganut prinsip persamaan dihadapan 
hukum dan penciptanya, yang menjadi pembedanya adalah kualitas 
ketaqwaan individu. Keberpihakan Islam pada prinsip persaudaraan 
dan persamaan didasarkan pada tujuan yang hendak diraih yakni 
adanya pengakuaan terhadap persaudraan semesta dan saling 
menghargai diantara sesama umat manusia sehingga dapat tercipta 
kehidupan yang toleran dan damai. Didalam al-Qur’an dijelaskan 
pada Q.S. al-Hujarat (49): 13

شُعُوبًا  وجََعَلنَاكُمْ  وَأنثَى  َذكرٍ  مِنْ  قنَاكُمْ 
ْ
خَل إِناَّ  النَّاسُ  هَا  َأيُّ ياَ 

عَلِيمٌ  الَله  إِنَّ  َأتقَاكُمْ  الِله  عِندَْ  رَمَكُمْ 
ْ
أك إِنَّ  َعَارَفوا  ِتل وَقَبَائلِ 

خَبِيٌر
“Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-
laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsabangsa 
dan bersuku-suku supaya kamu saling kenal mengenal. Sesungguhnya 
orang yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang 
paling bertakwa di antara kamu.Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui 
lagi Maha Mengenal”.

2.	 Prinsip al-Amanah (akuntabilitas)

Dalam konteks kehidupan bernegara dan berbangsa, amanah 
merupakan amanah rakyat yang diberikan kepada seorang pemimpin 
untuk menjalankan roda pemerintah yang didalamnya terkandung 
nilai-nilai kontrak sosial. Bagi pengemban amanah harus mampu 
menjalankan titah rakyat sekaligus harus mampu menjadi pelayan 
rakyat dan wajib hukumnya untuk berlaku adil. Prinsip ini harus 
dipelihara dan dijalankan dengan penuh tanggung jawab bagi seorang 
pemimpin dalam menjalankan roda pemerintahan. Pentingnya 
prinsip ini dalam al-Qur’an dijelaskan dalam surat an-Nisa’ ayat (4): 
58 Allah swt berfirman.

مُرُكُمْ َأن تؤُدَُّوا الأمَاناَتِ إلَى َأهْلِهَا
ْ
إِنَّ الَله يأَ



219Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

“Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanat kepada 
yang berhak menerimanya”.

3.	 Prinsip as-Salam (Perdamaian)

Kedamaian merupakan tujuan dari suatu negara. Islam sebagai 
agama rahmatan lilalamin mengedepankan prinsip perdamaian 
dalam segala aspek kehidupan, sesuai dengan tujuan risalah yang 
dibawa oleh nabi Muhammad tersebut. Maka dalam doktrin politik 
Islam prinsip perdamaian merupakan prinsip yang ditegakkan. Sesuai 
dengan firman Allah swt dalam al-qur’an Q.S. al-Anfal (8):61.

مِيعُ  السَّ هُوَ  إِنهَُّ  َّ كْل عَلى الِله  وَتوََ  َلهَا  َفاجْنَحْ  لم  للِسَّ وَإنِْ جَنَحُوا 
عَلِيمُ

ْ
ال

“Dan jika mereka condong kepada perdamaian, maka condonglah 
kepadanya dan bertawakallah kepada Allah. Sesungguhnya Dialah 
Yang Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui.”

4.	 Prinsip at-Tasamuh (Toleransi)

Sikap toleran merupakan sikap yang harus dimiliki oleh setiap 
individu didalam kehidupan bernegara dan berbangsa, karena dalam 
suatu negara akan terdiri dari berbagai macam agama, suku dan bahasa. 
Kemajemukan atau pluralitas merupakan sunnah Allah. Sehingga 
setiap individu harus mampu bersikap toleran terhadap keyakinan 
orang lain. Prinsip ini berlaku universal, sikap saling menghargai dan 
menghormati antar sesama warga negara bukan saja terhadap sesame 
pemeluk Islam tetapi prinsip ini harus berlaku lintas agama dan suku. 
Sesuai dengan firman Allah swt dalam Q.S. al-Kafirun (109): 6.

لكُمْ دِينُكمْ وَلِي دِين
“Bagimu agama-mu, bagiku agamaku”

5.	 Prinsip al-huriyah (kebebasan)

Kebebasan berpendapat dan berekspresi merupakan bagian 
dari hak azasi manusia yang harus dibiarkan tumbuh oleh suatu 
pemerintahan. Secara fitrah manusia sudah dibekali dengan daya 
intelektualitas dan kebebasan untuk memilih suatu keyakinan 



220 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

serta kebebasan untuk berpikir. Dalam Islam prinsip kebebasan 
dalam menentukan suatu keyakinan atau memeluk suatu agama 
mendapatkan perhatian dalam al-Qur’an. Seperti dalam surat Q.S. al- 
Baqarah (2):256 Allah swt berfirman.

ّ
ِ
غَي
ْ
َ الرُّشْدُ مِنَ ال ين َقدْ تبَيََّن رَاهَ فِي الِدّ

ْ
لا إِك

“Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama (Islam); sesungguhnya 
telah jelas jalan yang benar daripada jalan yang sesat”.

Kebebasan dapat diperinci sebagai berikut, yaitu (1) Kebebasan 
berfikir, agar manusia terbebas dari keraguan taqlid buta bahkan 
Islam mendorong untuk bebas memikirkan tentang alam semesta, 
tentang dirinya, tentang apa yang dilihat dan didengar. (2) Kebebasan 
beragama, Islam memberikan kebebasan kepada manusia untuk 
menganut agama yang dia kehendaki dan tidak seorangpun bisa 
memaksa baik dengan kekerasan ataupun dengan cara halus untuk 
berpindah agama, tidak ada paksaan dalam agama. (3) Kebebasan 
menyatakan pendapat, berkaitan dengan hal-hal al-akhlaq al-karimah 
dan kemaslahatan umum dalam rangka amar ma’ruf nahi munkar 
menjadi wajib. (4) Kebebasan menuntut ilmu, merupakan sebab 
akibat dari kebebasan berpikir. Bahkan, menuntut ilmu menjadi suatu 
kewajiban dalam keadaan tertentu yaitu apabila berkaitan dengan 
ilmu-ilmu yang diistilahkan dengan fardhlu ain. Sedangkan ilmu 
dikategorikan dengan fardlu kifayah, yaitu ilmu untuk kemaslahatan 
masyarakat dan ilmu kategori kedua ini banyak macamnya dan terus 
berkembang. Dan (5) Kebebasan memiliki harta, baik benda tetap 
maupun benda bergerak dalam batas-batas yang dibolehkan dalam 
fiqh siyasah maliyah.27

6.	 Prinsip at-Tasyawur/as-Syura (musyawarah)

Prinsip musyawarah merupakan prinsip yang diajarkan oleh al-
Qur’an dan nabi Muhammad yang dijadikan etika politik didalam 
kehidupan bernegara dan berbangsa yang menjadi media untuk 
mufakat apabila terjadi perselisihan pendapat.28 Melalui musyawarah 

27	 Dr. Yusuf Qardhawi, Sistem Masyarakat Islam dalam Al-Qur’an dan as-Sunnah, alih bahasa 
Abdus Salam Syakur,Lc., (Solo: Citra Islami press, 1997), hlm.128

28	 Kajian tentang syura yang cukup konprehensif dilakukan oleh Dr. Taufik Asy-Syawi, Syura 
Bukan Demokrasi, (Jakarta: Gema Insani Press, 1997). 



221Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

atau dialog, kekuasaan yang bersifat absolut atau otoriter akan dapat 
diminimalisir. Karena dalam forum musyawarah setiap persoalan yang 
menyangkut kepentingan publik atau umat bisa dicarikan solusinya 
dan dipertimbangkan berdasarkan alasanalasan yang rasional.29 

وا  بِ لانْفَضُّ
ْ
قَل

ْ
ا غَلِيظَ ال تَْ لهَُمْ وَلوَْ كُنتَْ فَظًّ َةٍ مِنَ الِله ِنل فَبِمَا رحَْم

إِذَا 
فَ الأمْرِ  وشََاوِرهُْمْ فِي  لهَُمْ  وَاسْتَغْفِرْ  عَنهُْمْ  فَاعْفُ  حَوْلكَِ  مِنْ 

يَنّلِ )١٥٩( مُتَوَكِ
ْ
ِبُّ ال َىَل الِله إِنَّ الَله يُح ْ ع عَزَمْتَ فَتَوَكَّل

Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu berlaku lemah 
Lembut terhadap mereka. sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati 
kasar, tentulah mereka menjauhkan diri dari sekelilingmu. Karena 
itu ma’afkanlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan 
bermusyawaratlah dengan mereka dalam urusan itu[246]. Kemudian 
apabila kamu Telah membulatkan tekad, Maka bertawakkallah kepada 
Allah. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertawakkal 
kepada-Nya. (QS Ali Imron: 159)

بيَنَْهُمْ  شُورىَ  مْرُهُمْ 
َ
وَأ لاةَ  الصَّ قاَمُوا 

َ
وَأ ّهِمْ 

لرَِبِ اسْتَجَابوُا  ينَ  ِ
َّذ

وَال
ا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِْقُونَ )٣٨( وَمِمَّ

Dan (bagi) orang-orang yang menerima (mematuhi) seruan Tuhannya 
dan mendirikan shalat, sedang urusan mereka (diputuskan) dengan 
musyawarat antara mereka; dan mereka menafkahkan sebagian dari 
rezki yang kami berikan kepada mereka. (QS al-Syura: 38)

7.	 Prinsip al-‘adalah (keadilan, keseimbangan, dan moderasi)

Prinsip ini mengandung pengertian penegakan keadilan. 
Keadilan harus ditegakkan tanpa diskriminasi, penuh kejujuran dan 
ketulusan serta integritas. Keadilan merupakan prinsip yang yang 
sangat fundamental dalam kehidupan bernegara dan berbangsa, baik 
dibidang hukum, ekonomi, politik dan budaya. Karena sikap adil 
tersebut merupakan bagian dari pentingnya keberadaan suatu hukum 

29	 Dr. Yusuf Qardhawi, Sistem Masyarakat Islam dalam Al-Qur’an dan as-Sunnah, hlm. 136.



222 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

dan menjadi etika politik.30 

رِْمَنَّ  قِسْطِ وَلا يَج
ْ
ِ شُهَدَاءَ باِل امِيَن ِلهل هَا الَِّذينَ آمَنوُاُ  كونوُاَ قوَّ ياََ أيُّ

ُ كمْ شَنآَ ُن َقوْمٍ عَلى ألا تَعْدِلوُا اعْدُلوا هُوَ َأقرَْبُ للِتَّقوَى وَاتقَوا 
الَله إِنَّ الَله خَبِيٌر بمَِا تَعْمَلوَن

Hai orang-orang yang beriman, hendaklah kamu jadi orang-orang yang 
selalu menegakkan (kebenaran) karena Allah, menjadi saksi dengan 
adil. Dan janganlah sekali-kali kebencianmu terhadap sesuatu kaum, 
mendorong kamu untuk berlaku tidak adil. Berlaku adillah, karena 
adil itu lebih dekat kepada takwa. Dan bertakwalah kepada Allah, 
sesungguhnya Allah Maha Mengetahui apa yang kamu kerjakan. (QS 
al-Maidah: 8)

 َ هْلِهَا وَإذَِا حَكَمْتُمْ بَيْن
َ
 أ

َى
نْ تؤُدَُّوا الأمَاناَتِ إِل

َ
مُرُكُمْ أ

ْ
إِنَّ الَله يأَ

نَ  ا يعَِظُكُمْ بهِِ إِنَّ الَله كَا عَدْلِ إِنَّ الَله نعِِمَّ
ْ
كُْمُوا باِل

َح
نْ ت

َ
النَّاسِ أ

سَمِيعًا بصَِيًرا )٥٨(
Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanat kepada 
yang berhak menerimanya, dan (menyuruh kamu) apabila menetapkan 
hukum di antara manusia supaya kamu menetapkan dengan adil. 
Sesungguhnya Allah memberi pengajaran yang sebaik-baiknya 
kepadamu. Sesungguhnya Allah adalah Maha mendengar lagi Maha 
Melihat. (QS an-Nisa: 58)

8.	 Prinsip al-Tha’ah (Ketaatan) 

Ketaatan adalah suatu hal yang sangat penting bagi tegaknya 
sebuah pemerintahan yang baik dan teratur. Tanpa adanya kepatuhan 
dan ketaatan dari seluruh elemen masyarakat dan juga penyelenggara 
Negara, maka tidak akan terwujud Negara dan pemerintahan yang 
baik (good governance). 

الأمْرِ  ولِي 
ُ
وَأ الرَّسُولَ  طِيعُوا 

َ
وَأ الَله  طِيعُوا 

َ
أ آمَنوُا  ينَ  ِ

َّذ
ال هَا  يُّ

َ
أ ياَ 

30	  Dr. Yusuf Qardhawi, Sistem Masyarakat Islam, hlm.144-149.



223Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

كُنتُْمْ  إِنْ  وَالرَّسُولِ  الِله   
َى

إِل وهُ 
فَرُدُّ ءٍ  ْ تَنَازَعْتُمْ فِي َيش إِنْ 

فَ مِنكُْمْ 
وِيلا )٥٩(

ْ
حْسَنُ تأَ

َ
ٌ وَأ َوْمِ الآخِرِ ذَلكَِ خَيْر تؤُْمِنوُنَ باِلِله وَالْي

Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (nya), 
dan ulil amri di antara kamu. Kemudian jika kamu berlainan pendapat 
tentang sesuatu, Maka kembalikanlah ia kepada Allah (Al Quran) dan 
Rasul (sunnahnya), jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan 
hari kemudian. Yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik 
akibatnya. (QS an-Nisa: 59)

F.	 POLITIK HUBUNGAN INTERNASIONAL

Politik hubungan internasional di dalam fiqh islam lebih dikenal 
dengan istilah Siyasah al-‘Alaqah al-Duwaliyah atau al-‘alaqah ad-
duwaliyyah. Sementara ilmu yang berkenaan dengan hubungan 
internasional tersebut dibahas dalam al- fiqh ad-duwaliyyah atau 
al-ahkam ad-Duwaliyyah. Secara istilah, yang dimaksud dengan al-
fiqh ad-duwaliyah adalah ilmu yang membahas tentang hubungan-
hubungan antar negara di dalam Islam, baik menyangkut tentang 
cara membangun hubungan, melakukan kerjasama atau perjanjian, 
ataupun prinsip-prinsip etika, dan  batasan-batasan hukum yang 
diperbolehkan ketika terjadi peperangan. 

1.	 Pembagian wilayah Dunia

Menurut perspektif fiqh siyasah (ad-duwaliyyah), negara-negara 
yang ada di dunia dilihat dari sisi afiliasinya kepada Islam dan kaum 
muslimin dapat dibagi dalam tiga kelompok,31 yaitu al-‘alam al-Islami, 
al-‘alam al-‘ahdi, dan al-‘alam al-harbi.32

1)	 Al-‘Alam Al-Islami (dunia Islam). 

Al-‘alamul Islami adalah negara-negara baik secara idiologis-
konstitusional ataupun berdasarkan komunitas memiliki afiliasi 
kepada Islam dan kaum muslimin yang sangat nyata. Al-‘Alam Islami 

31	 Istilah yang digunakan oleh para ulama pun bervariasi, ada yang menggunakan istilah dar, 
seprti darul Islam, darul ‘ahdi, dan darul harbi. Ada juga ulama yang menggunakan istilah 
wilayah, yaitu wilayatul islam, wilayatul ‘ahdi dan wilayatul harbi. Walaupun berbeda, tetapi 
memiliki makna yang sama, yaitu wilayah (Negara).

32	 Prof. HA. Djazuli, Fiqh Siyasah, (Jakarta: Prenada Media, 2007), hlm. 119.



224 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

ini terdiri atas dua kelompok, yaitu:
a)	 Dawlah Islamiyah (Negara Islam), yaitu negara-negara yang 

secara –idiologis-konstitusional menyatakan dirinya sebagai 
negara Islam. Hal ini dinyatakan secara resmi melalui konstitusi 
negara ataupun tertera dalam berbagai perundagan yang menjadi 
rujukan utama dalam bermasyarakat dan negara. Untuk saat ini, 
negara-negara yang menyatakan dirinya secara resmi sebagai 
negara Islam adalah kerajaan Saudi Arabia, Republik Islam Iran, 
dan Republik Islam Pakistan

b)	 Baldah Islamiyah (negeri muslim/negara-negara yang mayoritas 
penduduknya beragama Islam) yaitu negara-negara yang 
berdasarakan jumlah penduduk Muslimnya adalah mayoritas. 
Negara-negara tersebut walaupun memilki penduduk Muslim 
mayoritas, tetapi tidak secara eksplisit menyebutkan dalam 
konstitusinya bahwa mereka adalah negara yang beradasarkan 
asas Islam. Islam sebagai agama hanya difungsikan sebagai 
basis moral kemasyarakatan. Islam mungkin menjadi salah satu 
inspirasi dan sumber bagi pembentukan konstitusi negara atau 
lainya, tetapi bukan satu-satunya. 

2)	 Al-‘Alam al-‘Ahdi. 

Al-Alam al-ahdi adalah Negara-negara di luar al-alam al-Islami 
yang berdamai dengan Negara Islam dan juga kaum muslimnya. 
Dalam hal ini, negara-negara Muslim wajib menjaga hubungan baik 
dengan negara-negara tersebut, bahkan dapat menjalin kemitraan 
strategis demi kebaikan bersama.

3)	 Al-‘Alam al-Harbi

Al-‘alam al-harbi adalah negara-negara yang mengambil sikap 
permusuhan dengan negara-negera muslim. Dan permusuhan 
tersebut diwujudkan dalam bentuk peperangan yang bersifat ofensif 
kepada negara-negara Muslim. Dan tujuan peperangan tersebut 
adalah dalam rangka untuk menumbangkan atau menduduki atau 
mengambil sebagaian wilayah kaum muslim. Dalam hal ini, sikap 
negara-negara muslim yang diajarkan oleh Islam adalah melawan 
dalam rangka untuk mempertahankan diri (defensif). Dan ini menjadi 
kewajiban bagi setiap muslim yang berada di wilayah tersebut untuk 
berjuang melakukan perlawanan terhadap negara-negara pelaku 
agresor tersebut. 



225Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Pembagian dunia tersebut diatas bukanlah pembagian yang 
permanen, artinnya bisa terjadi perubahan status dari Negara-negara 
yang ada didunia tergantung kepada perubahan-perubahan yang 
terjadi didalam negeri masing-masing.

2.	 Dasar-Dasar Siyasah Dauliyah

1)	 Kesatuan Umat Manusia (wihdatul ummah)

Meskipun manusia berbeda suku bangsa, warna kulit, tanah 
air bahkan agama, akan tetapi merupakan satu kesatuan manusia 
karena sama-sama makhluk Allah. Dengan demikian, perbedaan 
antar manusia harus disikapi dengan pikiran yang positif untuk saling 
memberikan kelebihannya masing-masing dan saling menutupi 
kekurangan masing-masing. Untuk menetralisir dampak negative dari 
kemajemukan kepentingan budaya manusia supaya tidak berkembang 
menjadi ancaman bagi persatuan memperkokoh dan menghargai 
Ukhuwah Insaniyah (persaudaraan manusia) maka muncul dasar 
keadilan, persamaan, dan perilaku moral yang baik.

2)	 Al-‘Adalah (keadilan)

Hidup berdampingan dengan damai baru terlaksana apabila 
didasarkan pada keadilan baik antara manusia maupun di antara 
manusia maupun di antara berbagai Negara, bahkan perang pun 
terjadi karena salah satu pihak merasa di perlakukan dengan tidak 
adil. Oleh karena itu, ajaran islam meajibkan penegakkan keadilan 
baik terhadap musuh sekalipun kita wajib bertindak adil.

3)	 Al-Musawah (persamaan)

Manusia memiliki hak-hak kemanusiaan yang sama, untuk 
mewujudkan keadilan adalah mutlak mempersamakan manusia 
dihadapan hukum kerjasama internasional sulit dilaksanakan apabila 
tidak di dalam kesederajatan antar Negara dan antar bangsa. Adapun 
perbedaan-perbedaan di antara manusia adalah perbadaan tugas 
posisi dan fungsi masing-masing di dalam kiprah kehidupan mausia 
di dunia.

4)	 Karunia Insaniyah (kehormatan manusia, human dignity)

Kerjasama internasional tidak mungkin dikembangkan tanpa 
landasan saling hormat menghormati. Kehormatan inilah pada 
gilirannya menumbuhkan harga diri yang wajar baik pada induvidu 



226 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

maupun pada komunitas Muslim dan non-muslim tanpa harus jatuh 
kepada kesombongan individual atau nasionalisme yang ekstrim.

5)	 Tasamuh (toleransi)

Dasar ini tidak mengandung arti harus menyerah kepada kejahatan 
atau memberi peluang kepada kejahatan. Sifat pemaaf merupakan 
sesuatu yang sangat terpuji, sebaliknya sifat dendam merupakan 
sesuatu sifat yang tercela. Kehidupan tidak bisa dikembangkan atas 
dasar dendam, kebencian dan paksaan. Kehidupan bersama bisa 
dibina dan dikembangkan atas dasar pemaaf, kasih saying dan dialog.

6)	 Kerjasama Kemanusiaan

Kesadaran akan perlunya kerjasama disepakati yang baik, 
akan menghilangkan nafsu ermusuhan, dan saling berebut hidup. 
Kehidupan individu dan antar bangsa akan harmonis apabila 
didasarkan kepada kerjasama, bukan karena saling menghancurkan 
yang satu terhadap yang lain.

7)	 Kebebasan, Kemerdekaan (al-huriyah)

Kebebasan yang dimaksudkan di sini, adalah hubungan antar 
negara tersebut di dasarkan pada kebebasan dan kemerdekaan masing-
masing negara. Antara satu negara dengan negara lain tidak saling 
mengintervensi kepentingan masing-masing negera bersangkutan, 
lebih-lebih melakukan pemaksaan dan mendominasi antara satu 
dengan yang lain. 

8)	 Perilaku Moral yang Baik (al-akhlak al-karimah)

Perilaku moral yang baik merupakan dasar moral di dalam 
hubungan antar manusia, antar umat dan antar bangsa di dunia ini, 
selain itu prinsip ini diterapkan terhadap seluruh makhluk Allah 
dimuka bumi, termasuk flora dan fauna,alam nabati dan alam hewani.

3.	 Hubungan Internasional Diwaktu Damai

Asas hubungan internasional adalah perdamaian dan saling 
membantu dalam kebaikan. Dengan kata lain, damai adalah asas 
pokok hubungan internasional dalam Islam. Dan subjek hukum 
dalam hubungan internasional (siyasah dauliyah) adalah Negara. 
Konsekuensi dari asas damai tersebut, hubungan antar satu negara 
dengan negara lainya adalah saling membantu dalam kebaikan dan 



227Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

menghormati. Untuk itu, maka:
1)	 Perang tidak dilakukan kecuali dalam keadaan darurat. Sesuai 

dengan persyaratan darurat, hanya dilakukan seperlunnya 
(tuqadaru biqadariha).

2)	 Orang yang tidak ikut berperang tidak boleh di perlakukan 
sebagai musuh.

3)	 Segera menghentikan peperangan apabila salah satu pihak 
cenderung kepada damai.

4)	 Memperlakukan tawanan perang dengan cara manusiawi.

Pada saat situasi damai, negara-negara Islam dengan yang lainya 
dapat melakukan kerjasama dan perjanjian dalam berbagai bidang 
kehidupan yang menguntungkan kedua belah pihak. Dan segala 
perjanjian yang sudah disepakati dan mengikat harus ditaati oleh 
kedua belah pihak, sampai perjanjian tersebut dibatalkan. Dalam 
perspektif Islam, suatu perjanjian itu menjadi sah dan mengikat 
apabila memenuhi tiga syarat:
a.	 Yang melakukan perjanjian memiliki kewenangan. Perjanjian 

dianggap sah manakala yang melakukan adalah orang berwenang, 
yakni memiliki kewenangan yang dilimpahkan (delegasikan) 
kepadanya oleh otoritas negara yang bersangkutan. Kewenangan 
disini juga termasuk kapabilitas individual untuk melakukan 
perbuatan hukum yang sah menurut syara’, yaitu mukallaf (baligh 
dan berakal).

b.	 Kerelaan. Perjanjian tidak boleh dipaksakan oleh salah satu 
pihak, sementara pihak lain tidak ridha. Maka perjanjian yang 
demikian itu tidak syah menurut syara’.

c.	 Isi perjanjian dan obyeknya tidak dilarang oleh syari’ah. 
Isi perjanjian tidak boleh menghalalkan yang haram, dan 
mengharamkan yang halal. 

4.	 Hubungan Internasional Di Waktu Perang

Peperangan antar satu negara dengan negara lain, dapat 
disebabkan oleh banyak faktor, diantaranya adalah sebagai berikut:
a.	 Perang untuk Mempertahankan Diri. Perang dilakukan karena 

negara Islam diserang oleh negara lain dan kepentingan kaum 
muslimin dan negara menjadi terancam. Perlawanan yang 
bersifat diefensive ini adalah wajib dilakukan oleh negara dan 
juga kaum muslimin dalam rangka untuk mempertahankan 



228 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

kedaulatan negara dari intervensi negara lain dan jatuhnya 
kedaulatan negara ke negara lain.33 

b.	 Perang dalam Rangka Dakwah. Perang juga bisa terjadi di dalam 
rangka menjamin jalannya dakwah, artinya dakwah kepada 
kebenaran dan keadilan serta kepada prinsip-prinsip yang mulai 
tidak boleh di halangi dan ditindas oleh penguasa manapun.34

4.1.	 Etika dan Aturan perang 

Tidak diperkenankan memasuki perang kecuali setelah 
pengumuman/pernyataan perang di dalam waktu yang memungkinkan 
sampainnya berita itu pada musuh. Dalam kaitanya dengan perang 
sudah terjadi dan berkecamuk, menurut Prof. Dr. Djazuli paling tidak 
ada sepuluh perilaku mulia yang wajib dipegang oleh seorang muslim 
di dalam peperangan dengan musuh, yaitu:
a)	 Dilarang membunuh anak-anak.
b)	 Dilarang membunuh wanita.
c)	 Dilarang membunuh orang yang sudah tua.
d)	 Dilarang memotong dan merusak pohon-pohon dan tanaman di 

sawah dan ladang.
e)	 Dilarang membunuh binatang ternak.
f)	 Dilarang menghancurkan gereja, biara, dan tempat beribadat.
g)	 Dilarang mencincang mayat musuh dan mayat binatang.
h)	 Dilarang membunuh pendeta dan para pekerja.
i)	 Bersikap sabar, berani, dan ikhlas.
j)	 Tidak melampaui batas.35

Menyangkut tawanan perang, Islam mengatur untuk tidak 
sewenang-wenang (dhalim) kepada para tawanan, tetapi sangat 
menekankan tentang nilai-nilai keadilan dan kemanusian. Tawanan 
perang adalah orang-orang yang tertawan oleh musuh akibat 
peperangan yang terjadi antar dua negara atau lebih. Tawanan perang 
dapat dibagi ke dalam dua kelompok, yaitu:36

a)	 Tawanan perang wanita dan anak-anak. Mereka tidak boleh 
dihukum, tetapi dilepaskan, atau ditukar dengan tawanan musuh. 

33	 Prof. H.A. Djazuli, Fiqh Siyasah: Implementasi Kemaslahatan Umat Dalam Rambu-Rambu 
Syariat, (Jakarta: Kencana Prenada Group, 2007), hlm. 142-143.

34	 Prof. H.A. Djazuli, Fiqh Siyasah, hlm. 144
35	  Prof. H.A. Djazuli, Fiqh Siyasah, hlm. 149-150
36	  Sulaiman Rasjid, Fiqh Islam, (Bandung: Sinar Baru Algensindo, 2005), hlm. 462-463.



229Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

b)	 Tawanan laki-laki dewasa. Status hukum mereka diserahkan 
kepada kebijaksanaan negara (penguasa) menurut kemaslahatan 
yang ada, yaitu: (1) dihukum berat atau mati kalau sangat 
membahayakan kepentingan negara dan kaum Muslimin; (2) 
dibebaskan kalau tidak membahayakan kepentingan negara dan 
kaum muslimin; (3) ditukar dengan tawanan musuh atau harta 
negara yang jatuh ke tangan musuh. (4) dihukum penjara. 

4.2.	 Persiapan dan Organisasi Ketentaraan

Di dalam Islam, peperangan itu bersifat defensif, namun hal 
ini tidaklah berarti tidak ada persiapan diri dalam meghadapi 
musuh, agar apabila terjadi serangan kilat, kaum muslimin telah 
siap meghadapinya, dan apabila musuh tahu bahwa kaum muslimin 
selalu siap mempertahankan bangsa dan negarannya maka mereka 
akan berfikir beberapa kali untuk melakukan serangan. Untuk 
itulah, organisasi ketentaraan perlu dilakukan dengan baik. Karena 
kecanggihan organisasi ketentaraan sangat membantu dalam 
mencapai kemenangan terhadap musuh. Disamping itu, organisasi 
yang baik juga dapat memberikan pengaruh yang positif bagi semangat 
tentara (mujahid) di medan perang.37  Dalam sejarah Islam, organisasi 
ketentaraan telah diorganisasikan semenjak zaman rasulullah, dan 
pencapaian sistematis pada zaman Umar Ibn Al-Khathab. Pada era 
Umar ini ketentaraan dibagi menjadi dua yaitu: 1) Murtaziqah, yaitu 
tentara yang digaji oleh pemerintah, 2) Mutathowi’ah, yaitu tentara 
yang atas kesadaran sendiri (sukarelawan).38 

5.	 Penghentian Peperangan dan Penyelesaian Persengketaan

Sengketa antar negara dimungkinkan terjadi antar negara-negara 
Muslim atau negara-negara muslim dengan negara lainya. Untuk 
menyelesaikan persengketaan, Islam mengajarkan beberapa cara 
sebagai instrumen untuk mengakhiri konflik yang ada. Instrumen 
tersebut adalah sebagai berikut:
a.	 Perwasitan (hakam). Perwasitan ini dapat terlaksana manakala 

kedua belah pihak sepakat untuk menunjuk wasit yang mana 
masing-masing pihak rela menyerahkan masalah sengketanya 

37	  Prof. H.A. Djazuli, Fiqh Siyasah, hlm. 152-154.
38	  Prof. H.A. Djazuli, Fiqh Siyasah, hlm. 154.



230 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

kepada wasit yang mereka tunjuk dan mereka setujui.39

b.	 Pengadilan Internasional. Suatu persengketaan dapat 
diselesaikan dengan cara diajukan ke pengadilan internasional, 
yaitu pengadilan yang mengadili persengketaan antar bangsa dan 
mampu memaksakan keputusannya untuk ditaati oleh Negara 
yang bersangkutan.40

c.	 Perundingan. Perundingan juga merupakan cara yang dapat 
dilakukan untuk mengakhiri konflik yang terjadi. 

Dan persengketan dapat menjurus kepada konflik bersenjata 
(peperangan), manakala tidak ditangani secara baik dan bijak. Tentu 
saja, peperangan antar negara tidak mungkin terjadi secara terus 
menerus, pasti peperangan itu ada akhirnya. Di dalam fiqh siyasah, 
penghentian peperangan dapat dilakukan dengan beberapa cara, 
yaitu: 1) Peperangan dapat berhenti karena telah tercapainnya tujuan 
perang, yaitu menangnya salah satu pihak, 2) Perjanjian damai antara 
kedua belah pihak yang berperang. Dan perjanjian damai dapat 
berbentuk perjanjian sementara, perjanjian abadi, dan perjanjian 
keamanan.41

G.	 PERSOALAN-PERSOALAN POLITIK ISLAM 

KONTEMPORER

1.	 Kepemimpinan Wanita

Persoalan kepemimpinan wanita, masih menjadi perdebatan di 
kalangan para ulama Islam hingga saat ini. Para ulama terbelah ke 
dalam tiga kelompok, yaitu (1) kelompok fundamentalis-leteralis, (2) 
kelompok tradisional, dan (3) kelompok modernis-kontekstual. 

1)	 Wanita Tidak Memiliki Hak Dalam Kekuasaan Politik

Pandangan ini pada umunya dianut oleh kaum fundamentalis dan 
literalis. Mereka menggunakan nash-nash baik al-Qur’an maupun as-
Sunnah dengan pemahaman yang bersifat literalis, bukan kontekstual, 
sehinga mereka berkesimpulan kaum wanita tidak memiliki otoritas 
kepemimpinan. Berikut ini alasan-alasan mereka:

39	  Prof. H.A. Djazuli, Fiqh Siyasah, hlm. 166-168. Lihat juga QS Albaqarah: 143.
40	  Prof. H.A. Djazuli, Fiqh Siyasah, hlm. 168-170. Lihat QS al-hujurat: 9.
41	  Prof. H.A. Djazuli, Fiqh Siyasah, hlm. 160-163.



231Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

1)	 Kepemimpinan wanita akan menimbulkan kerugian.42 
2)	 Laki-laki sudah ditetapkan sebagai pemimpin wanita.43

3)	 Tidak ada Nabi dan Rasul wanita. Nabi dan Rasul adalah refleksi 
dari pemimpin, baik dalam skala besar maupun dalam skala 
kecil, dan suka atau tidak suka, mereka adalah contoh, pedoman 
atau acuan bagi manusia lainnya.

4)	 Imam dalam sholat tidak boleh wanita, kecuali makmumnya juga 
wanita (berdasarkan pendapat Imam Hanafi, Syafi’I, Hambali 
dan Ja’fari/ Imammiah).

5)	 Wanita ketika sholat berjama’ah menduduki shaf paling 
belakang.44 

6)	 Wanita kurang akal dan agama.45

7)	 Wanita tidak dapat menikahkan dirinya, tetapi harus dengan 
wali.46 

8)	 Wanita mengalami haidh, hamil, melahirkan, dan menyusui.47 
9)	 Wanita menurut tabiatnya cenderung pada kerusakan.48 

42	  Hal ini di dasarkan pada suatu riwayat yang berasal dari Abu Bakrah: “Tatkala ada berita 
sampai kepada Nabi shallallahu ’alaihi wa sallam bahwa bangsa Persia mengangkat putri Kisro 
(gelar raja Persia dahulu) menjadi raja, beliau shallallahu ’alaihi wa sallam lantas bersabda, 
”Tidak akan bahagia suatu kaum apabila mereka menyerahkan kepemimpinan mereka 
kepada wanita”. ” (HR. Bukhari no. 4425)
ةً «

َ
مْرَهُمُ امْرَأ

َ
َى قَالَ » لنَْ يُفْلِحَ قَوْمٌ وَلوَّْا أ هْلَ فَارسَِ قَدْ مَلكَُّوا عَليَهِْمْ بنِتَْ كِسْر

َ
نَّ أ

َ
َّهِ – صلى الله عليه وسلم – أ ا بلَغََ رسَُولَ الل لمََّ

43	  QS an-Nisa’[4]: 4.
44	  Hal ini di dasarkan pada suatu riwayat, Rasulullah shallallahu ’alaihi wa sallam bersabda: 

“Sebaik-baik shof untuk laki-laki adalah paling depan sedangkan paling jeleknya adalah paling 
belakang, dan sebaik-baik shof untuk wanita adalah paling belakang sedangkan paling jeleknya 
adalah paling depan.” (HR. Muslim no. 440)

	 لهَُا وَّ
َ
هَا أ ُّ ُ صُفُوفِ النِسَّاءِ آخِرُهَا وََرش هَا آخِرُهَا وخََيْر ُّ لهَُا وََرش وَّ

َ
ُ صُفُوفِ الرجَِّالِ أ خَيْر

45	  Hal ini didasarkan pada suatu riwayat, Rasulullah shallallahu ’alaihi wa sallam bersabda: 
“Tidaklah aku pernah melihat orang yang kurang akal dan agamanya sehingga dapat 
menggoyangkan laki-laki yang teguh selain salah satu di antara kalian wahai wanita.” (HR. 
Bukhari no. 304)

	 اَزِمِ مِنْ إِحْدَاكُنَّ
ْح
ذْهَبَ للِبُِّ الرجَُّلِ ال

َ
يتُْ مِنْ ناَقِصَاتِ عَقْلٍ ودَِينٍ أ

َ
مَا رَأ

46	  Rasulullah shallallahu ’alaihi wa sallam bersabda: “Tidak ada nikah kecuali dengan wali.” 
(HR. Abu Daud no. 2085, Tirmidzi no. 1101 dan Ibnu Majah no. 1880. Syaikh Al Albani 
mengatakan bahwa hadits ini shohih).

	 ٍّ  بوَِلِى
ّ
لَا نكَِاحَ إِلَا

47	  Allah Ta’ala berfirman:“Dan perempuan-perempuan yang tidak haid lagi (monopause) di 
antara perempuan-perempuanmu jika kamu ragu-ragu (tentang masa iddahnya), maka masa 
iddah mereka adalah tiga bulan; dan begitu (pula) perempuan-perempuan yang tidak haid. Dan 
perempuan-perempuan yang hamil, waktu iddah mereka itu ialah sampai mereka melahirkan 
kandungannya. Dan barangsiapa yang bertakwa kepada Allah, niscaya Allah menjadikan 
baginya kemudahan dalam urusannya.(QS. Ath Tholaq : 4)

48	  Rasulullah shallallahu ’alaihi wa sallam bersabda: “Nasehatilah wanita untuk berbuat baik 
karena sesungguhnya mereka diciptakan dari tulang rusuk.Bagian yang paling bengkok dari 



232 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

10)	 Wanita mudah putus asa dan tidak sabar. Contoh kongkrit 
menurut pendapat ini, adalah  pada saat kematian dan datangnya 
musibah, para wanita sering melakukan perbuatan yang terlarang 
dan melampaui batas seperti menampar pipi, memecah barang-
barang, dan membanting badan. Padahal seorang pemimpin 
dituntut memiliki sifat sabar dan tabah. 

2)	 Wanita Memiliki Hak Terbatas dalam Kekuasaan politik

Pandangan ini merupakan pandangan umum ulama islam 
klasik. Menurut mereka, perempuan bisa menduduki semua jabatan 
politik, kecuali kepemimpinan agung (imamatul ‘udhma). Sedangkan 
untuk kekuasaan yang cakupannya lebih terbatas, semisal pemimpin 
daerah, keabsahan kepemimpinan wanita masih menjadi perdebatan 
para ulama. Perbedaan ini, dilatarbelakangi adanya perbedaan sudut 
pandang dalam menilai kepemimpinan semacam ini, apakah termasuk 
bagian dari kekuasaan, persaksian, ataukah fatwa.49

a.	 Imam Ahmad, Imam Malik, dan Imam Syafi’i 

Mereka berpendapat bahwa wanita tidak berhak menjadi 
pemimpin, meski dalam lingkup yang lebih terbatas. Sebab, 
bagaimanapun juga, menjadi pemimpin, baik dengan kekuasaan 
luas maupun terbatas, pada hakikatnya sama. Yang membedakan 
hanyalah wilayah kekuasaannya semata. Padahal, Rasulullâh jelas-
jelas melarang seorang wanita menjadi pemimpin.

b.	 Abu Hanifah 

Beliau berpendapat bahwa wanita dapat menjadi penguasa dalam 
urusan harta. Beliau berpandangan, ketika wanita diperbolehkan 
memberikan kesaksian dalam urusan harta, berarti memberikan 
keputusan dalam wilayah tersebut juga sudah semestinya 
diperbolehkan.50

tulang rusuk tersebut adalah bagian atasnya. Jika engkau memaksa untuk meluruskan tulang 
rusuk tadi, maka dia akan patah. Namun, jika kamu membiarkan wanita, ia akan selalu 
bengkok, maka nasihatilah dia.” (HR. Bukhari no. 5184)

	
ْ

تَهُ لمَْ يزََل
ْ
تهَُ، وَإنِْ ترََك ْ إِنْ ذَهَبتَْ تقُِيمُهُ كَسَر

عْلَاهُ، فَ
َ
لعَِ أ ءٍ فِى الضِّ ْ عْوَجَ شَى

َ
هُنَّ خُلِقْنَ مِنْ ضِلعٍَ، وَإنَِّ أ إِنَّ

ا، فَ ً  وَاسْتَوصُْوا باِلنِسَّاءِ خَيْر
ا ً عْوَجَ فَاسْتَوصُْوا باِلنِسَّاءِ خَيْر

َ
أ

49	  Dr. Yusuf Qardhawi, Sistem Masyarakat Islam dalam Al-Qur’an dan as-Sunnah, alih bahasa 
Abdus Salam Syakur,Lc., (Solo: Citra Islami press, 1997), hlm.329.

50	  Dr. Yusuf Qardhawi, Sistem Masyarakat Islam .., hlm. 329.



233Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

c.	 Ibn Jarîr al-Thabariy

Beliau memiliki pandangan yang lebih longgar dalam 
permasalahan ini. Beliau berpendapat bahwa wanita dapat menjadi 
pemimpin daerah secara mutlak dalam semua hal. Dalam pandangan 
beliau, kepemimpinan semacam ini, identik dengan fatwa. Padahal, 
Rasulullâh sendiri merestui dan melegalkan seorang wanita untuk 
memberikan fatwa, sebagaimana sabda yang beliau sampaikan. 
“Ambillah separuh ajaran agama kalian dari Khumayrâ’ ini”. 
Prinsipnya, menurut beliau, setiap orang yang memiliki kredibilitas 
untuk menengahi pertikaian atau persengketaan di antara manusia, 
(tanpa memandang jenis kelamin, laki-laki atau perempuan) maka 
keputusan hukumnya legal dan sah, kecuali hal-hal yang memang 
telah diputuskan oleh ijmak, yaitu masalah kepemimpinan besar (al-
imamah al-kubra).

3)	 Wanita Memilik hak yang sama dengan Kaum laki-laki dalam 
masalah kekuasaan politik.

Pandangan ini banyak dikemukakan oleh para ahli kontemporer, 
dan sekaligus membantah pandangan kaum fundamentalis yang 
menolak sama sekali kepemimpinan wanita, dan pandangan kaum 
tradisionalis yang melihat perempuan memiliki hak terbatas dalam 
masalah politik. Menurut mereka pembacaan yang bersifat literalis-
tektual terhadap nash baik al-qur’an dan as-sunnah, sudah tidak 
sejalan dengan semangat wahyu dan realitas kontemporer. Yang perlu 
dikembangkan adalah pembacaan kontekstual, sehingga penafsiran 
misogenis terhadap perempuan ditinggalkan. Pandangan tersebut 
banyak didukung oleh para ulama-ulama Muslim dan aktivis feminis 
Muslim yang sangat peka terhadap isu gender dan persamaan 
hak antara wanita dan pria. Mereka ini misalnya Fatima Mernisi 
dari Maroco, Qosim Amin dari Mesir, Amina Wadud, KH. Husein 
Muhammad, Prof. Dr. Siti Musdah Mulia, Dr. Ruhaini Dzuhayatin, 
Budhy Munawar Rahman,dan lain-lain.

Menurut paradigma ini, bahwa kepatuhan kepada Allah 
Swt, antara laki-laki dan perempuan tidak ada perbedaan. Secara 
substantif, Allah memberi beban yang sama antara kaum lelaki dan 
perempuan. Dengan kata lain, setiap lelaki dan perempuan sama-
sama memiliki kewajiban patuh kepada Allah. Konsekuensi dari 
sistem ilahi ini adalah bahwa masing-masing lelaki dan perempuan 



234 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

bersama dan setara dalam keseluruhan Hak Asasi Manusia, tanpa 
diskriminasi. Diantara hak-hak tersebut adalah: (1) Hak hidup, (2) 
Hak kemerdekaan, (3) Hak kepemilikan, (4) Hak dalam lapangan 
ekonomi, (5) Hak berpolitik, dan (6) Hak-hak sosial.51 

Islam meletakan kemuliaan laki-laki dan perempuan atas dasar 
realitas kemanusiaan, yaitu bahwa kaum lelaki dan perempuan 
setara. Kesetaran kemuliaan ini terjadi manakala dibingkai oleh 
ketakwaan dan amal saleh. Oleh karena itu, laki-laki dan perempuan 
saling berbagi tugas dan pekerjaan yang seimbang dalam hal resiko 
dan kepentingannya, dalam rangka menegakkan kehidupan dan 
memeliharanya.52 

2.	 Oposisi Dalam Islam

1)	 Pengertian dan Fungsi Oposisi

Oposisi berasal dari bahasa Inggris opposition dan bahasa Latin, 
oppositus, opponere, yang bermakna memperhadapkan, membantah, 
menyanggah, dan menentang. Di dalam Islam, istilah oposisi dikenal 
dengan istilah “mu’aradhoh” yang berarti berhadap-hadapan, 
mencegah, berbeda, menjauhi, membatalkan dengan perkataan, dan 
persaingan. Sementara itu, dalam kehidupan politik, bila ada dua 
pihak yang berlawanan, maka biasanya terjadi antara pihak yang 
berkuasa dan pihak yang tidak berkuasa. Pihak yang kedua inilah, 
yang tidak memegang kekuasan, disebut dengan kelompok oposisi. 
Dalam bahasa politik definisi oposisi adalah partai yang memiliki 
kebijakan atau pendirian yang bertentangan dengan garis kebijakan 
kelompok yang menjalankan pemerintahan.53 

Dalam wacana politik Islam, oposisi (mu’aradhah) di tinjau dari 
dua aspek yaitu doktrin kultural dan institusi struktural. Pada doktrin 

51	 Siti Ruhaini Dzuhayatin, dkk, Rekonstruksi Metodologis Wacana Kesetaraan Gender dalam 
Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002)

52	 Surwandono, Pemikiran Politik Islam, Yogyakarta: LPPI, 2001) hlm. 27.
53	 Dalam demokrasi, oposisi dianggap sesuatu yang sangat diperlukan, sehingga oposisi dalam 

parlemen melembaga secara resmi. Sebab oposisi menjalankan suatu fungsi yang sangat vital 
dan penting yaitu check and balances, mengontrol pemerintah yang didukung mayoritas, 
menguji kebijakan pemerintah dengan menunjukkan titik-titik kelemahannya, mengajukan 
alternatif. Pengalaman historis menurut sejarawan Inggris, Lord Action membuktikan 
bahwa manusia yang mempunyai kekuasaan cenderung menyalahgunakan kekuasaannya, 
dan manusia yang mempunyai kekuasaan tak terbatas pasti akan bersikap otoriter dan 
menyalahgunakannya. Oleh karenanya perlu dibatasi dengan hokum, pembatasan kekuasaan, 
dan kontrol oleh oposisi. 



235Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

kultural menekankan bahwa oposisi adalah bukan lagi sekedar hak 
asasi, melainkan kewajiban syar’iah dan tanggung jawab moral. 
Umat Islam dianjurkan untuk menjadi oposisi yang loyal, konstruktif 
dan reformatif. Hal ini berkaitan dengan amar ma’ruf nahi munkar 
(nasihat menasihati dan mencegah kemunkaran).54 Adapun dasar-
dasar semangat itu dapat dikutip melaui Al-Qur’an dan Al-Hadist. 
Allah SWT Berfirman:”Mereka satu sama lain tidak saling melarang 
tindakan mungkar yang mereka perbuat. Sesungguhnya amat 
buruklah apa yang selalu mereka perbuat itu”. (QS.Al-Maidah: 79).

2)	 Prinsip-prinsip Oposisi dalam Islam

Oposisi merupakan kewajiban moral bagi setiap orang yang 
beriman. Tawashou bilhaqqi tawashou bisshobri, saling berwasiat 
dalam kebenaran dan kesabaran adalah sebagai sesuatu yang tidak 
dapat dipisahkan dengan iman dan amal sholeh (QS. Al-Asr [103]: 
3), serta semangat amar ma’ruf nahi mungkar.55 Rasulullah SAW 
bersabda: 

“Kalian benar-benar serius melakukan amar makruf nahi 
mungkar atau Allah benar-benar akan kuasakan orang-orang jahat 
atas kalian, lalu orang-orang terbaik kalian berdo’a (istighotsah) dan 
tidak akan dikabulkan.” (HR.Tirmidzi, Tabrani, Bazzar)

“Penghulu para syuhada adalah Hamzah bin Abdul Muthalib 
dan orang yang menghadapi penguasa lalim dengan memerintahkan 
kebaikan dan mencegahnya dari kemungkaran, lalu penguasa itu 
membunuhnya.” (HR. Hakim)

“Menyatakan kebenaran kepada penguasa yang lalim merupakan 
jihad yang paling utama.” (HR. Ibnu Majah).

Adapun etika oposisi yang harus dipegang oleh semua pihak 
adalah etika amar ma’ruf dan nahi mungkar, di samping etika 
perbedaan mendapat (adabul Ikhtilaf). Karena, tujuan oposisi adalah 
meluruskan, memberikan hasil positif, dan memperbaiki bukan 

54	 Fahmi Huwaidi, Demokrasi, Oposisi, Dan Masyarakat Madani, (Bandung: Mizan, 1999).
55	 Oposisi menurut Islam berorientasi kepada kepentingan umat, mengutamakan penumpasan 

kemungkaran dan mendidik umat untuk berterus terang, jujur, dan berprinsip. Kaedah 
fiqhiah mengatakan, Dar’ul mafasid muqaddamun ‘ala jalbil mashalih, menolak kerusakan 
lebih diutamakan ketimbang keinginan mendapatkan kemaslahatan. Karena kerusakan 
itu jelas dampaknya, sedangkan kemaslahatan baru dalam bentuk cita-cita. Dalam 
implemnetasinya, para sahabat bersama Rasulullah Saw dan generasi salaf sangat komit 
dengan doktrin oposisi yang dijiwai semangat amar ma’ruf nahi munkar ini, dan hal itu bukan 
menjadi hal yang tabu serta asing bagi budaya sosial politik mereka.



236 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

menjatuhkan. Landasan-landasan moral oposisi adalah sebagaimana 
yang dirangkum Yusuf Al-Qardhawi dalam Fiqh Ikhtilaf-nya adalah:
1.	 Ikhlas karena Allah serta demi kemaslahatan umat dan bangsa 

bukan karena nafsu.
2.	 Meninggalkan fanatisme terhadap individu, partai maupun 

golongan.
3.	 Berprasangka baik dan positif thinking terhadap orang lain.
4.	 Tidak menyakiti dan mencela. 
5.	 Menjauhi debat kusir dan ngotot tanpa argumentasi logis. 
6.	 Dialog dengan cara sebaik-baiknya.56 
7.	 Bersikap adil dalam menilai dan bersikap. 
8.	 Memperhatikan skala prioritas (strata bobot penting masalah) 

masalah dan memakai fiqh muwazanah (Pertimbangan masak 
sisi maslahat dan madharat).

9.	 Mengedepankan persatuan dan menjauhi perpecahan. 
10.	 Arif, dewasa dan bijaksana serta mampu mengontrol emosi (QS. 

An-Nahl:125)

Bahwa dengan kehadiran oposisi masalah accountability 
(pertanggungjawaban) akan lebih diperhatikan pemerintah. 
Kehadiran oposisi membuat pemerintah harus selalu menerangkan 
dan mempertanggungjawabkan mengapa suatu kebijaksanaan 
diambil, apa dasarnya, apa pula tujuan dan urgensinya, dan dengan 
cara bagaimana kebijaksanaan itu akan diterapkan.

3.	 Demokrasi Dalam Islam

Demokrasi, secara bahasa berasal dari bahasa Yunani, yaitu 
demos dan kratos. Demos bermakna rakyat, sementara kratos berarti 
pemerintahan. Sehingga demokrasi sering dimaknai pemerintahan 
dari rakyat, oleh rakyat, dan untuk rakyat. Berangkat dari paradigma 
tersebut, kemudian demokrasi menjadi wacana umum yang 
diperdebatkan di dunia Islam. Pro dan kontra tak terhindarkan, 
bahkan hingga saat ini masih ada yang mempersoalkan demokrasi 
walaupun secara praktis conditio sine quo non, konsep tersebut  sudah 
banyak diadopsi oleh masyarakat muslim.57 

56	 Dr. Yusuf al-Qardhawi, Fiqh Perbedaan Pendapat Antar Sesama Muslim: Memahami 
Perbedaan yang dibolehkan dan Perpecahan yang dilarang, Alih bahasa Aunur Rafiq S.T, Lc. 
(Jakarta: Robbani Press, 2007), hlm. 211-286.

57	 John L. Esposito dan John O. Voll, Demokrasi Di Negara-Negara Muslim: Problem Dan 



237Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

1)	 Penentang Demokrasi Barat

a)	 Al-Maududi
Demokrasi adalah buatan manusia sekaligus produk dari 

pertentangan Barat  terhadap agama sehingga cenderung sekuler. 
Karenanya, al-Maududi menganggap demokrasi modern (Barat) 
merupakan sesuatu yang bersifat syirik. Menurutnya, Islam menganut 
paham teokrasi (berdasarkan hukum Tuhan).

b)	 Mohammad Iqbal
Menurutnya, demokrasi yang merupakan kekuasaan dari rakyat, 

oleh rakyat, dan untuk rakyat telah mengabaikan keberadaan agama. 
Karenanya, Islam tidak dapat menerima model demokrasi Barat 
yang telah kehilangan basis moral dan spiritual. Atas dasar itu, Iqbal 
menawarkan sebuah konsep demokrasi spiritual yang dilandasi oleh 
etik dan moral ketuhanan Lalu, beliau menawarkan sebuah model 
demokrasi sebagai berikut:
1.	 Tauhid sebagai landasan asasi.
2.	 Kepatuhan pada hukum.
3.	 Toleransi sesama warga.
4.	 Tidak dibatasi wilayah, ras, dan warna kulit.
5.	 Penafsiran hukum Tuhan melalui ijtihad.

c)	 Muhammad Imarah
Dalam demokrasi, kekuasaan legislatif (membuat dan 

menetapkan hukum) mutlak berada di tangan rakyat. Sementara, 
dalam sistem syura (Islam) kekuasaan merupakan wewenang Allah. 
Wewenang manusia hanyalah menjabarkan dan merumuskan hukum 
sesuai prinsip yang digariskan Tuhan serta berijtihad untuk sesuatu 
yang tidak diatur oleh ketentuan  Allah. Jadi, Allah berposisi sebagai 
al-Syâri’ (legislator) sementara manusia berposisi sebagai faqîh (yang 
memahami dan menjabarkan) hukum-Nya. Allah befirman “Ingatlah, 
menciptakan dan memerintah hanyalah hak Allah. Maha Suci Allah, 
Tuhan semesta alam”. (Al-A’râf: 54).

2)	 Pendukung Demokrasi

1)	 Yusuf al-Qardhawi
Menurut beliau, substansi demokrasi sejalan dengan Islam. Hal 

Prospek, alih bahasa Rahmani Astuti, (Bandung: Mizan, 1999). Lihat juga, John L. Esposito, 
Islam dan Politik, alih bahasa HM Joesoef Sou’yb, (Jakarta: Bulan Bintang,1990).



238 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

ini bisa dilihat dari beberapa hal, misalnya:
a.	 Dalam demokrasi proses pemilihan melibatkkan banyak orang 

untuk mengangkat seorang kandidat yang berhak memimpin 
dan mengurus keadaan mereka.

b.	 Usaha setiap rakyat untuk meluruskan penguasa yang tirani juga 
sejalan dengan Islam. Bahkan amar makruf dan nahi mungkar 
serta memberikan nasihat kepada pemimpin adalah bagian dari 
ajaran Islam.

c.	 Pemilihan umum termasuk jenis pemberian saksi. Karena itu, 
barangsiapa yang tidak menggunakan hak pilihnya sehingga 
kandidat yang mestinya layak dipilih menjadi kalah dan suara 
mayoritas jatuh kepada kandidat yang sebenarnya tidak layak, 
berarti ia telah menyalahi perintah Allah untuk memberikan 
kesaksian pada saat dibutuhkan.

d.	 Penetapan hukum yang berdasarkan suara mayoritas juga tidak 
bertentangan dengan prinsip Islam. 

e.	 Juga kebebasan pers dan kebebasan mengeluarkan pendapat, serta 
otoritas pengadilan merupakan sejumlah hal dalam demokrasi 
yang sejalan dengan Islam.58

2)	 Salim Ali al-Bahnasawi
Menurutnya, sisi baik demokrasi adalah adanya kedaulatan rakyat 

selama tidak bertentangan dengan Islam. Sementara, sisi buruknya 
adalah penggunaan hak legislatif secara bebas yang bisa mengarah 
pada sikap menghalalkan yang haram. Karena itu, ia menawarkan 
adanya islamisasi demokrasi sebagai berikut:
a.	 Menetapkan tanggung jawab setiap individu di hadapan Allah.
b.	 Wakil rakyat harus berakhlak Islam dalam musyawarah dan 

tugas-tugasnya
c.	 Mayoritas bukan ukuran mutlak dalam kasus yang hukumnya 

tidak ditemukan dalam Alquran dan Sunnah (al-Nisa 59) dan 
(al-Ahzab: 36).

d.	 Komitmen terhadap Islam terkait dengan persyaratan jabatan 
sehingga hanya yangbermoral yang duduk di parlemen.

Inilah ketentuan dalam Islam mengenai demokrasi persepektif 

58	 Dr. Yusuf Al-Qardhawi, Meluruskan Dikotomi Agama dan Politik: bantahan Tuntas terhadap 
Sekularisme dan Liberalisme, alih bahasa Khairul Amru harahap, (Jakarta: pustaka al-Kaustsar, 
2008), hlm 186-194.



239Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

dalam fiqih Islam. Demokrasi adalah buatan manusia sekaligus 
produk dari pertentangan Barat terhadap agama sehingga cenderung 
sekuler. Menurutnya, demokrasi yang merupakan kekuasaan dari 
rakyat, oleh rakyat, dan untuk rakyat telah mengabaikan keberadaan 
agama. Karenanya, Islam tidak dapat menerima model demokrasi 
Barat yang telah kehilangan basis moral dan spiritual. Atas dasar itu, 
Islam menawarkan sebuah konsep demokrasi spiritual yang dilandasi 
oleh etik dan moral tetapi demokrasi bila dijalankan dengan benar 
menurut syariat Islam akan membawa kebaikan terhadap bangsa dan 
negara ataupun masyarakat luas.



240 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



241Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Bab 10

PRANATA JINAYAH

A.	 DEFINISI TINDAK PIDANA (JARIMAH)

Dalam hukum Islam, tindak pidana (delik, jarimah) diartikan 
sebagai perbuatan-perbuatan yang dilarang oleh syarak yang diancam 
oleh Allah SWT dengan hukuman hudud atau takzir. Dari definisi 
tersebut dapat disimpulkan bahwa tindak pidana adalah melakukan 
setiap perbuatan yang dilarang atau meninggalkan setiap perbuatan 
yang diperintahkan, atau melakukan atau meninggalkan perbuatan 
yang telah ditetapkan hukum Islam atas keharaman dan diancamkan 
hukuman terhadapnya.1

B.	 PENGERTIAN JINAYAH ATAU JARIMAH

Jinayah adalah ilmu tentang hukum syara’ yang berkaitan dengan 
masalah perbuatan yang dilarang (jarimah) dan hukumanya (uqubah), 
yang diambil dari dalil-dalil yang terperinci.2 Dalam fiqih jinayah 
terdapat dua istilah yaitu jinayah dan jarimah, namun kedua istilah 
tersebut secara etimologis mempunyai arti dan arah yang sama.3 Para 
fukaha sering mengunakan kata jinayah dengan maksud jarimah. 

1	 Ensiklopedi Hukum Pidana Islam, Jilid I, hlm. 87
2	 Ahmad Wardi Muslih., Hukum Pidana Islam, Sinar Grafika, Jakarta, cet. II, 2005, hlm.ix
3	 Rahmat Hakim, Hukum Pidana Islam (Fiqih Jinayah), Pustaka Setia, Bandung, 2000, hlm.11



242 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Pengertian jinayah secara etimologis ialah suatu hasil perbuatan 
buruk yang dilakukan seseorang. Kata jinayah adalah bentuk masdar 
(infinitif) dari kata jana yang berarti seseorang melakukan perbuatan.4 
Menurut Ahmad Hanafi pengertian jarimah adalah larangan-larangan 
syara’ yang diancamkan oleh Allah dengan hukuman had atau ta’zir.5 
Sementara menurut Abdul Qodir Audah pengertian jarimah atau 
jinayah:

حًا  تسََبَهُ. وَاصْطَِال
ْ
مَا اك ِّ لمَرءُْ مِنْ َرش

ْ
نِْيهِْ ا نَازَةُ لغَُةً إِسْمٌ لمِاَ يَج ِ

ْج
الَ

 ِ
وْ غَيْر

َ
وْ مَالٍ أ

َ
َىَل نَفْسٍ أ لفِعْلُ ع

ْ
،سَوَاءٌ وَقَعَ ا ْعًا مٍ َرش رََّ اِسْمٌ لِفِعْلٍ مُح

ذَالكَِ
Jinayah menurut bahasa merupakan nama bagi suatu perbuatan jelek 
seseorang. Adapaun menurut istilah adalah nama bagi suatu perbuatan 
yang diharamkan syara’, baik perbuatan tersebut mengenai jiwa, harta 
atau lainya.6

C.	 HUKUMAN

1.	 Pengertian 

Di dalam fiqh jinayah, hukuman dikenal dengan istilah uqubah 
(al-‘uqubah) yang bermakna akibat perbuatan dan Jaza’ (al-jaza’) yang 
artinya balasan. Dari kedua istilah tersebut, uqubah lebih populer di 
dalam fiqh islam, untuk menyebut hukuman terhadap suatu kejahatan, 
dibandingkan dengan istilah jaza (al-jaza’). Menurut istilah, Abdul 
Qadir Audah memberikan definisi sebagai berikut:

مْرِ 
َ
أ عِصْيَانِ  َىَل  ع لجمََاعَةِ 

ْ
ا لمِصْلحََةِ  رُ  لمُقَرَّ

ْ
ا لجزََاءُ 

ْ
ا  َ هِي عُقُوْبَةُ 

ْ
الَ

ارِعِ الشَّ
Hukuman adalah pembalasan yang ditetapkan untuk kemaslahatan 
masyarakat, karena adanya pelanggaran atas ketentuan-ketentuan 

4	 Ensiklopedi Hukum Pidana Islam, op.cit.hlm.88
5	 Ahmad Hanafi, Asas-asas Hukum Pidana Islam, Bulan Bintang, Jakarta, cet. III, 1986, hlm.1
6	 Rahmat Hakim, op.cit, hlm.12



243Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

syara’.7

Dari definisi tersebut dapat diambil pemahaman bahwa hokum 
yang diberikan kepada pelaku kejahatan paling tidak mempunyai dua 
fungsi utama, yaitu: Pertama, bahwa hukuman merupakan balasan 
yang setimpal bagi pelaku kejahatan sebagai balasan dari apa yang 
telah di perbuatnya akibat pelanggaran syara. Kedua, hukuman yang 
diberikan kepada pelaku kejahatan berfungsi untuk melindungi 
kepentingan masyarakat (jama’ah), dan juga berfungsi untuk 
memberikan efek jera kepada para pelaku lain dari masyarakat yang 
mungkin akan melakukan kejahatan serupa. 

2.	 Dasar Hukum

Al-Quran memberikan penjelaskan dalam menyelamatkan 
manusia dan menghindarkan ancaman dari perbuatan kejahatan, di 
antaranya dalam QS. Shad: 26.

قَِّ 
ْح
َ النَّاسِ باِل نَاكَ خَلِيفَةً فِي الأرضِْ فَاحْكُمْ بَيْن

ْ
ياَ دَاودُُ إِنَّا جَعَل

عَنْ  يضَِلُّونَ  ينَ  ِ
َّذ

ال إِنَّ  الِله  سَبِيلِ  عَنْ  فَيُضِلَّكَ  هَوَى 
ْ
ال تتََّبِعِ  وَلا 

ِسَابِ )٢٦(
ْح
سَبِيلِ الِله لهَُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بمَِا نسَُوا يوَْمَ ال

Hai Daud, Sesungguhnya Kami menjadikan kamu khalifah 
(penguasa) di muka bumi, Maka berilah keputusan (perkara) di antara 
manusia dengan adil dan janganlah kamu mengikuti hawa nafsu, 
karena ia akan menyesatkan kamu dari jalan Allah. Sesungguhnya 
orang-orang yang sesat darin jalan Allah akan mendapat azab yang 
berat, karena mereka melupakan hari perhitungan. (QS. Shad: 26)

QS. An-Nisa: 135

َىَل  ع وَلوَْ   ِ ِلهل شُهَدَاءَ  قِسْطِ 
ْ
باِل امِيَن  قَوَّ كُونوُا  آمَنُوا  ينَ  ِ

َّذ
ال هَا  يُّ

َ
أ ياَ 

فَالُله  فَقِيًرا  وْ 
َ
أ غَنِيًّا  يكَُنْ  إِنْ  وَالأقرَْبيَِن  ينِْ  َ وَالِد

ْ
ال وِ 

َ
أ نْفُسِكُمْ 

َ
أ

إِنَّ 
وْ تُعْرضُِوا فَ

َ
وُوا أ

ْ
نْ تَعْدِلوُا وَإنِْ تلَ

َ
هَوَى أ

ْ
 بهِِمَا فَلا تتََّبِعُوا ال

َى
وْل

َ
أ

7	 Ahmad Wardi Muslih Ibid, hlm.ix



244 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

نَ بمَِا تَعْمَلوُنَ خَبِيًرا )١٣٥( الَله كَا
Wahai orang-orang yang beriman, jadilah kamu orang yang benar-
benar penegak keadilan, menjadi saksi karena Allah biarpun terhadap 
dirimu sendiri atau ibu bapa dan kaum kerabatmu. jika ia[361] Kaya 
ataupun miskin, Maka Allah lebih tahu kemaslahatannya. Maka 
janganlah kamu mengikuti hawa nafsu karena ingin menyimpang dari 
kebenaran. dan jika kamu memutar balikkan (kata-kata) atau enggan 
menjadi saksi, Maka Sesungguhnya Allah adalah Maha mengetahui 
segala apa yang kamu kerjakan. (QS. An-Nisa: 135)

3.	 Tujuan Hukuman

Dalam Islam, pemberian hukuman bagi pelaku tindak pidana 
(jarimah) bertujuan pencegahan serta balasan dan perbaikan serta 
pengajaran agar pelaku tindak pidana (jarimah) diharapkan tidak 
mengulangi dan sebagai tindakan pencegahan bagi yang lain agar 
tidak melakukan hal yang sama. Dalam pelaksanaan hukuman dapat 
dijelaskan sebagai berikut:
1.	 Untuk memelihara masyarakat, kepentingan orang banyak 

harus di dahulukan daripada keinginan perseorangan, meskipun 
pelaku kejahatan merupakan anggota dari masyarakat

2.	 Sebagai upaya pencegahan, bagi pelaku kejahatan akan 
mendapatkan balasan dan diharapkan ia akan jera dan orang lain 
tidak akan meniru perbuatanya.

3.	 Sebagai upaya pendidikan dan pengajaran, hukuman yang 
diberikan kepada pelaku pada hakekatnya memberikan 
pendidikan agar menjadi bagian dari anggota masyarakat yang 
ikut serta menjaga ketertiban dan keamanan.

D.	 MACAM-MACAM JARIMAH

Berdasarkan berat–ringanya hukuman/pidana yang diancamkan, 
jarimah dibedakan dalam dua golongan, yaitu jarimah hudud dan 
jarimah qisash diyat.

1.	 Jarimah Hudud

Jarimah hudud adalah suatu jarimah yang bentuknya telah 
ditentukan syara’ sehingga terbatas jumlahnya dan ditentuakan juga 



245Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

hukumanya secara jelas baik melalui Al-Qur’an maupun As-sunah.8 
Jarimah hudud adalah jarimah yang diancam dengan hukuman had. 
Adapun pengertian had adalah:

ِ تَعَال ا ِلهل رَةُ حَقًّ لمُقَدَّ
ْ
لعُقُوْبَةُ ا

ْ
لحدَُّ هُوَ ا

ْ
وَا

“Hukuman had adalah hukuman yang telah ditentukan oleh syara’ dan 
merupakan hak Allah”.

Maksud dari hukuman yang ditentukan adalah bahwa hukuman 
had tidak memeiliki batasan minimal ataupun batasan maksimal. 
Sedangkan yang dimaksud dengan hak Allah SWT ialah bahwa 
hukuman tersebut tidak bias dihapuskan oleh perseorangan (individu) 
atau masyarakat. Jarimah hudud ini ada tujuh macam, yaitu:

1.1.	 Jarimah Zina

a.	 Definisi zina

Menurut Abdul Qadir Audah dengan mengutip pendapat 
ulama Malikiyah, zina adalah persetubuhan yang dilakukan oleh 
orang mukallaf terhadap farji manusia (wanita) yang bukan miliknya 
secara disepakati dengan kesengajaan. Sedangkan menurut ulama 
Syafi’iyyah, zina  adalah memasukkan zakar ke dalam farji yang 
diharamkan karena zatnya tanpa ada syubhat dan menuerut tabiatnya 
menimbulkan  syahwat.9

b.	 Unsur-unsur zina

Perzinahan mempunyai dua unsure, yaitu: Pertama, persetubuhan 
yang diharamkan termasuk sebagai zina adalah persetubuhan 
dalam farji (kemaluan) walaupun sedikit, dan juga dianggap zina 
meskipun ada penghalang antara kemaluan laki-laki dan kemaluan 
perempuan yang tidak dapat menghalangi perasaan dan kenikmatan 
bersenggama. Kedua, adanya kesengajaan, yaitu adanya niat dari 
pelaku yang melawan hokum, unsur ini akan terpenuhi jika pelaku 
melakukan suatu persetubuhan padahal ia tahu bahwa wanita yang di 
setubuhinya adalah wanita yang diharamkan untuknya.10

8	 Rahmat Hakim, loc.cit. hlm. 26
9	 Ahmad Wardi Muslich, loc.cit. hlm. 6-7
10	 Ibid. hlm. 24-25



246 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

c.	 Hukuman untuk Jarimah zina

Bagi pelaku perzinaan, terdapat  tiga macam hukuman, yaitu 
hukuman cambuk (dera atau jilid), penngasingan dan rajam. Adapun 
hukuman cambuk dan pengasingan dikenakan bagi pelaku perzinahan 
ghair muhsan, yaitu pelaku zina yang belum menikah. Sedanngkan 
hukuman rajam bagi pelaku zina muhsan, yaitu yang telah menikah 
baik dalam status masih menikah atau telah putus perkawinanya.11 
Hukuman bagi pelaku perzinahan ghair muhsan, yaitu cambuk 
seratus kali dan pengasingan selama satu tahun. Sedangkan bagi 
pelaku perzinahan muhsan, adalah dera seratus kali didasarkan pada 
QS. An-Nuur: 2, dan dihukum rajam, yaitu hukuman mati dengan 
jalan dilempari dengan batu atau sejenisnya.12 Dasar hukum tersebut 
dapat dilihat dalam QS.Al-Israa’: 32 dan An-Nur: 2. 

نَ فاَحِشَةً وسََاءَ سَبِيلا )٣٢( ناَ إِنَّهُ كَا وَلا تَقْرَبُوا الزِّ
“ …dan janganlah kamu mendekati zina; Sesungguhnya zina itu 
adalah suatu perbuatan yang keji. dan suatu jalan yang buruk”.(QS. 
Al-Israa’:32)

Menurut  Muhammad bin Muhammad Abu Syahbah,13 bahwa 
jarimah zina diancam dengan dua hukuman, yaitu: pertama ancaman 
hukuman yang bersifat duniawi (sekuler), dan kedua ancaman yang 
bersifat ukhrawi (spiritual). Ancaman duniawi berupa pelaksanaan 
hukuman had di dunia sebagaimana firman Allah SWT: 

خُذْكُمْ 
ْ
ةٍ وَلا تأَ َ َّ وَاحِدٍ مِنهُْمَا مِائةََ جَلْد وا كُل ُ انِي فَاجْلِد انِيَةُ وَالزَّ الزَّ

يشَْهَدْ 
ْ
َوْمِ الآخِرِ وَل فَةٌ فِي دِينِ الِله إِنْ كُنتُْمْ تؤُْمِنوُنَ باِلِله وَالْي

ْ
بهِِمَا رَأ

مُؤْمِنِيَن )٢(
ْ
عَذَابَهُمَا طَائفَِةٌ مِنَ ال

“Perempuan yang berzina dan laki-laki yang berzina, Maka deralah 
tiap-tiap seorang dari keduanya seratus dali dera, dan janganlah belas 
kasihan kepada keduanya mencegah kamu untuk (menjalankan) 
agama Allah, jika kamu beriman kepada Allah, dan hari akhirat, dan 

11	 Rahmat Hakim, loc.cit. hlm. 72-73
12	 Ahmad Wardi Muslich, loc.cit. hlm. 33
13	 Muhammad bin Muhammad Abu Syahbah, Al-Hudud fil Islam, 81



247Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

hendaklah (pelaksanaan) hukuman mereka disaksikan oleh sekumpulan 
orang-orang yang beriman.”(QS. An-Nuur:2)

1.2.	 Jarimah Qadzaf (Menuduh Berzina)

a.	 Pengertian

Menurut Sayid Sabiq, Qadzaf menurut bahasa adalah الرمي بالحجارة 
 artinya melempar dengan batu dan lainya. Abd Ar-Rahman ونحوها
Al-Jaziri mengatakan bahwa qadzaf adalah suatu ungkapan tentang 
penuduhan seseorang kepada orang lain dengan tuduhan zina, baik 
dengan menggunakan lafaz yang sharih (tegas) atau secara dilalah 
(tidak jelas). Sementara Muhammad bin Muhammad Abu Syahbah 
berpendapat bahwa: 

المراد بالقذف فى لسان الشرع الرمي بصريح الزنا أو نفي النسبة، 
وهو القذف الذي يجب به الحد شرعا14

“Yang dimaksud dengan menuduh berzina (القذف) menurut pengertian 
syara’ yaitu menuduh secara jelas tentang perbuatan zina atau 
menghilangkan (mengingkari) hubungan nasab, yang mana tuduhan 
itu berakibat terhadap hukuman had secara syar’i.” 

Sedangkan secara syara’ ada dua macam qadzaf, yaitu: qadzaf 
yang diancam dengan hukuman had dan qadzaf yang diancam dengan 
hukuman ta’zir. Adapun maksud dari yang pertama adalah menuduh 
orang yang muhshan (terpelihara kehotmatanya) dengan tuduhan 
berbuat zina atau dengan tuduhan yang menghilangkan hak nasab 
(anak)nya, sedanngkan yang kedua adalah menuduh dengan tuduhan 
selain berbuat zina atau selain menghilangkan nasab (anak)nya, baik 
orang yang yang ditiduh itu muhshan maupun ghairu muhshan.15

b.	 Dasar Hukum Larangan Qadzaf

a)	 al-Qur’an Surat An-Nur ayat 4 

وهُمْ  ُ رْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجْلِد
َ
توُا بأِ

ْ
مُحْصَناَتِ ثُمَّ لمَْ يأَ

ْ
ينَ يرَْمُونَ ال ِ

َّذ
وَال

14	 Muhammad bin Muhammad Abu Syahbah, loc.cit,202
15	 Ahmad Wardi Muslich, loc.cit. hlm. 60-61



248 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

فَاسِقُونَ 
ْ
ال ِكَ هُمُ 

َئ
ول

ُ
وَأ بدًَا 

َ
أ لهَُمْ شَهَادَةً  تَقْبَلوُا  ةً وَلا  َ ثَمَانِيَن جَلْد

)٤(
“Dan orang-orang yang menuduh wanita-wanita yang baik-baik[1029] 
(berbuat zina) dan mereka tidak mendatangkan empat orang saksi, 
Maka deralah mereka (yang menuduh itu) delapan puluh kali dera, dan 
janganlah kamu terima kesaksian mereka buat selama-lamanya. dan 
mereka Itulah orang-orang yang fasik.(QS. Annur: 4)

b)	 al-Qur’an Surat An-Nur ayat 23

نْيَا  مُؤْمِناَتِ لعُِنُوا فِي الدُّ
ْ
غَافِلاتِ ال

ْ
مُحْصَناَتِ ال

ْ
ينَ يرَْمُونَ ال ِ

َّذ
إِنَّ ال

وَالآخِرَةِ وَلهَُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ )٢٣(
“Sesungguhnya orang-orang yang menuduh wanita yang baik-baik, 
yang lengahlagi beriman (berbuat zina), mereka kena la›nat di dunia 
dan akhirat, dan bagi mereka azab yang besar,). (QS. Annur: 23)

c.	 Unsur-unsur Jarimah qadzaf

Unsur-unsur qadzaf ada tiga macam, yaitu: Pertama, Adanya 
tuduhan zina atau menghilangkan nasab. Kedua, Orang yang dituduh 
adalah orang yang muhshan.  Dan Ketiga, Adanya maksud jahat atau 
niat jahat melawan hukum

d.	 Hukuman Qadzaf

Bagi pelaku qadzaf atau menuduh orang lain berzina dan tidak 
terbukti, dikenakan dua hukuman, yaitu: Pertama, hukuman pokok 
berupa dera (jilid) delapan puluh kali. Hukuman ini merupakan 
hukuman had, yaitu hukuman yang telah ditetapkan oleh syara’, 
sehingga ulil amri tidak berham memberikan pengampunan. Adapun 
yang di tuduh berhak untuk memberikan atau tidak memberikan 
pengampunan. Kedua, hukuman tambahan yaitu berupa tidak 
diterimanya kesaksian yang bersangkutan selama seumur hidup. 
Menurut Muhammad bin Muhammad Abu Syahbah, bahwa 
kejahatan qadzaf terhadap orang mukmin memiliki dua konsekuensi 
hukum, yaitu hukuman dunia dan hukuman akhirat. Untuk hukaman 
dunia, seorang penuduh mendapatkan sanksi had 80 kali cambukan 



249Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

(QS An-Nur: 4-5). Sementara hukuaman akhirat, seorang penuduh 
akan mendapatkan sanksi berupa siksa Allah yang pedih.(QS An-
Nur:23-25). 

وهُمْ  ُ فَاجْلِد شُهَدَاءَ  رْبَعَةِ 
َ
بأِ توُا 

ْ
يأَ لمَْ  ثُمَّ  مُحْصَناَتِ 

ْ
ال يرَْمُونَ  ينَ  ِ

َّذ
وَال

فَاسِقُونَ )٤( 
ْ
ِكَ هُمُ ال

َئ
ول

ُ
بدًَا وَأ

َ
ةً وَلا تَقْبَلوُا لهَُمْ شَهَادَةً أ َ ثَمَانِيَن جَلْد

صْلحَُوا فَإنَِّ الَله غَفُورٌ رحَِيمٌ )٥(
َ
ينَ تاَبوُا مِنْ بَعْدِ ذَلكَِ وَأ ِ

َّذ
إلِا ال

Artinya: dan orang-orang yang menuduh wanita-wanita yang baik-baik 
(berbuat zina) dan mereka tidak mendatangkan empat orang saksi, 
Maka deralah mereka (yang menuduh itu) delapan puluh kali dera, 
dan janganlah kamu terima kesaksian mereka buat selama-lamanya. 
dan mereka Itulah orang-orang yang fasik.kecuali orang-orang yang 
bertaubat sesudah itu dan memperbaiki (dirinya), Maka Sesungguhnya 
Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.(QS. Annur: 4-5)

نْيَا  مُؤْمِناَتِ لعُِنُوا فِي الدُّ
ْ
غَافِلاتِ ال

ْ
مُحْصَناَتِ ال

ْ
ينَ يرَْمُونَ ال ِ

َّذ
إِنَّ ال

سِنتَُهُمْ 
ْ
ل
َ
أ عَليَهِْمْ  تشَْهَدُ  يوَْمَ   )٢٣( عَظِيمٌ  عَذَابٌ  وَلهَُمْ  وَالآخِرَةِ 

الُله  يوَُفِّيهِمُ  يوَْمَئِذٍ   )٢٤( يَعْمَلوُنَ  نوُا  كَا بمَِا  رجُْلهُُمْ 
َ
وَأ يدِْيهِمْ 

َ
وَأ

مُبِيُن )٢٥(
ْ
قَُّ ال

ْح
نَّ الَله هُوَ ال

َ
قََّ وَيَعْلمَُونَ أ

ْح
دِينَهُمُ ال

Artinya: Sesungguhnya orang-orang yang menuduh wanita yang baik-
baik, yang lengah lagi beriman (berbuat zina), mereka kena la›nat di 
dunia dan akhirat, dan bagi mereka azab yang besar,Pada hari (ketika), 
lidah, tangan dan kaki mereka menjadi saksi atas mereka terhadap apa 
yang dahulu mereka kerjakan. Di hari itu, Allah akan memberi mereka 
Balasan yag setimpal menurut semestinya, dan tahulah mereka bahwa 
Allah-lah yang benar, lagi yang menjelaskan (segala sesutatu menurut 
hakikat yang sebenarnya). (QS. Annur: 23-25)

1.3.	 Jarimah Syurb Al-Khamr

a.	 Pengertian

Pengertian minum adalah minum-minuman yang memabukkan, 
baik minuman tersebut dinamakan khamr maupun bukan khamr, 



250 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

baik berasal dari perasan anggur maupun berasal dari bahan-bahan 
yang lain.16

b.	 Dasar hukum 

Dalam Islam, akal menempati kedudukan yang sangat terhormat 
sehingga menjadikannya sebagai salah satu dari tujuan syariah 
untuk dijaga dan diselamatkan, itulah sebabnya Islam memberi 
hukuman kepada orang-orang yang melakukan perbuatan yang dapat 
menghilangkan akal.

ِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيٌر وَمَنَافِعُ للِنَّاسِ  مَيسِْر
ْ
مَْرِ وَال

ْخ
لوُنكََ عَنِ ال

َ
يسَْأ

عَفْوَ 
ْ
ال قُلِ  يُنفِْقُونَ  مَاذَا  لوُنكََ 

َ
وَيسَْأ نَفْعِهِمَا  مِنْ   ُ بَر

ْ
ك

َ
أ وَإثِْمُهُمَا 

رُونَ )٢١٩( ُ الُله لكَُمُ الآياَتِ لعََلَّكُمْ تَتَفَكَّ كَذَلكَِ يبُيَِّن
Artinya: Mereka bertanya kepadamu tentang khamardan judi. 
Katakanlah: “Pada keduanya terdapat dosa yang besar dan beberapa 
manfaat bagi manusia, tetapi dosa keduanya lebih besar dari 
manfaatnya”. dan mereka bertanya kepadamu apa yang mereka 
nafkahkan. Katakanlah: “yang lebih dari keperluan.” Demikianlah 
Allah menerangkan ayat-ayat-Nya kepadamu supaya kamu berfikir, 
(QS. Al-Baqarah: 219)

وَالأزْلامُ  وَالأنصَْابُ   ُ مَيسِْر
ْ
وَال مَْرُ 

ْخ
ال إِنَّمَا  آمَنُوا  ينَ  ِ

َّذ
ال هَا  يُّ

َ
أ ياَ 

يطَْانِ فَاجْتَنِبُوهُ لعََلَّكُمْ تُفْلِحُونَ )٩٠( رجِْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّ
Artinya: Hai orang-orang yang beriman, Sesungguhnya (meminum) 
khamar, berjudi, (berkorban untuk) berhala, mengundi nasib dengan 
panah, adalah Termasuk perbuatan syaitan. Maka jauhilah perbuatan-
perbuatan itu agar kamu mendapat keberuntungan. (Qs. Al-Maidah: 
90)

c.	 Hukuman untuk Peminum Khamr

Menurut Imam Malik dan Abu Hanifah adalah hukuman bagi 
peminum minuman keras (khamr) adalah di dera delapan puluh kali, 

16	 Ahmad Wardi Muslih, loc.cit.hlm. 73-74



251Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

sedangkan menurut Imam Syafii dan Imam Ahmad dengan hukuman 
di dera empat puluh kali.17 Sementara Muhammad bin Muhammad 
Abu Syahbah berpendapat sebagai berikut: 

وجريمة شرب الخمر والمسكرات لها عقوبتان : دنيوية وأخروية،  
بالأحاديث  ثابت  وهو   ، الحد  فاقامة  الدنيوية  العقوبة  اما 

الصحيحة المتكاثرة ، واما لأخروية فبالعذاب اليلأم 18، 
“Kejahatan minuman khamr dan peminumnya adalah ada dua 
hukuman, yaitu hukuman duniawi dan hukuman akhirat. Hukuman 
dunia berupa hukum had (dera empat puluh kali). Dan ini banyak 
tersebut di dalam sejumlah hadis sahih. Sedangkan hukuman akhirat 
adalah pemberlakuan siksa yang sangat pedih”.

1.4.	 Jarimah Pencurian

1.	 Pengertian

Menurut Mahmud Syaltut, pencurian adalah mengambil harta 
orang lain dengan sembunyi-sembunyi yang dilakukan oleh orang 
yang tidak dipercayai menjaga barang tersebut.19 Dalam definisi 
Muhammad Abu Syahbah, pencurian menurut syara’ adalah 
pengambilan oleh seorang mukallaf –yang baligh dan berakal- 
terhadap harta milik orang lain dengan diam-diam, apabila barang 
tersebut mencapai nishab (batas minimal), dari tempat simpanannya, 
tanpa ada syubhat dalam barang yang diambil tersebut.  20

2.	 Unsur-unsur pencurian

Dari pengertian tersebut dapat dijelaskan bahwa unsur-unsur 
pencurian ada empat macam, yaitu: 
a.	 pencurian secara diam-diam, 
b.	 barang yang diambil itu berupa harta
c.	 harta tersebut milik orang lain dan
d.	 adanya niat yang melawan hokum

17	 Ahmad Wardi Muslih, loc.cit.hlm. 76
18	 Muhammad bin Muhammad Abu Syah, Al-Hudud fil Islam, hlm. 82
19	 Rahmat Hakim, 83
20	 Ahmad Wardi Muslih, loc.cit.hlm. 82-83



252 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

3.	 Dasar hukum 

يدِْيَهُمَا جَزَاءً بمَِا كَسَبَا نكََالا مِنَ 
َ
ارِقَةُ فاَقْطَعُوا أ ارِقُ وَالسَّ وَالسَّ

صْلحََ 
َ
وَأ مِهِ 

ْ
ظُل بَعْدِ  مِنْ  تاَبَ  فَمَنْ  عَزِيزٌ حَكِيمٌ )٣٨(  وَالُله  الِله 

إِنَّ الَله يَتوُبُ عَليَهِْ إِنَّ الَله غَفُورٌ رحَِيمٌ )٣٩(
فَ

Artinya: Laki-laki yang mencuri dan perempuan yang mencuri, 
potonglah tangan keduanya (sebagai) pembalasan bagi apa yang mereka 
kerjakan dan sebagai siksaan dari Allah. dan Allah Maha Perkasa lagi 
Maha Bijaksana.Maka Barangsiapa bertaubat (di antara pencuri-
pencuri itu) sesudah melakukan kejahatan itu dan memperbaiki diri, 
Maka Sesungguhnya Allah menerima taubatnya. Sesungguhnya Allah 
Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.(QS.Al-Maidah: 38-39) 

4.	 Hukuman Untuk Tindak Pidana Pencurian. 

Pencuri dapat dikenai dua macam hukuman, yaitu:
a.	 Penggantian kerugian (dhaman), dapat dilakukan apabila ia tidak 

dikenai hukuman potong tangan, atau pemberlakuan kedua-
duanya secara bersamaan, karena menurut Imam Syafii terdapat 
dua hak  yang dilakukan yaitu Hak Allah (masyarakat) dan hak 
manusia. 

b.	 Hukuman potong tangan
	 Hukuman potong tangan merupakan hak Allah yang tidak bisa 

digugurkan dan merupakan hukuman pokok untuk tindak 
pidana pencurian. Sementara itu Muhammad bin Muhammad 
Abu Sabbah bahwa:

الدنيا  فى  اليد  قطع  الشارع  عليها  رتب  السرقة  جريمة 
والعذاب فى الآخرة21، 

“Kejahatan pencurian, Allah telah menetapkan hukuman berupa 
potong tangan untuk di dunia, dan siksa (di neraka) pada saat di 
akhirat”. 

21	 Muhammad bin Muhammad Abu Syahbah, Al-udud fil Islam, hlm. 80



253Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

1.5.	 Jarimah Hirabah atau Perampokan 

1.	 Pengertian

 Jarimah hirabah adalah jarimah gangguan keamanan di 
jalan umum. Secara etimologis hirabah berarti memotong jalan, 
perampokan dilakukan secara terang-terangan dan diserti kekerasan”. 
Menurut Muhammad bin Muhammad Abu Syahbah, 

وأما الحرابة فى الشرع فالمراد به قطع الطريق على المسلمين
“Khirabah di dalam syariat dimaksudkan sebagai perampokan di 
tengah jalan terhadap orang Muslim”. Lebih lanjut beliau menjelaskan: 

 ، والأعراض  الدماء  على  والسطو   ، الطريق  قطع  وهو  والحرابة 
والأموال ، رتب عليها الشارع الحكيم عقوبة دنيوية وهي القتل 
رتب  ولكنه   ، النفي  أو   ، والأرجل  الأيد  تقطيع  أو  الصلب  أو 

عليه الى ذلك العقاب الأخروي قال تعالى :22 
“Khirabah adalah perampokan di tengah jalan, dan melakukan 
kekerasan yang berakibat mengalirnya darah dan tidak terjanganya 
kehormatan dan harta benda, yang diancam sanksi oleh Allah SWT 
dengan hukuman dunia berupa hukum bunuh, disalibkan, atau 
dipotong tangan dan kaki secara menyilang, atau diusir dari tempat 
tinggalnya. Disamping itu, dia juga mendapatkan sanksi akhirat 
sebagaimana firman Allah” dalam QS. An-Nur:22.

$ yÎ)(#ät� y_tÏ% ©!$#t ç/Í�$ pt ä�©! $#�ã& s!ß�u�utö yè ó¡ t� u�Îû

ÇÚö�F{$##�$ |¡sùr&(#þ è=Gs) ã�÷r&(#þç6=|Á ã�÷r&yì ©Ü s)è?óÎ�Ï� ÷� r&

ß è=ã_ ö�r& uôÏiA# n=Åz÷r&(#ö x ã�� ÏÇÚö�F{$#4� Ï9 s�óßs9

Ó�÷� Åz�Îû$ u�÷��9 $#(ó ßs9 u�ÎûÍ tÅz F $#ë>#x�tãí� Ïà tã 22	 Muhammad bin Muhammad Abu Syah, loc. cit, hlm. 79



254 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

$ yÎ)(#ät� y_tÏ% ©!$#t ç/Í�$ pt ä�©! $#�ã& s!ß�u�utö yè ó¡ t� u�Îû

ÇÚö�F{$##�$ |¡sùr&(#þ è=Gs) ã�÷r&(#þç6=|Á ã�÷r&yì ©Ü s)è?óÎ�Ï� ÷� r&

ß è=ã_ ö�r& uôÏiA# n=Åz÷r&(#ö x ã�� ÏÇÚö�F{$#4� Ï9 s�óßs9

Ó�÷� Åz�Îû$ u�÷��9 $#(ó ßs9 u�ÎûÍ tÅz F $#ë>#x�tãí� Ïà tã 

Artinya: Sesungguhnya pembalasan terhadap orang-orang yang 
memerangi Allah dan Rasul-Nya dan membuat kerusakan di muka 
bumi, hanyalah mereka dibunuh atau disalib, atau dipotong tangan dan 
kaki mereka dengan bertimbal balik, atau dibuang dari negeri (tempat 
kediamannya). Yang demikian itu (sebagai) suatu penghinaan untuk 
mereka didunia, dan di akhirat mereka beroleh siksaan yang besar,

2.	 Unsur-unsur Hirabah 

Unsur-unsur hirabah yang utama yaitu:
a.	 Dilakukan dijalan umum di luar pemukiman korban
b.	 Dilakukan secara terang-terangan
c.	 Adanya unsur kekerasan atau ancaman kekerasan

3.	 Jenis –jenis Hirabah dan penerapan Hukuman

Bentuk jarimah dan macam hukuman bagi pelakunya sebagai 
berikut:
a.	 Apabila dia membunuh dan sekaligus mengambil harta korban, 

maka hukumannya adalah dibunuh dan disalib.
b.	 Apabila dia membunuh tetapi tidak mengambil harta korban, 

maka hukumannya adalah dibunuh dan tidak disalib.
c.	 Apabila dia mengambil hartanya saja dan tidak membunuh, maka 

hukumannya adalah dipotong tangan dan kaki secara silang.
d.	 Apabila dia hanya menakut-nakuti, membuat keonaran, maka 

hukumannya diasingkan ke luar wilayah.

1.6.	 Jarimah Riddah

1.	 Pengertian

Riddah secara etimologis berarti kembali dari sesuatu kepada 
sesuatu yang lain, sedangkan dalam terminology fiqih adalah 
keluarnya seseorang (menjadi kafir) setelah dia memeluk Islam. 
Perbuatan tersebut disebut riddah dan pelakunya disebut murtad 
adalah orang yang keluar dari agama Islam.

2.	 Hukuman

Hukuman orang yang keluar dari Islam ada tiga macam hukuman, 
yaitu:



255Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

a)	 Hukuman pokok adalah hukuman had yaitu hukuman mati.
b)	 Hukuman pengganti yaitu apabila hukuman pokok gugur karena 

taubat maka hakim menggantinya dengan hukuman ta’zir yang 
sesuai dengan keadaan pelaku perbuatan tersebut

c)	 Hukuman tambahan yaitu berupa penyitaan harta atau 
perampasan harta dan tidak mewarisi harta orang Muslim dan 
sebaliknya.

روي البخارري ومسلم وغيرهما قوله صلي الله عليه وسلم )) 
من بدل دينه فاقتلوه((. 

“Diriwayatkan oleh Bukhari, Muslim dan lainya, rasulullah SAW 
bersabda: “Barangsiapa yang mengganti agamanya (murtad), maka 
bunuhlah”. 

ِكَ 
َئ

ول
ُ
فَأ فِرٌ  كَا وَهُوَ  فَيَمُتْ  دِينِهِ  عَنْ  مِنكُْمْ  يرَْتدَِدْ  وَمَنْ   …

هُمْ  النَّارِ  صْحَابُ 
َ
أ ِكَ 

َئ
ول

ُ
وَأ وَالآخِرَةِ  نْياَ  الدُّ فِي  عْمَالهُُمْ 

َ
أ حَبِطَتْ 

ونَ )٢١٧( ُ فِيهَا خَالِد
“… Barangsiapa yang murtad di antara kamu dari agamanya, lalu Dia 
mati dalam kekafiran, Maka mereka Itulah yang sia-sia amalannya 
di dunia dan di akhirat, dan mereka Itulah penghuni neraka, mereka 
kekal di dalamnya”.(QS. Al-Baqarah: 217)

1.7.	 Jarimah pemberontakan (al-Bagyu)

1.	 Pengertian

Al-Baghyu secara etimologis berarti mencari, mengusahakan atau 
memilih. Sedangkan secara terminologis adalah usaha melawan suatu 
pemerintahan yang sah secara nyata, baik dengan mengangkat senjata 
atau tidak mengindahkan ketentuan yang digariskan pemerintah.

2.	 Unsur-unsur pemberontakan
a. 	 Pembangkangan terhadap kepala Negara (imam)
b. 	 Pembangkangan dilakukan dengan mengunakan kekuatan
c. 	 Adanya niat yang melawan hokum.



256 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

3.	 Sanksi hukumnya

Disebutkan dalam Al-Qur’an Surat Al-Hujurat: 9-10

بَغَتْ  إِنْ 
فَ بيَنَْهُمَا  صْلِحُوا 

َ
فَأ اقْتَتَلوُا  مُؤْمِنِيَن 

ْ
ال مِنَ  طَائفَِتَانِ  وَإنِْ 

مْرِ 
َ
أ  

َى
إِل ءَ  تِيف حَتَّى  تَبغِْي  الَّتِي  فَقَاتلِوُا  الأخْرَى  َىَل  ع إِحْدَاهُمَا 

ِبُّ  إِنَّ الَله يُح قسِْطُوا 
َ
وَأ عَدْلِ 

ْ
باِل بيَنَْهُمَا  صْلِحُوا 

َ
فَأ فَاءَتْ  إِنْ 

فَ الِله 
خَوَيكُْمْ 

َ
أ  َ بَيْن صْلِحُوا 

َ
فَأ إِخْوَةٌ  مُؤْمِنوُنَ 

ْ
ال مَا  إِنَّ  )٩( مُقْسِطِيَن 

ْ
ال

ُونَ )١٠( وَاتَّقُوا الَله لعََلَّكُمْ ترُحَْم
Artinya: dan kalau ada dua golongan dari mereka yang beriman itu 
berperang hendaklah kamu damaikan antara keduanya! Tapi kalau 
yang satu melanggar Perjanjian terhadap yang lain, hendaklah yang 
melanggar Perjanjian itu kamu perangi sampai surut kembali pada 
perintah Allah. kalau Dia telah surut, damaikanlah antara keduanya 
menurut keadilan, dan hendaklah kamu Berlaku adil; Sesungguhnya 
Allah mencintai orang-orang yang Berlaku adil.Orang-orang beriman 
itu Sesungguhnya bersaudara. Sebab itu damaikanlah (perbaikilah 
hubungan) antara kedua saudaramu itu dan takutlah terhadap Allah, 
supaya kamu mendapat rahmat. (QS. Al-Hujurat:9-10)

2.	 Tindak Pidana Kishash dan Diat

Tindak pidana kishash dan diat adalah tindak pidana yang 
diancam dengan hukuman qishash atau diat. Baik qishash maupun 
diat kedua-duanya adalah hukuman yang sudah ditentukan oleh syara’. 
Tindak pidana qishash dan diat ada dua macam yaitu pembunuhan 
dan penganiayaan. Namun jika di perluas ada lima macam, yaitu:
1)	 Pembunuhan sengaja
2)	 Pembunuhan menyerupai sengaja
3)	 Pembunuhan karena kesalahan
4)	 Penganiayaan sengaja
5)	 Penganiayaan tidak sengaja
a)	 Tindak Pidana Ta’zir

Tindak pidana ta’zir adalah tindak pidana yang diancam dengan 
hukuman ta’zir. Pengertian ta’zir menurut bahasa adalah ta’dib 



257Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

artinya member pelajaran. Menurut Ahmad Wardi Muslih dalam 
kesimpulanya tentang hukuman ta’zir adalah hukuman yang belum 
ditetapkan oleh syara’, dan wewenang untuk menetapkanya diserahkan 
kepada ulil amri.23

E.	 TUJUAN DAN HIKMAH PEMIDANAAN

Dari beberapa keterangan mengenai hukuman diatas tentu 
memeliki tujuan utama dalam penjatuhan hukuman dalam syariat 
Islam yaitu bertujuan pencegahan dan pengajaran serta pendidikan. 
Dalam pengertian pencegahan ialah menahan pembuat tindak 
kejahatan agar tidak mengulangi perbuatan jarimahnya dan juga 
memberikan pencegahan terhadap orang lain agar tidak melekukan 
perbuatan jarimah.24 Oleh karena itu tujuan hukuman adalah 
pencegahan, maka ketentuan hukuman harus sedemikian rupa 
sehingga tujuan dari penerapan hukuman dapat terwujud

23	 Ahmad Wardi Muslih, loc.cit.hlm.xii
24	 Ahmad Hanafi, Asas-asas Hukum Pidana Islam, hlm. 256



258 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



259Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Bab 11

PRANATA WAKTU DAN ARAH

A.	 PENGERTIAN DAN SEJARAH

1.	 Pengertian dan Istilah

Waktu dalam kehidupan manusia memberi makna yang sangat 
berarti. Waktu dalam bahasa Inggris dikenal dengan times, sementara 
dalam bahasa Arab dikenal dengan istilah al-waqt, al-tarikh. Dan di 
dalam al-qur’an, waktu disebut dengan beberapa istilah seperti al-
‘Ashr (waktu Ashar), al-Maghrib (waktu tenggelamnya matahari), al-
Subh (waktu subuh), al-Lail (waktu malam), an-Nahar (waktu siang), 
ad-dhuha (waktu pagi). Banyaknya penyebutan istilah waktu dalam 
al-qur’an memberikan makna bahwa waktu itu sangat penting bagi 
manusia. Oleh karena itu, sistem (pola) waktu menjadi hal yang sangat 
krusial dalam Islam, karena segala aspek ibadah dalam Islam sangat 
erat kaitanya dengan waktu. Pola penetuan waktu tersebut dikenal 
dengan penaggalan, tarikh, taqwim, dan lain-lain.

Penanggalan berasal dari kata tanggal, yang berasal dari bahasa 
arab Tarikh (تاريح) yang  jama’nya tawarikh (تواريح).1 Pada pengertian 
yang lain tanggal berarti kalender (takwim),2  yang juga berarti proses, 

1	 Asad M. Alkhalali, Kamus Indonesia Arab, Jakarta: Bulan Bintang, 2007, hlm. 543
2	 W.J.S Poerwardarminta, Kamus Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka, 1976, hlm. 

511



260 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

cara, pembuatan penanggalan. Penanggalan berasal dari kata tanggal 
yang mendapat imbuhan (pe dan an) yang memiliki arti pembuatan, 
pembubuhan, perangkaian, penyusunan tanggal yang di dalamnya 
terdapat jumlah tanggal, hari dan bulan.3 Jadi penanggalan secara 
umum sama seperti kalender maupun perhitungan atau kumpulan 
tanggal-tanggal, hari-hari, serta bulan yang berada di dalamnya 
yaitu terdapat dalam penanggalan tersebut. Kemudian secara istilah 
penanggalan memiliki arti, yaitu: 1) Hari dalam bulan: bilangan 
yang menyatakan hari yang ke berapa dalam bulan, 2) Perhitungan 
hari dalam bulan (Tarikh), dan 3) Daftar hari dalam bulan serta 
pembubuhan tanggal.4

Dalam pengertian yang lain penanggalan adalah kalender yang 
memuat nama-nama bulan, nama-nama tanggal, nama-nama hari 
keagamaan, seperti yang terdapat dalam kalender Masehi.5 Dan 
penanggalan yang didalamnya terdapat daftar hari dalam bulan, 
almanak dan takwim.6 Jadi penanggalan juga berarti kalender, yang 
dipergunakan untuk perhitungan dalam menentukan hari-hari 
tertentu yang berkaitan dengan ibadah. Jadi pada zaman dahulu, 
penanggalan berarti pula sebuah tanda-tanda bagi umat manusia 
untuk melakukan hal-hal perting yang berkaitan dengan ibadah 
ataupun perkerjaan yang penting lainnya. Tak hanya itu, penanggalan 
juga menjadi pertanda dimulainya sebuah kebiasaan yang sudah 
melekat pada setiap manusia pada zaman dahulu, hal itu dikarenakan 
belum adanya urutan tanggal sebagaimana saat ini berlangsung. Jadi 
pada zaman dahulu hanya bisa mengingat dan menghafalkanya secara 
teliti dan menjadi begitu pentingnya penanggalan tersebut. Sehingga 
sampai saat ini penanggalan atau kalender dibuat secara detail dan 
menjadi acuan serta dasar bagi umat manusia dalam menentukan hal-
hal yang berkaitan dengan ibadah dan pekerjaan penting lainnya.

Pengkajian mengenai posisi-posisi geometris benda-benda langit 
guna menetukan penjadwalan waktu di   muka bumi merupakan 
bagian dari apa yang dalam peradaban Islam disebut Ilmi Haiah yang 
menurut al-Mas’udi (w.364 H/957 M) merupakan padanan istilah 

3	 L. Mardi Warsito, Kamus Jawa Kuno Indonesia, Jakarta: Nusa Indah, 1978, hlm. 583
4	 W.J.S Poerwardarminta, op. cit., hlm. 1203
5	 Tahun (kalender) yang dimilai sejak kelahiran Isa Almasih terdapat dalam Kamus Besar 

Bahasa Indonesia, Departemen Pendidikan Nasional, Jakarta: Balai Pustaka, 2005, hlm. 1122
6	 W.J.S Poerwardarminta, op. cit., hlm. 863



261Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Yunani ‘astronomi’. Ilmu Haiah (astronomi) sering juga disebut Imu 
Falak, namun istilah ilmu haiah dalam sejarah Islam lebih populer 
dan lebih banyak digunakan. Ini terbukti nila kita membuka Program 
al-Jami’ al-Kabir, misalnya, akan terlihat bahwa istilah ‘ilmu haiah’ 
disebut sebanyak 345 kali, sedangkan istilah ‘ilmu falak’ hanya 97 kali. 
Di zaman modern sekarang istilah ilmu haiah tenggelam dan hampir 
tidak terdengar lagi.

Ilmu Falak (astronomi/ilmu haiah) jauh lebih luas dari sekedar 
mempelajari posisi geomteris benda langit untuk tujuan praktis   
seperti penentuan waktu. Hal terkahir ini hanya satu bagian saja dari 
ilmu falak (astronomi) dan ulama-ulama zaman tengah menamakan 
yang terakhir ini ‘ilm al-mawaqit’(ilmu waktu). Al Qalqasyandi (w. 
821 H/1418 M) mendefiniskan ‘ilm al-mawaqit’ sebagai “salah satu 
cabang ilmu haiah (ilmu falak) yang mengkaji waktu-waktu ibadah 
dan penentuan arah kiblat dan semua arah lain serta kedudukan 
sutau tempat di muka bumi dari segi bujur dan lintangnya dengan 
melibatkan pengetahuan tentang langit serta ketinggian, peredaran, 
sinar dan bayangan kerucut benda langit”. Al-Qalqasyandi juga 
menyatakan bahwa ilmu waktu  merupakan cabang ilmu falak (ilmu 
haiah) yang paling mulia kedudukannya dalam pandangan syariah. 
Sedangkan ilmu falak (ilmu haiah) dalam definisi ‘ulama-‘ulama 
zaman tengah adalah “suatu cabang pengetahuan yang mengkaji 
keadaan benda-benda langit dari segi bentuk, kadar, kualitas, posisi, 
dan gerak benda-benda langit”. Pada zaman modern, Muhammad 
Ahmad Sulaiman mendefinisikan ilmu falak sebagai “ilmu yang 
mengkaji segala sesuatu yang berkaitan dengan alam semesta berupa 
benda-benda langit diluar atmosfir bumi, seperti matahari, Bulan, 
bintang, system galaksi, planet, satelit, komet, dan meteor dari segi 
asal-usul, gerak, fisik, dan kimianya dengan menggunakan hukum-
hukum matematika, fisika, kimia dan bahkan biologi”. Oleh karena 
itu untuk membedakan ilmu falak dalam arti astronomi dengan ilmu 
falak khusus mengkaji gerak matahari dan bulan untuk menetukan 
waktu-waktu ibadah dan arah kiblat, maka ilmu falak yang terakhir 
ini disebut ilmu falak syar’i.

Ilmu falak syar’I terkadang disebut juga dengan ilmu hisab. Hanya 
saja penamaan ilmu hisab ini populer di kalangan beberapa fukaha. 
Sesungguhnya dalam khazanah ilmu pengetahuan Islam secara 
umum, terutama di lingkungan para pengkaji sains Islam di masa 



262 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

lampau, ilmu hisab bukan ilmu falak, melainkan adalah ilmu hitung 
(aritmatika), yaitu suatu cabang pengetahuan yang mengkaji tentang 
bilangan melalui penjumlahan, pengurangan, perkalian, pembagian, 
dan seterusnya serta penggunaannya untuk berbagai keperluan dalam 
kehidupan sehari-hari. Banyak ‘ulama fiqh menggunakan ilmu ini 
untuk melakukan perhitungan faraid dan wasiat. Dalam beberapa 
Kitab Fiqh besar, seperti az-Zakhirah karya al-Qarafi (w. 684 H/1285 
M), ilmu hisab dijadikan satu pembahasan panjang sebagai sarana 
untuk kepentingan perhitungan pembagian warisan. Para ahli hisab 
pun juga memanfaatkan teori-teori aritmatika ini untuk kepentingan 
perhitungan hisab astronomi. Itulah mengapa dengan mudah 
kemudian ilmu falak (astronomi) diasosiasikan dengan ilmu hisab. Di 
Indonesia pun juga ilmu falak syar’I sering disebut ilmu hisab.

2.	 Sejarah 

Orang yang pertama kali menemukan ilmu Hisab atau astronomi 
yakni Nabi Idris. Tampak bahwa wacana persoalan Hisab Rukyah 
sudah ada sejak waktu itu, atau bahkan lebih awal dari itu,7 yang 
kemudian sering disebut sebagai peletak dasar prinsip penanggalan. 
Keterangan ini paling tidak bisa ditemukan dalam muqadimah 
kitab-kitab Falak. Selanjutnya di masa Islam kemunculan ilmu falak 
memang belum mashur di kalangan umat Islam walaupun sebenarnya 
ada juga di antara mereka yang mahir dalam perhitungan.8

Secara formal, perhitungan tahun hijriyyah ditetapkan seiring 
dengan penetapan hijrahnya Nabi sebagai dasar kalender Hijriyyah 
yang dilakukan Umar Bin Khattab. Tahun pertama ialah tahun 
hijrahnya Nabi Muhammad SAW dari Mekkah ke Madinah, 1 
Muharrom pada waktu itu bertepatan pada hari Kamis Kliwon tanggal 
15 Juli 622 M.9 Dan sejarah mencatat bahwa Daulah Abbasiyah 
memiliki kontribusi besar bagi pengembangan ilmu astronomi. Ini 
bisa dilihat seperti dalam upaya menterjemahan kitab Sindihind 
dari India. Sementara pada masa khalifah Al-Makmun terdapat 
tumbuhnya ilmu Hisab untuk penentuan waktu shalat, penentuan 
arah kiblat, gerhana matahari, awal bulam Qamariyyah serta lahirnya 

7	 Ahmad Izzuddin, Fiqih Hisab Rukyah, Jakarta: Erlangga, 2007, hlm. 47
8	 Ahmad Izzuddin, Ilmu Falak Praktis, Semarang: Komala Grafika, 2006, hlm. 8-9
9	 Ibid, hlm. 21



263Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

para ahli-ahli falak seperti Al-Farghani, Abu Ali Al-Hasan,10 
Sejak zaman kekuasaan kerajaan-kerajaan Islam di Indonesia, 

umat Islam sudah terlibat dalam pemikiran Hisab, yang ditandai 
dengan penggunaan kalender Hijriyah sebagai kalender resmi.11 
Setelah adanya penjajahan Belanda di Indonesia terjadi pergeseran 
penggunaan kalender resmi pemerintah. Semula kelender Hijriyah 
diubah menjadi kalender Masehi.12 Meskipun demikian umat Islam 
masih tetap menggunakan kalender Hijriyah terutama di daerah 
kerajaan-kerajaan Islam yang bertujuan untuk menetapkan hari-hari 
yang berkaitan dengan persoalan ibadah seperti tanggal 1 Ramadhan, 
1 Syawal, dan 10 Zulhijjah.13 Untuk keperluan transaksi serta keperluan 
perencanaan anggaran negara serta keperluan sehari-hari lainnya dan 
keperluan ibadah umat Islam, di Indonesia menggunakan dua macam 
kalender itu. 

B.	 MACAM-MACAM PENANGGALAN DI INDONESIA

Penanggalan atau tarikh yang membudaya di masyarakat 
Indonesia secara praktis digunakan untuk menentukan peristiwa-
peristiwa penting.14 Setidaknya ada empat macam penanggalan 
yang berlaku di Indonesia, yaitu penanggalan Masehi, penanggalan 
Hijriyah, pananggalan Jawa Islam,15 dan penanggalan Cina yang 
dikenal dengan penanggalan Tong Shu (Shio).

1.	 Penanggalan Masehi

Penanggalan masehi di mulai sejak kelahiran Isa Almasih.16 Hal 
ini didasarkan pada peredaran matahari semu, yang dimulai pada saat 

10	 Ibid.,
11	 Badan Hisab & Rukyat DEPAG RI, Almanak Hisab Rukyah, Proyek Pembinaan Badan 

Peradilan Agama Islam, hlm. 22
12	 Kalender Miladiyyah termasuk dalam kalender Syamsiyyah (Matahari), dan kalender yang 

dipergunakan sekarang adalah kalender Syamsiyyah Gregorian, kalender matahari yang telah 
di reformasi pada tanggal 15 Oktober 1582 oleh Paulus Gregorius XIII. Kalender Miladiyah 
ini dimulai dari tahun kelahiran Nabi Isa As, yaitu tanggal 1 Januari tahun 1 Masehi jatuh 
pada hari Sabtu Kliwon. Dan kalender ini mulai digunakan pada tahun 527 Masehi.

13	 Susiknan Azhari, Pembaharuan Pemikiran Hisab di Indonesia, Jakarta: Pustaka Pelajar, 2002, 
hlm. 9-10.

14	 Badan Hisab & Rukyat DEPAG, op. cit., hlm. 40
15	 Muhyiddin Khazin, op. cit., hlm. 105
16	 Departeman Pendidikan Nasional, Kamus besar Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka, 

2005, hlm. 1122



264 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

matahari berada di titik Aries hingga kembali lagi ke titik semula.17 
Jika dikaitkan dengan penanggalan resmi, tahun itu ada pada tanggal 1 
Januari 1 M yang kemudian digunakan mulai tahun 527 M. Hitungan 
hari dalam setahun 365 untuk tahun pendek (basitoh) dan 366 untuk 
tahun panjang (kabisat). Jumlah bulan adalah 12 yaitu: Januari, 
Februari, Maret, April, Mei, Juni, Juli, Agustus, September, Oktober, 
November, Desember. Bulan ke 1,3,5,7,8,10, dan 12 berumur 31 hari 
dan lainya berumur 30 hari kecuali bulan Februari berumur 28 untuk 
tahun basitoh dan 29 hari untuk tahun kabisat. Ketentuan tahun 
kabisah adalah tahun yang habis dibagi 4 tetapi setelah tahun 1582 
ada sedikit perubahan dan pada tahun ini tepatnya pada tanggal 56 
Oktober 1582 penambahan hari yang dilakukan oleh Paus Gregorius 
XIII yaitu tanggal 5 Oktober (menurut perhitungan J. Caesar) 
dijadikan tanggal 15 Oktober, jadi ada penambahan 10 hari dan untuk 
penentuan tahun panjang/kabisat dibuat ketentuan tahun-tahun yang 
habis dibagi 400 atau dapat dibagi 4. Ketentuan itu dapat dilakukan 
dengan syarat tidak habis dibagi 100 adalah tahun kabisat karena 
peredaran matahari yang sebenarnya membutuhkan waktu 365, 2422 
hari (365 hari 5 jam 48 menit dan 46 detik).18

2.	 Penanggalan Cina (Tiongkok)

Bagi bangsa Cina, pembuatan almanak telah dikenal sejak 5000 
tahun yang lalu (Tiongkok purba). Penanggalan ini dikenal dengan 
sebutan kalender bulan, yin li atau kalender petani (nong liek) karena 
diperuntukan bagi upaya untuk mengetahui perubahan musim yang 
terjadi terhadap siklus di bumi. Praktek ini bertujuan agar manusia 
bisa mengetahui gejala alam yang sedang dan akan terjadi. Perhitungan 
tersebut didasarkan pada perhitungan ilmu feng shui, yakni dimensi 
waktu yang didasarkan pada konsep ilmu astronomi tiongkok purba 
dan mengacu pada pengaruh peredaran matahari dan bulan terhadap 
bumi.19 Dan dalam sejarah Cina, faham yang mempelajari perhitungan 
waktu-waktu serta bulan-bulan yang bertujuan agar selaras dengan 
tenaga-tenaga alam dinamakan madzhab Yin-Yang. Mazhab Yin-Yang 
menghubungkan keempat musim dari keempat mata angin yaitu 
musim panas dihubungkan dengan selatan, musim dingin dengan 

17	 Badan Hisab & Rukyat DEPAG, op. cit., hlm. 40
18	 Ilya Asyhari Nawawi, op. cit., hlm. 20
19	 Mas Dian, MRE, Tong Shu Almanak Tahun 2002, (Semarang: PT Elexmedia, hlm. 1



265Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

utara, musim semi dengan timur, musim gugur dengan barat. Paham 
ini yang juga memandang perubahan siang dan malam mencerminkan 
perubahan keempat musim dalam satu tahun dalam skala kecil yaitu 
pagi mencerminkan musim semi, siang mencerminkan musim panas, 
malam mencerminkan musim gugur, larut malam mencerminkan 
musim dingin.20 Tahun dilambangkan dengan nama-nama binatang 
(Shio) yang jumlahnya 12 nama binatang, yaitu: Tikus, Kerbau, Macan, 
Kelinci, Naga, Ular, Kuda, Kambing, Kera, Ayam, Anjing, Babi.21

3.	 Penanggalan Jawa Islam

Penanggalan jawa Islam adalah penggabungan antara system 
penanggalan Hindu (saka)22 dan Hijrah yang diberlakukan pada 
tahun 1633 M yang bertepatan tahun 1043 H atau 1555 Saka,23oleh 
Sri Sultan Agung Hanyokrokusumo dari kerajaan Mataram Islam.24 
Secara teknis, nama hari dari kalender Sultan Agung berasal diadopsi 
dari bahasa arab yakni: Ahad, Isnain, Tsalasa, Arba’a, Khamis, Jum’at, 
Sabtu. Nama-nama itu dipakai sejak pergantian kalender saka 
(jawa asli) menjadi kalender jawa Sultan Agung, ilmiahnya dikenal 
dengan Anno Javanico, yang dimulai pada tanggal 1 suro tahun Alip 
1555 [1 Muharram 1042H/8 Juli 1633M].25 Sistem penanggalan ini 
mengambil prinsip dari tahun Hijriyah yakni berdasarkan peredaran 
bulan mengelilingi bumi.26 

Dalam satu tahun terdapat 12 bulan, yaitu Suro, Sapar, Mulud, 
Bakdomulud, Jumadilawal, Jumadilakir, Rejeb, Ruwah, Poso, Sawal, 
Dulkangidah, dan Besar. Bulan-bulan ganjil berumur 30 hari, 

20	 Soejono Soemargono, Sejarah Ringkas Filsafat Cina, Yogyakarta: Liberty, hlm. 176-177
21	 Ibid, hlm. 54
22	 Sistem penanggalan Hindu, yang dikenal dengan penanggalan Soko, yakni sistem penanggalan 

yang didasarkan pada peredaran matahari mengelilingi bumi. Permulaan tahun Soko ini ialah 
hari Sabtu (1 Maret 78 M), yaitu satu tahun setelah penobatan Prabu Syaliwahono (Aji Soko) 
sebagai raja India. Oleh sebab itulah penanggalan ini dikenal dengan penanggalan Soko.C. C. 
Berg, diterjemahkan S. Gunawan, Penulisan Sejarah Jawa, Yogyakarta: Budaya Karya, 1985, 
hlm. 93

23	 Sejak tahun 1554, tahun saka tidak dipakai lagi di Jawa. Tetapi praktek itu masih berlaku dan 
dipakai di Bali untuk hitungan Sembilan (nawawara), kelemahan Makhluk (paringkelan), 
wuku dan lain-lain. Sementara di Jawa setelah dipadukan oleh Sultan Agung, kalender 
tersebut dipakai di Jawa dan menjadi standar baru dalam penulisan sastra Jawa termasuk 
primbon di kalangan masyarakat Jawa, para ahli kebudayaan hingga kini masih menggunakan 
petung Jawa dan primbon. M. Hariwijaya, op. cit., hlm. 238

24	 Muhyiddin Khazin, op. cit., hlm.188
25	 M. Hariwijaya, Islam Kejawen, Yogyakarta: Gelombang Pasang, 2006, hlm. 273
26	 Muhyiddin Khazin, op. cit., hlm.188



266 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

sedangkan bulan-bulan genap berumur 29 hari, kecuali bulan ke 12 
(Besar) berumur 30 pada tahun panjang. Satu tahun berumur 354.375 
hari (354 3/8 hari), sehingga daur (siklus) penanggalan Jawa Islam ini 
selama 8 tahun (1 windu) dengan ketetapan bahwa urutan tahun ke 
2,5, dan 8 merupakan tahun panjang (Wuntu: 355 hari) sedangkan 
lainya merupakan tahun pendek (Wastu: 354 hari).27 Dan nama-nama 
tahun dalam setiap windu (8 tahun), adalah sebagai berikut: (1) Tahun 
Alip, (2)Tahun Ehe, (3) Tahun Jimawal, (4) Tahun Je, (5) Tahun Dal, 
(6) Tahun Be, (7) Tahun Wawu, dan (8) Tahun Jimakir. Dan kesatuan 
waktu dalam windu ini masih dirinci lagi dalam kesatuan yang lebih 
besar, yakni kesatuan fase dalam setiap 4 windu, yaitu: windu Adi, 
windu Kunthara, windu Sancaya, dan windu Sengara. Dan setiap 
kesatuan fase empat winduan dikenal dengan tumbuk. Sehingga 
tumbuk 1 sama dengan 4 windu atau 32 tahun, tumbuk 2 sama dengan 
8 windu atau 64 tahun, dan seterusnya. 28

4.	 Penanggalan Hijriyah

Secara prinsip, penanggalan ini merupakan tahun atau kalender 
yang perhitunganya dimulai sejak Nabi Muhammad hijrah dari 
Mekkah ke Madinah.29 Perhitungan sistem ini didasarkan pada 
peredaran bulan mengelilingi bumi.30 Satu tahun terdapat 12 bulan 
yaitu Muharram, Shofar, Robi’ul Awwal, Robi’ustsani, Jumadil Ula, 
Jumadil Akhiroh, Rojab, Sya’ban, Romadhon, Syawwal, Dzulqa’dah, 
dan Dzulhijjah. Jumlah hari dalam 1 tahun di tetapkan 354 11/30 hari. 
Oleh karena itu diadakan daur waktu yang berumur 30 tahun dan di 
dalamnya terjadi tahun kabisah sebanyak 11 kali yaitu pada tahun 
ke 2,5,7,10,1315,18,21,24,26, dan 29. Tahun yang angkanya setelah 
dibagi 30 bersisa tepat dengan angka-angka tersebut di atas adalah 
tahun kabisat yang berumur 355 hari, dan yang tidak tepat adalah 
tahun basitoh berumur 354 hari. Umur bulannya adalah 30 hari untuk 
bulan ganji dan 29 hari untuk bulan genap kecuali bulan Dzulhijjah 
kalau kabisat berumur 30 hari.31

27	 Ibid, hlm. 119
28	 Kesatuan waktu windu dalam satu tahun ada 12 bulan, yaitu:”Kasa, Karo, Ketelu, Kapat, 

Kalima, Kanem, Kapitu, Kawolu, Kasanga, Kadasa, Apit Lemah, Apit Kayu”.Jakob Sumardjo, 
Arkeologi Budaya Indonesia, Yogyakarta: CV. Qalam, 2002, hlm. 91

29	 Departeman Pendidikan Nasional, op. cit., hlm 1122
30	 Badan Hisab & Rukyat DEPAG, op. cit., hlm. 43
31	 H. Ilya Asyhari Nawawi, op. cit., hlm. 21



267Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

C.	 SISTEM PENANGGALAN HIJRAH

Dalam kaitannya dengan penentuan awal Ramadhan dan awal 
syawal dalam Islam, didasarkan pada tiga metode perhitungan yang 
umumnya dipergunakan umat Islam. ketiga metode itu adalah Hisab, 
Rukyah, dan Imkanur Rukyah. 

1.	 Hisab

Hisab berasal dari kata Arab al-hisab yang   secara harfiah 
menghitung atau mengira, sedang dari segi istilah bermakna 
menghitung waktu-waktu ibadah (termasuk awal bulan) dengan 
mempelajari peredaran benda-benda langit (ilmu perbintangan 
atau ilmu astronomi).32 Ilmu Hisab dalam kamus bahasa inggris 
disebut arithmetic, yaitu suatu ilmu yang membahas tentang seluk-
beluk perhitungan. Hisab itu sendiri berarti hitung, jadi ilmu Hisab 
berarti ilmu hitung.33 Ilmu Hisab modern, dalam prakteknya banyak 
menggunakan ilmu pasti yang kebenarannya sudah tidak diragukan 
lagi. Ilmu tersebut adalah ilmu spherical trigonometri (ilmu ukur 
segitiga bola). Disamping itu, ilmu Hisab menggunakan data yang 
dikontrol oleh observasi setiap saat. Atas dasar inilah, banyak kalangan 
yang mengatakan bahwa ilmu Hisab ini memberikan hasil yang qoth’i 
dan yakin, dalam soal posisi hilal awal bulan. 

Dalam Al-Qur’an kata hisab banyak disebut dan secara umum 
dipakai dalam arti perhitungan seperti firman Allah SWT:

يعُ  ِ
إِنَّ الَله سَر َوْمَ  الْي مَ 

ْ
ظُل  

َال
كَسَبَتْ  مَا  نَفْسٍبِ   ُّ زَْى كُل

ُج
َوْمَ ت الْي
ِسَابِ

ْح
ال

“Pada hari ini, tiap-tiap jiwa diberi balasan dengan apa yang 
diusahakannya. Tidak ada yang dirugikan pada hari ini. Sesungguhnya 
Allah amat cepat perhitungan (pemeriksaan)-Nya” (QS. Ghafir : 17)

ِ لهَُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بمَِا نسَُوا يوَْمَ 
َّه

ينَ يضَِلوُّنَ عَنْ سَبِيلِ ال ِ
َّذ

إِنَّ ال

32	 M. Yunan Yusuf, Yusron Rozak, Sudarnota Abdul Hakim, Ensiklopedi Muhammadiyah, 
Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2005, hlm. 150

33	 Muhyidin Khazin, Ilmu Falak (Dalam Teori dan Praktik), Yogyakarta: Buana Pustaka, 2005, 
hlm. 1



268 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

ِسَابِ
ْح
ال

“sesungguhnya orang-orang yang sesat dijalan Allah akan mendapat 
azab yang berat, karena mereka melupakan hari perhitungan” (QS. 
Shad: 26)

َعْلمَُوا  رهَُ مَنَازِلَ ِتل قَمَرَ نوُرًا وَقَدَّ
ْ
مْسَ ضِيَاءً وَال ي جَعَلَ الشَّ ِ

َّذ
هُوَ ال

لُ الأياَتَِ  قَِّ يُفَصِّ
ْح
 باِل

ّ
َ وَالِحسَابَ مَا خَلقََ الُله ذَلكَِ إِلَا عَدَدَ السّنِيْن

لِقَوْمٍ يَعْلمَُونَ
“Dia-lah yang menjadikan matahari bersinar dan bulan bercahaya 
dan ditetapkan-Nya manzilah-manzilah (tempat-tempat orbit)bagi 
perjalanan bulan itu, supaya kamu mengetahui bilangan tahun dan 
perhitungan (waktu)” (QS. Yunus: 5)

الشمس والقمر بحسبان
“Matahari dan Bulan beredar menurut perhitungan” [QS. Ar-Rahman 
(55): 5]

والقمر قدرنه منازل حتى عاد كالعرجون القديم لاالشمس ينبغي 
لها ان تدرك القمر ولااليل سابق النهار وكل في فلك يسبحون

“Dan telah Kami tetapkan bagi Bulan manzilah-manzilah, sehingga 
(setelah dia sampai ke manzilah yang terakhir) kembalilah dia sebagai 
bentuk tandan yang tua. Tidaklah mungkin bagi matahari mendapatkan 
bulan dan malampun tidak dapat mendahului siang. Dan masing-
masing beredar pada garis edarnya” [QS. Yaasin (36): 39-40]

Kedua ayat Ar-Rahman: 5 dan Yunus: 5 di atas menunjukkan 
bahwa bulan dan matahari memiliki sistem peredaran yang ditetapkan 
oleh Sang Pencipta dan peredarannya itu dapat dihitung. Penegasan 
bahwa peredaran matahari dan Bulan dapat dihitung bukan sekedar 
informasi, melainkan suatu isyarat agar dimanfaatkan untuk 
penentuan bilangan tahun dan perhitungan waktu secara umum.



269Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Sementara ayat 39 surat Yasin di atas bila dihubungkan 
dengan ayat 5 surat Yunus menjelaskan bahwa Allah SWT telah 
menetapkan manzilah-manzilah bagi perjalanan bulan mengelilingi 
bumi. Ketetapan Allah SWT itu bersifat pasti sehingga oleh karena 
itu, bila dihubungkan kepada ayat 5 surat ar-Rahman, perjalanan 
bulan dan posisi-posisinya dapat dihitung. Ini adalah isyarat kepada 
penggunaan hisab. Selain itu kedua ayat surat Yasin ini memberikan 
pula kriteria hisab untuk menentukan awal bulan baru. Dalam ayat 
39 dijelaskan bahwa bulan dalam perjalanan kelilingnya mengelilingi 
bumi menempati posisi-posisi hingga posisi terakhir dimana terjadi 
kelahiran bulan baru.

Dalam mazhab hisab terdapat banyak ragam mazhab-mazhab 
kecil sebagai dampak dari adanya perbedaan sistem yang dipakai 
atau yang dipegangi. Di Indonesia, ada beragam sistem hisab yang 
berkembang, yakni Hisab urfi, Hisab Haqiqi Taqribi, Hisab Hakiki 
Tahkiki/Konteporer. Hisab urfi34 adalah segala kegiatannya dilandaskan 
kepada kaidah yang bersifat tradisional. Dalam menentukan masuknya 
awal bulan didasarkan pada peredaran bulan, yaitu berdasarkan pada 
gerak semu bulan. Menurut system ini umur bulan dalam setiap 
tahunnya adalah tetap yaitu untuk bulan ganjil jumlah harinya adalah 
30 dan untuk bulan genab adalah 29. Contoh hisab urfi adalah system 
Aboge35 dan system Khomasi.36  

34	 Hisab urfi tidak dapat dijadikan sebagai patokan ibadah, karena mengandung banyak 
kelemahan teknis dan juga tidak sesuai dengan amaliah yang dijalankan oleh rasulullah 
dan sahabatnya. Prof. Dr. Syamsul Anwar, MA, Hari Raya Dan Problematika Hisab-Rukyah, 
(Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 2008), hlm. 90-114.

35	 Perhitungan Aboge telah digunakan para wali sejak abad ke-14 dan disebarluaskan oleh 
Raden Rasid Sayid Kuning dari Pajang. Perhitungan ini merupakan gabungan perhitungan 
dalam satu windu dengan jumlah hari dan jumlah pasaran hari berdasarkan perhitungan Jawa 
yakni Pon, Wage, Kliwon, Manis (Legi), dan Pahing. Dalam kurun waktu delapan tahun atau 
satu windu terdiri tahun Alif, Ha, Jim, Awal, Za, Dal, Ba, Wawu, dan Jim akhir serta dalam 
satu tahun terdiri 12 bulan dan satu bulan terdiri atas 29-30 hari.

36	 Khomasi” yang berasal dari bahasa Arab “khomsatun” yang berarti lima. Kata khomsatun ini 
menjadi istilah Khomasi berawal dari kebiasaan dalam menentukan awal Ramadhan yang 
dihitung lima hari dari Ramadhan tahun sebelumnya. Dalam sistem perhitungan “Khomasi” 
untuk menentukan awal Ramadhan pada tahun-tahun berikutnya di hitung berdasarkan 
selisih 5 hari dari Ramadhan tahun sebelumnya selama 8 tahun umur patokan. Untuk lebih 
jelasnya dapat dicontohkan : Misalnya, 1 Ramadhan 1428 H jatuh pada hari Ahad dengan 
menghitung lima hari mulai dari hari itu. Maka untuk tanggal 1 Ramadhan 1429 H akan 
jatuh pada hari Kamis. Aturan perhitungan berdasarkan selisish lima hari untuk menentukan 
Ramadhan tahun depan dari tahun sebelumnya. Disamping menggunakan selisih hari 
ramadhan, perhitungan Khomasi juga berpatokan pada hari wukuf Arafah di Arab Saudi 
untuk menentukan tanggal (27 Rajab, 12 Rabiul Awal, 15 Sya’ban, 1 Ramadhan, 1 Syawal, 



270 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Sedangkan hisab haqiqi tagribi adalah didasarkan pada peredaran 
bulan dan bumi yang sebenarnya, menurut sistem ini umur tiap bulan 
tidaklah tetap dan tidak beraturan. Umur tersebut kadang-kadang 
berusia dua bulan berturut-turut umurnya 29 hari atau 30 hari, atau 
kadang-kadang pula bergantian, seperti perhitungan hisab urfi.37 
Sementara itu, Hisab Hakiki bi Al- Tahqiqi/Konteporer, perhitungan 
dilakukan dengan sangat cermat, banyak proses yang harus dilalui, 
rumus-rumus yang dilakukan banyak menggunakan rumus segitiga 
bola sehingga hasil yang diperoleh sangat akurat. Bentuk perhitungan 
inilah yang diyakini sebagian kaum muslimin di Indonesia seperti 
organisasi Muhammadiyah yang secara institusi disimbolkan sebagai 
mazhab hisab,38 yang mendasarkan kepada hisab wujudul hilal, 
dimana hisab itu sendiri dijadikan sebagai patokan penetapan awal 
bulan.39

2.	 Rukyah

Secara harfiyah berarti melihat, memiliki kata kerja raa’ dan 
mempunyai beberapa masdar yaitu: ru’yan dan ru’yatan, akan tetapi 
memiliki isim jama’ yang sama yaitu ru’an. Ru’yan artinya mimpi 
sedangkan ru’yatan artinya melihat dengan mata, dengan akal atau 
dengan hati. Secara historis, ru’yah bermakna melihat dengan kepala 
dan juga melihat dengan ilmu. Hanya saja, dalam perkembangannya, 
rukyah hanya dimaknai dengan melihat dengan mata telanjang, yaitu 
melihat hilal pada saat matahari terbenam menjelang awal bulan 
Qomariyah dengan mata atau teleskop, dalam astronomi dikenal 
dengan observasi.40 Perhitungan inilah yang dianut oleh sebagian 
umat Islam yaitu Nahdlatul Ulama yang disimbolkan dengan mazhab 
Rukyah.41 

dan 10 Dzulhijah). Dengan patokan pada wukuf maka dapat disimpulkan jatuhnya tanggal 
(27 Rajab, 12 Rabiul Awal, 15 Sya’ban, 1 Syawal dan 9 Dzullhijah) jatuh pada hari yang sama. 
Kemudian perhitungan awal Ramadhan dengan cara menghitung mundur tiga hari. Misalnya 
wukuf jatuh pada hari Selasa 9 Dzulhijah 1427 H, maka Idul Adha jatuh pada hari Rabu 10 
dzulhijah 1427 H. Kemudian tanggal 27 Rajab 1428, 12 Rabiul Awal 1428, 15 Sya’ban 1428, 1 
Syawal 1428 H jatuh pada hari Selasa dan 1 Rhamadhan 1428 setelah dihitung mundur tiga 
hari dari hari wukuf jatuh pada hari Ahad.

37	 M. Yunan Yusuf, Yusron Rozak, Sudarnota Abdul Hakim, op. cit., hlm. 152-153
38	 Slamet Hambali , op. cit., hlm. 26
39	 M. Yunan Yusuf, Yusron Rozak, Sudarnota Abdul Hakim, op. cit., hlm. 332
40	 Susiknan Azhari, Hisab Dan Rukyah: Wacana Untuk Membangun Kebersamaan Di 

Tengah Perbedaan, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007), hlm. 53-71.
41	 Penganut mazhab rukyah ini berpandangan bahwa rukyah hukumnya wajib, kategorinya 



271Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Apabila rukyah tidak dapat dilihat, baik karena hilal masih 
dibawah ufuk atau tertutup mendung maka penentuan awal bulan 
tersebut harus berdasarkan istikmal (disempurnakan menjadi 30 
hari).42 Menurut mazhab ini, rukyah bersifat ta’abuddi – ghair al-ma’qul 
ma’na yang artinya tidak dapat dirasionalkan, pengertiannya tidak 
dapat diperluas sehingga pengertiannya sebatas pada melihat dengan 
mata telanjang.43 Berikut ini adalah hal yang mendasari perhitungan 
di atas yaitu hadis riwayat Bukhari dan Muslim:

حدثنا ادم حدثنا شعبة حدثنا محمد بن زياد قال سمعت اباهريرة 
رضى الله عنه يقول قال النبى ص م أو قال قال ابو القاسم :صومو 
الرؤيته وافطروا الرؤيته فإ ن غبى عليكم فأ كملوا عدة شعبان 

ثلاثين
“Dari Adam dari Suaibah dari Muhammad Bin Ziyad berkata saya 
mendengar Abu Hurairah berkata bawasanya Nabi SAW Bersabda: 
Berpuasalah karena melihat hilal dan berbukalah kamu karena melihat 
hilal bila kamu tertutup mendung, maka sempurnakanlah bilangan 
bulab Sya’ban tiga puluh hari.”(HR. Bukhari dan Muslim dari Abu 
Hurairah).44

 ، البخاري  رواه   ... فطِْرُوْا 
َ
فَأ يْتُمُوهُْ 

َ
رَأ وَإذَِا  فصُوْمُوْا  يْتُمُوهُْ 

َ
رَأ إِذَا 

واللفظ له ، ومسلم . 
Apabila kamu telah melihat hilal berpuasalah, dan apabila kamu telah 
melihatnya beridulfitrilah! … [HR al-Bukhari, dan lafal di atas adalah 
lafalnya, dan juga diriwayatkan Muslim].

Sementara itu,  menurut perspektif Mazhab Hisab, bahwa 
rukyah dalam hadits tersebut termasuk ta’aqqulli ma’qul ma’na, 

adalah fardhu kifayah, dan hasil rukyah dapat berlaku seluruh wilayah Indonesia karena 
merupakan satu wilayah hokum. Slamet Hambali , op. cit., hlm. 26

42	 Slamet Hambali , op. cit., hlm. 27
43	 Ibid, hlm. 28
44	 Bukhari, Shahih Bukhari, Kairo: Darul Fikr, 1981, hlm. 327



272 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

dapat dirasionalkan dan dikembangkan sekalipun hanya dugaan 
kuat tentang adanya hilal.45 Memahami hadis tersebut secara ta’abudi 
atau gairu ma’qul ma’na (tidak dapat dirasionalkan), maka rukyah 
tidak dapat diperluas dan dikembangkan sehingga ru’yah hanya 
dengan mata telanjang tidak boleh pakai kacamata dan teropong 
dan alat-alat lainnya, hal ini terasa kaku dan sulit direalisasikan.46 
Oleh karena itu, kalau hadis tersebut diartikan dengan Ta’aqul ma’na 
(dapat dirasionalkan), maka ru’yah tidak terbatas hanya dengan mata 
telanjang tetapi termasuk dengan penggunaan semua sarana alat ilmu 
pengetahuan, astronomi, hisab dan sebagainya. 

Di samping itu, menurut Rasyid Ridha dan Mustafa az-Zarqa, 
perintah melakukan rukyat itu adalah perintah berilat (beralasan), 
maksudnya perintah yang disertai alasan hukum (ilat) yang 
menerangkan mengapa diperintahkan demikian. Menurut kaidah 
fikhiah, hukum itu berlaku menurut ada atau tidak adanya ilat. 
Apabila ada ilatnya, maka hukum diberlakukan, dan apabila tidak ada 
ilatnya, maka hukum tidak diberlakukan. Ilat perintah rukyat adalah 
keadaan umat yang ummi (tidak kenal baca tulis dan hisab) pada 
zaman Nabi saw. Karena tidak mengenal baca tulis dan hisab, maka 
tidak mungkin orang pada zaman itu melakukan hisab. Untuk itu 
mereka diperintahkan menggunakan sarana yang mudah bagi mereka 
saat itu, yaitu melakukan rukyat.47 Ini ditegaskan oleh Nabi saw dalam 
hadis riwayat al-Bukhari dan Muslim sebagai berikut,

يَعْنِي  وَهَكَذَا  هْرُ هَكَذَا  سُْبُ الشَّ
َح

يَّةٌ لا نكَْتُبُ ولا ن مِّ
ُ
أ ةٌ  مَّ

ُ
أ إِنَّا 

ةً ثلَاثِيَن ]رواه البخاري ومسلم[. ينَ وَمَرَّ ِ
ةً تسِْعَةً وعَِشْر مَرَّ

Sesungguhnya kami adalah umat yang ummi; kami tidak bisa menulis 
dan tidak bisa melakukan hisab. Bulan itu adalah demikian-demikian. 
Maksudnya adalah kadang-kadang dua puluh sembilan hari, dan 
kadang-kadang tiga puluh hari[HR al-Bukhari dan Muslim].

45	  Slamet Hambali, Melacak Metode Penentuan Poso dan Riyoyo Kalangan Kraton Yogyakarta, 
IAIN Walisongo Semarang: 2003, hlm. 28

46	 Apalagi daerah tropis yang selalu berawan ketika sore menjelang magrib, jangankan bulan, 
matahari pun tidak kelihatan sehingga ru'yah mengalami gagal total.

47	 Prof. Dr. H. Syamsul Anwar, MA, Sistem Hisab Waktu Dalam Islam, dimuat dalam http://
tarjih.muhammadiyah.or.id/artikel-sistem-hisab-waktu-dalam-islam-detail-185.html, diakses 
pada 1 November 2012



273Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

3.	 Imkanur Rukyah

Imkanur-Rukyat adalah metode perpaduan antara Rukyat 
dan Falak Syar’i (hisab), dimana posisi hasil perhitungan memberi 
sinyalemen diterima atau tidaknya kesaksian perukyat dengan 
batas ketinggian hilal tertentu dan jarak bulan-matahari tertentu, 
dimana pada beberapa kasus yang terjadi di Indonesia seperti; kasus 
ditolaknya kesaksian perukyat Cakung dan Jepara pada penentuan 1 
Syawaal 1432 H (2011 M), dan ditolaknya kesaksian rukyat Cakung 
pada penentuan 1 Ramadhan 1433 H (2012 M). Ada beberapa peneliti 
yang membuat kriteria visibilitas hilal, diantaranya:
1)	 Limit Danjon menetukan batas yang mensyaratkan tinggi hilal 

>7 (derajat),
2)	 Muhammad Ilyas; 1) Memberikan kriteria visibilitas hilal dengan 

beda tinggi minimal 4 (derajat) untuk beda azimuth yang besar 
dan 10,4(derajat) untuk azimuth 0(derajat), 2) Dengan arc of light 
(beda tinggi bulan-matahari) bergantung pada beda azimuth 
dengan minimum 4(derajat) untuk beda azimuth yang besar dan 
10,4(derajat) untuk beda azimuth 0 (derajat).

3)	 Caldwell dan Laney memberikan syarat minimal tinggi bulan-
matahari >4(derajat)

4)	 Kriteria MABIMS (2-3-8), yaitu: 1)Tinggi hilal minimum 
>2(derajat), 2)Jarak sudut bulan-matahari harus >3(derajat), dan 
3) Umur bulan 8 jam. Karena untuk beberapa tahun ini pemerintah 
melalui Kementerian Agama menggunakan Kriteria MABIMS 
(2-3-8), akan ada beberapa masalah yang akan timbul terkait 
penggunaan kriteria tersebut, diantaranya: 1) Akan terjadinya 
perbedaan penentuan tanggal 1 bulan qamariah dengan Negara 
lain; 2) Contoh kasus pada penetapan 1 Ramadhan 1433 H, 
dimana Indonesia berbeda dengan 78 % Negara muslim (note; 
bukan Negara Islam) di dunia.

5)	 Kriteria Imkanur-Rukyat Thomas Djamaludin (LAPAN) atau 
dikenal dengan Kriteria Hisab Rukyat Indonesia, yaitu: 1) Jarak 
sudut bulan-matahari >6,4(derajat); dan 2) Beda tinggi bulan-
matahari >4(derajat).



274 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

D.	 PENENTUAN TANGGAL ORMAS ISLAM INDONESIA

1.	 Dewan Da’wah Islamiyah Indonesia (DDII)

Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia (DDII) didirikan pada 9 Mei 
1967, dengan Akte Notaris Syahrin Abdul Manan No. 4, tertanggal 
9 Mei 1967. DDII adalah organisasi dakwah dalam rangka untuk 
menyebarkan nilai-nilai Islam di tengah-tengah masyarakat Muslim 
Indonesia. Pendiri utama DDII adalah Mohammad Natsir, mantan 
anggota masyumi yang sangat kristis pada pemerintah pada era 
orde lama. Setelah berakhir dan bubarnya Masyumi, maka M. Natsir 
berkiprah dalam dakwah dan mendirikan DDII, dan beliau ditunjuk 
sebagai ketua pertama.

Berkenaan penentuan bulan komariyah, terutama bulan Ramadan 
dan Syawal, DDII mengikuti pemerintah Indonesia yaitu hisab 
imkanur rukyat dengan matlak Indonesia (wilayatul hukmi, wilayah 
Indonesia sebagai wilayah hukum). Sementara berkaitan dengan Idul 
Adha, DDII mengikuti hasil rukyat Mekah, yaitu mengikuti keputusan 
Pemerintah Saudi Arabia, dan mengabaikan keputusan pemerintah 
Indonesia manakala bertentangan dengan ketetapan Saudi Arabia. 
Karena Idul Adha erat kaitanya dengan peristiwa wukuf, sehingga 
keputusan berkenaan dengan peristiwa wukuf merupakan otoritas 
pemerintah Saudi Arabia. Dan wilayah lain termasuk Indonesia, 
mengikuti pemerintah Saudi Arabia. Dengan demikian, idul Adha 
diselenggarakan bersamaan dengan Saudi Arabia, dan mengabaikan 
rukyah atau hisab untuk mathlak Indonesia.48 

2.	 Persatuan Islam (PERSIS)

Persatuan Islam (PERSIS) berdiri pada hari Rabu tanggal 1 
Safar 1342 H/ 12 September 1923. PERSIS dikenal sebagai organisasi 
pembaharu yang terkenal cukup keras, terutama menyangkut 
purifikasi (pemurniaan) Islam. PERSIS banyak berkembang di Jawa 
Barat dan jawa timur, khususnya kawasan Bangil. Dan A. Hasan 
merupakan tokoh PERSIS yang sangat populer dan banyak tulisan-
tulisanya, terutama Tanya Jawab A. Hasan, dicetak berulang kali 
dan menjadi rujukan masyarakat luas. Bahkan menurut cerita 
sejarah, Ir. Soekarno banyak belajar Islam kepada A. Hasan dengan 

48	 Susiknan Ashari, “Hisab Ormas Islam”, disampaikan pada Pelatihan Hisab Kader Tarjih, di 
Universitas Muhammadyah Yogyakarta, 2008.



275Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

cara korespondensi. Karena soekarno di saat dalam pengasingannya 
banyak bertanya tentang Islam kepada A. Hasan, sehingan A. Hasan 
banyak mengirimkan buku-buku dan juga jawaban yang beliau tulis 
sendiri kepada mendiang presiden RI pertama tersebut. 

Berkenaan dengan penentuan awal dan akhir bulan komariyah, 
terutama bulan Ramadan, Syawal, dan Zulhijah, PERSIS pada awalnya 
menggunakan hisab  wujudul hilal sebagaimana yang digunakan oleh 
Muhammadiyah saat ini. Hanya saja dalam perkembanganya, PERSIS 
sejak 1422/1423 H, mulai mengadopsi teori imkanur rukyat, yang 
sebagaimana digunakan oleh pemerintah Indonesia (Departemen 
Agama). 

3.	 Hizbut Tahrir (HT)

Hizbut Tahrir (HT) merupakan organisasi trans-nasional 
kontemprer yang cukup terkenal. HT pertama kali dirintis di kota 
al-Quds (Jerussalem) oleh Taqiyuddin an-Nabhani, kemudian 
berkembang ke berbagai wilayah, seperti Timur Tengah, Eropa, Afrika, 
Asia termasuk Indonesia. Sementara di Indonesia, HT didirikan pada 
1981 oleh Abdurrahman al-Bagdadi dan tahun 1994 dikembangkan 
di Yogyakarta. 

Sikap HT (hizbut Tahrir) berkaitan dengan penentuan awal 
dan akhir bulan komariyah, terutama untuk Ramadan dan Syawal 
berpegang pada hasil rukyat global. Artinya, rukyah tidak terbatas 
pada suatu wilayah hukum tertentu saja, seperti Indonesia, tetapi 
seluruh dunia. Sehingga dimanapun tempat di dunia ini, ditemukan 
hilal (hilal dapat dirukyah), maka pada  pada malam itu di seluruh 
dunia diawali tanggal baru (bulan baru) tidak terbatas di daerah 
dimana hilal dapat dilihat. Untuk Idul Adha, HT mengikuti Mekah 
dengan menjadikan wukuf arafah sebagai standar. Pendapat ini 
sebagaimana yang dimilki oleh DDII. 

4.	 Nahdlatul Ulama (NU)

Nahdlatul Ulama (NU) merupakan salah satu organisasi Islam 
terbesar di Indonesia. NU didirikan pada 1345 H/1926 M oleh KH. 
Hasyim Asy’ari di Surabaya. NU dikenal sebagai organisasi yang 
mewakili kelompok tradisionalis Islam di Indonesia yang pada 
umumnya basis massanya di daerah pedesaan. NU merupakan 
organisasi dakwah yang menfokuskan pada pengembangan pondok 
pesantren sebagai saran pengkaderan dan penyebaran nilai-nilai 



276 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

tradisional NU.  
Berkaitan dengan persoalan penentuan awal dan akhir bulan, 

NU dikenal sebagai mazhab rukyah. Untuk penetuan Ramadan, 
Syawal, dan Zulhijah, NU menggunakan metode Istikmal dan 
rukyat. Istikmal adalah menyempurnakan bilangan bulan menjadi 
30, manakala hilal tidak bisa dirukyah. Sementara rukyah menurut 
NU adalah dapat dilihatnya hilal pada posisi 2 derajat di atas ufuk 
dengan mata kepala. Manakala ada rukyah di bawah 2 derajat, maka 
rukyahnya ditolak karena tidak sesuai dengan standard kemungkinan 
hilal dapat dirukyah. Dan NU mengadopsi matlak Indonesia sebagai 
wilayah hokum (wilayatul hukmi) bagi berlakunya rukyah. 

5.	 Muhammadiyah

Muhammadiyah merupakan organisasi Islam yang dikenal 
sebagai symbol mazhab hisab di Indonesia. Muhammadiyah 
didirikan pada tanggal 8 Zulhijah 1330 H/ 18 November 1912 M oleh 
KH.Ahmad Dahlan di Yogyakarta. Prinsip yang selalu dianut oleh 
persyarikatan Muhammadiyah adalah setia mengikuti perkembangan 
zaman, kemajuan sains dan teknologi yang menyelaraskan dengan 
hukum-hukum Islam. Hukum yang ditetapkan Muhammadiyah harus 
berangkat dari dalil Naqli Al-Qur’an dan As-Sunah Shahihah dan dari 
acuan pokok tersebut dikembangkan berdasarkan kaedah Ushul Fiqh. 

Muhammadiyah dalam penentuan awal bulan49 menggunakan 
sistem hisab hakiki wujudul hilal artinya memperhitungkan adanya 
hilal pada saat matahari terbenam. Hisab wujud al hilal, yaitu metode 
menetapkan awal bulan baru yang menegaskan bahwa bulan Qamariah 
baru dimulai apabila telah terpenuhi tiga parameter: telah terjadi 
konjungsi atau ijtimak, ijtimak itu terjadi sebelum matahari terbenam, 
dan pada saat matahari terbenam bulan berada di atas ufuk.50  

6.	 Departemen Agama

Departemen Agama RI merupakan unit kerja pemerintah yang 
mengurusi pembinaan keagamaan di Indonesia. Walaupun Indonesia 

49	 Dalam penetapan awal bulan Ramadhan dan Syawal, para ahli hisab Muhammadiyah yang 
tergabung dalam Majelis Tarjih dan Tajdid telah memberikan pendapatnya kemudian 
dituangkan dalam surat keputusan pimpinan pusat Muhammadiyah tentang penetapan awal 
Ramadhan dan Syawal.

50	 Majelis Tarjih Muhammadiyah, Pedoman Hisab Muhammadiyah, (Yogyakarta: Majelis Tarjih 
dan Tajdid Muhammadiyah, 2009)



277Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

bukan Negara agama, tetapi pembinaan keagamaan tetap dilakukan 
Negara dalam rangka terbinaanya kehidupan spiritual masyarakat. 
Walaupun ada kritikan, bahwa Negara tidak perlu ikut campur 
dalam kehidupan pribadi umat, dan pembinaan keagamaan cukup 
diserahkan kepada organisasi keagamaan yang memang konsern ke 
sana. Karena tidak sedikit persoalan koflik keagamaan justru muncul 
karena kebijakan Negara yang kliru dan tidak mengindahkan aspirasi 
masyarakat yang ada. 

Departemen agama mengintrodusir metode Imkanur Rukyat 
untuk mengetahui masuknya Ramadan, Syawal, dan Zulhijah. 
Imkanur Rukyah adalah suatu metode untuk mengetahui kemungkinan 
hilal awal bulan dapat dilihat (rukyah). Dan standard minimal yang 
dipergunakan departemen agama adalah 2 derajat di atas ufuk. 
Artinya kalau hilal berdasarkan perhitungan tingginnya dua derajat di 
atas ufuk, maka rukyat secara real dapat dilakukan kalau cuaca dalam 
keadaan cerah (tidak berawan). Untuk menetapkan masuk tidaknya 
bulan baru, Departemen tidak cukup dengan melihat hilal saja tetapi 
juga menunggu Sidang Itsbat yang dilakukan oleh kementerian agama 
pusat. Dan hasil siding itsbat dibelakukan untuk seluruh wilayah 
hokum Indonesia (Matlak Indonesia; wilayatul hukmi).

7.	 Majelis Ulama Indonesia (MUI)

Majelis Ulama Indonesia (MUI) merupakan organisasi yang 
mewadahi para ulama di Indonesia yang melakukan permusyawarahan 
hokum dan mejawab persoalan-persoalan yang berkembangan apakah 
atas permintaan atau tidak baik dari pemerintah, masyarakat, individu, 
atau organisasi massa Islam. MUI berdiri 26 Juli 1975 berdasarkan 
hasil Musyawarah Nasional Ulama se-Indonesia. Ketua MUI pertama 
adalah Prof Dr. HAMKA, seorang tokoh Muhammadiyah terkenal 
dan memiliki banyak karya. 

Dalam kaitanya dengan penentuan awal dan akhir bulan, MUI 
pada umumnya mengikuti semua hasil kepustusan pemerintah. Dan 
memilki pandangan yang sama dngan pemerintah (departemen 
agama), yaitu “Matlak yang digunakan adalah lokal, oleh karena itu 
Idul Adha tidak perlu mengikuti Saudi Arabia.”



278 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

F.	 PENENTUAN TANGGAL NEGARA-NEGARA  ISLAM

1)	 Rukyat yang diputuskan Qadli

Pelaksanaan Rukyat dilakukan oleh masyarakat, kemudian 
hasil dari rukyat tersebut diputuskan oleh qadli (hakim). Manakala 
sudah diputuskan oleh hakim, dan rukyat yang dilakukan masyarakat 
dinyatakan sah, maka keputusan tersebut mengikat kepada seluruh 
warga Negara untuk melakanakan itu. Model rukyat yang dipustuskan 
oleh qadli tersebut berlaku dibeberapa Negara, seperti Bangladesh, 
India, Pakistan, dan Oman.

2)	 Ijtimak Qabla al-Ghurub plus Moonset after Sunset di Mekah 
(wiladatul hilal)

Kerajaan Arab Saudi dikenal menggunakan hisab, yang metode 
hisab nya adalah ijtimak qabla al-ghurub plus moonset after sunset, 
yang kemudian dikenal dengan wiladatul hilal (kelahiran/kemunculan 
hilal). Teori tersebut mirip dengan muhammadiyah, hanya saja istilah 
yang dipergunakan agak berbeda, Muhammadiyah menggunakan 
istilah wujudul hilal, sementara Arab Saudi menggunakan wiladatul 
hilal. 

3)	 Mengikuti Saudi Arabia

Beberapa Negara Islam, tidak mengggunakan perhitungan 
mandiri, tetapi mereka mengikuti kerajaan Arab Saudi berkaitan 
dengan peritungan bulan qomariyah. Negara-negara tersebut adalah 
Qatar, Bahrain, Kuwait, Yemen, UEA (Uni Emirat Arab), dan Turkey.

4)	 Ijtimak Qabla al-Ghurub+Moonset 5 Minutes after Sunset

Mesir merupakan Negara di timur tengah yang terkenal. 
Berkenaan dengan penentuan awal dan akhir bulan, mesir 
menggunakan standard ijmk qabla al-ghurub plus monset 5 minuts 
after sunset. Hal ini agak berbeda dengan Saudi, Mesir menentukan 
standard bahwa hilal kemungkinan dapat dilihat selama 5 menit 
setelah matahari terbenam. 

5)	 Mengikuti kabar negara tetangga

Beberapa Negara lain, tidak menentukan sendiri tentang jatuhnya 
awal dan akhir bulan qamariyah, tetapi mereka mendasarkan pada 
kabar Negara tetangga. New Zealand, misalnya tidak menentukan 



279Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

sendiri, tetapi menunggu kabar dari negera terdekat yaitu, Australia. 
Demikian juga Suriname, menunggu kabar dari Guyana.

6)	 Ijtimak Qabla al-FAJR

Libya merupakan salah satu Negara Islam di afrika utara, Libiya 
dalam system kalendernya disamping mengadopsi kalender hijrah, 
juga menggunakan warisan perhitungan dari tradisi masyarakat 
Libiya. Sehingga dalam kaitanya dengan penamaan bulan agak berbeda 
dengan Negara-negara Arab lainya. Sementara dalam kaitanya dengan 
penentuan awal dan kahir bulan, Libiya menggunakan metode hisab 
Ijtimak qabla al-fajr, artinya matahari berkonjungsi sebelum fajr pada 
hari itu, maka sore pada malam berikutnya sudah berganti tanggal 
(bulan baru). 

7)	 Imkanur rukyat Negara-Negara Asia Tenggara (MABIMS)

Negara-negara di kawasan Asia tenggara, seperti Indonesia, 
Malaysia, Singapore, dan Brunai Darusalam, menggunakan metode 
Imkanur Rukyat untuk menetapkan awal dan akhir bulan qamariyah, 
khususnya untuk ramadhan, syawal, dan dzul Hijjah.Standard yang 
digunakan adalah >2 derajat di atas ufuk.

F.	 HISAB DAN PENYATUAN KALENDER 

INTERNASIONAL

Sampai saat ini di dunia Islam belum terdapat satu sistem 
kalender Islam internasional yang menyatukan sistem waktu Islam 
di seluruh dunia.51 Yang ada hanyalah kalender-kalender lokal 
yang berlaku di tempat tertentu saja. Oleh karena itu tidak heran 
sering terjadi perbedaan mencolok di kalangan umat Islam dalam 
menentukan momen-momen keagamaan penting. Keprihatinan 
terhadap kekacauan dalam pengorganisasian waktu seperti ini serta 
ketidakmampuan menepatkan pelaksanaan berbagai momen penting 
keagamaan secara selaras di seluruh dunia telah mendorong para 
pakar Muslim untuk memikirkan penyatuan sistem penataan waktu 
dalam bentuk suatu kalender kamariah Islam internasional sejak tiga 

51	 Dr. Susiknan Azhari, Hisab Dan Rukyat: Wacana Untuk Membangun Kebersamaan Di Tengah 
Perbedaan, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007), hlm. 24.



280 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

dasawarsa terakhir.52 Muhammadiyah menawarkan solusi dengan 
pemakaian hisab wujudul hilal sebagai alternatif pemecahan terhadap 
wacana penyatuan kalender Internasional.53 

Menurut Prof. Dr. Syamsul Anwar, MA54 bahwa pilihan terhadap 
metode hisab wujudul hilal, dan meninggalkan rukyat, adalah tepat 
dan kongkrit dengan alasan-alasan sebagai berikut:
1)	 Semangat Al Qur’an adalah menggunakan hisab. Hal ini ada 

dalam ayat “Matahari dan bulan beredar menurut perhitungan” 
(QS 55:5). Ayat ini bukan sekedar menginformasikan bahwa 
matahari dan bulan beredar dengan hukum yang pasti sehingga 
dapat dihitung atau diprediksi, tetapi juga dorongan untuk 
menghitungnya karena banyak kegunaannya. Dalam QS Yunus 
(10) ayat 5 disebutkan bahwa kegunaannya untuk mengetahui 
bilangan tahun dan perhitungan waktu.

2)	 Jika spirit Qur’an adalah hisab mengapa Rasulullah Saw 
menggunakan rukyat? Menurut Rasyid Ridha dan Mustafa 
Az-Zarqa, perintah melakukan rukyat adalah perintah ber-ilat 
(beralasan). Ilat perintah rukyat adalah karena ummat zaman Nabi 
saw adalah ummat yang ummi, tidak kenal baca tulis dan tidak 
memungkinkan melakukan hisab. Ini ditegaskan oleh Rasulullah 
Saw dalam hadits riwayat Al Bukhari dan Muslim,“Sesungguhnya 
kami adalah umat yang ummi; kami tidak bisa menulis dan tidak 
bisa melakukan hisab. Bulan itu adalah demikian-demikian. Yakni 
kadang-kadang dua puluh sembilan hari dan kadang-kadang tiga 
puluh hari”. Dalam kaidah fiqhiyah, hukum berlaku menurut ada 
atau tidak adanya ilat. Jika ada ilat, yaitu kondisi ummi sehingga 
tidak ada yang dapat melakukan hisab, maka berlaku perintah 
rukyat. Sedangkan jika ilat tidak ada (sudah ada ahli hisab), maka 
perintah rukyat tidak berlaku lagi. Yusuf Al Qaradawi menyebut 
bahwa rukyat bukan tujuan pada dirinya, melainkan hanyalah 
sarana. Muhammad Syakir, ahli hadits dari Mesir yang oleh 
Al Qaradawi disebut seorang salafi murni, menegaskan bahwa 
menggunakan hisab untuk menentukan bulan Qamariah adalah 
wajib dalam semua keadaan, kecuali di tempat di mana tidak ada 

52	 Prof Dr. Syamsul Anwar, MA, Hari Raya dan Problematika Hisab-Rukyat, (Yogyakarta: Suara 
Muhammadiyah,2008), hlm. 115-147.

53	 Prof Dr. Syamsul Anwar, MA, Hari Raya dan Problematika Hisab-Rukyat, hlm. 60-87.
54	 Prof. Dr. H. Syamsul Anwar, MA,  Sistem Hisab Waktu Dalam Islam, dimuat dalam http://

tarjih.muhammadiyah.or.id/artikel-sistem-hisab-waktu-dalam-islam-detail-185.html



281Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

orang mengetahui hisab.
3)	 Dengan rukyat umat Islam tidak bisa membuat kalender. Rukyat 

tidak dapat meramal tanggal jauh ke depan karena tanggal baru 
bisa diketahui pada H-1. Dr.Nidhal Guessoum menyebut suatu 
ironi besar bahwa umat Islam hingga kini tidak mempunyai 
sistem penanggalan terpadu yang jelas. Padahal 6000 tahun 
lampau di kalangan bangsa Sumeria telah terdapat suatu sistem 
kalender yang terstruktur dengan baik.

4)	 Rukyat tidak dapat menyatukan awal bulan Islam secara global. 
Sebaliknya, rukyat memaksa umat Islam berbeda memulai awal 
bulan Qamariah, termasuk bulan-bulan ibadah. Hal ini karena 
rukyat pada visibilitas pertama tidak mengcover seluruh muka 
bumi. Pada hari yang sama ada muka bumi yang dapat merukyat 
tetapi ada muka bumi lain yang tidak dapat merukyat.  Kawasan 
bumi di atas lintang utara 60 derajad dan di bawah lintang selatan 
60 derajad adalah kawasan tidak normal, di mana tidak dapat 
melihat hilal untuk beberapa waktu lamanya atau terlambat 
dapat melihatnya, yaitu ketika bulan telah besar. Apalagi kawasan 
lingkaran artik dan lingkaran antartika yang siang pada musim 
panas melabihi 24jam dan malam pada musim dingin melebihi 
24 jam.

5)	 Jangkauan rukyat terbatas, dimana hanya bisa diberlakukan ke 
arah timur sejauh 10 jam. Orang di sebelah timur tidak mungkin 
menunggu rukyat di kawasan sebelah barat yang jaraknya lebih 
dari 10 jam. Akibatnya, rukyat fisik tidak dapat menyatukan 
awal bulan Qamariah di seluruh dunia karena keterbatasan 
jangkauannya. Memang, ulama zaman tengah menyatakan 
bahwa apabila terjadi rukyat di suatu tempat maka rukyat itu 
berlaku untuk seluruh muka bumi. Namun, jelas pandangan ini 
bertentangan dengan fakta astronomis, di zaman sekarang saat 
ilmu astronomi telah mengalami kemajuan pesat jelas pendapat 
semacam ini tidak dapat dipertahankan.

6)	 Rukyat menimbulkan masalah pelaksanaan puasa Arafah. Bisa 
terjadi di Makkah belum terjadi rukyat sementara di kawasan 
sebelah barat sudah, atau di Makkah sudah rukyat tetapi di 
kawasan sebelah timur belum. Sehingga bisa terjadi kawasan lain 
berbeda satu hari dengan Makkah dalam memasuki awal bulan 
Qamariah. Masalahnya, hal ini dapat menyebabkan kawasan 



282 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

ujung barat bumi tidak dapat melaksanakan puasa Arafah karena 
wukuf di Arafah jatuh bersamaan dengan hari Idul Adha di ujung 
barat itu. Kalau kawasan barat itu menunda masuk bulan Zulhijah 
demi menunggu Makkah padahal hilal sudah terpampang di 
ufuk mereka, ini akan membuat sistem kalender menjadi kacau 
balau.55

Argumen-argumen di atas menunjukkan bahwa rukyat 
tidak dapat memberikan suatu penandaan waktu yang pasti dan 
komprehensif. Dan karena itu tidak dapat menata waktu pelaksanaan 
ibadah umat Islam secara selaras di seluruh dunia. Itulah mengapa 
dalam upaya melakukan pengorganisasian system waktu Islam di dunia 
internasional sekarang muncul seruan agar kita menggunakan hisab 
dan tidak lagi menggunakan rukyat. Temu pakar II untuk Pengkajian 
Perumusan Kalender Islam (Ijtima’ al Khubara’ as Sani li Dirasat Wad 
at Taqwimal Islami) tahun 2008 di Maroko dalam kesimpulan dan 
rekomendasi (at Taqrir al Khittami wa at Tausyiyah) menyebutkan: 
“Masalah penggunaan hisab: para peserta telah menyepakati bahwa 
pemecahan problematika penetapan bulan Qamariah di kalangan 
umat Islam tidak mungkin dilakukan kecuali berdasarkan penerimaan 
terhadap hisab dalam menetapkan awal bulan Qamariah, seperti 
halnya penggunaan hisab untuk menentukan waktu-waktu shalat”.56

G.	 PENENTUAN WAKTU -WAKTU SHALAT

Mengetahui waktunya sholat adalah termasuk syarat syahnya 
sholat. Sholat adalah salah satu ibadah yang ada batasan waktunya, 
batas awal dan akhirnya. Waktu sholat habis ketika datang waktu 
sholat berikutnya, kecuali waktu sholat shubuh yang berakhir ketika 
munculnya matahari   di ufuk timur. Yang dimaksud waktu sholat 
dalam pengertian hisab ialah awal masuknya waktu sholat. Waktu 
sholat ditentukan berdasarkan posisi matahari diukur dari suatu 
tempat di muka bumi. Menghitung waktu sholat pada hakekatnya 
adalah menghitung posisi matahari sesuai dengan yang kriteria yang 
ditentukan ditentukan.57 Firman Alloh didalam Al-Qur’an:

55	 Prof. Dr. H. Syamsul Anwar, MA,  Sistem Hisab Waktu Dalam Islam, dimuat dalam http://
tarjih.muhammadiyah.or.id/artikel-sistem-hisab-waktu-dalam-islam-detail-185.html

56	  ibid
57	 Majelis Tarjih Muhammadiyah, Pedoman Hisab Muhammadiyah, (Yogyakarta: 



283Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

نَا 
ْ
عََلهَُ سَاكِنًا ثُمَّ جَعَل

َج
لَّ وَلوَْ شَاءَ ل  رَبِّكَ كَيفَْ مَدَّ الظِّ

َى
لمَْ ترََ إِل

َ
أ

ًالِي  مْسَ عَليَهِْ دَل الشَّ
Apakah kamu tidak memperhatikan (penciptaan) Tuhanmu, 
bagaimana Dia memanjangkan (dan memendekkan) bayang-bayang; 
dan kalau dia menghendaki niscaya Dia menjadikan tetap bayang-
bayang itu, kemudian Kami jadikan matahari sebagai petunjuk atas 
bayang-bayang itu,(Al-Furqon 45) 

 َ سََناَتِ يذُْهِبْن
ْح
ِ النَّهَارِ وَزُلفًَا مِنَ اللَّيلِْ إِنَّ ال

ةَ طَرَفَي َال قِمِ الصَّ
َ
 وَأ

اكِرِينَ  رَى للِذَّ
ْ
يِّئاَتِ ذَلكَِ ذِك السَّ

Dan dirikanlah sembahyang itu pada kedua tepi siang (pagi dan 
petang) dan pada bagian permulaan daripada malam. Sesungguhnya 
perbuatan-perbuatan yang baik itu menghapuskan (dosa) perbuatan-
perbuatan yang buruk. Itulah peringatan bagi orang-orang yang ingat. 
(Hud 114)

إِنَّ  فَجْرِ 
ْ
ال وَقُرءَْانَ  اللَّيلِْ  غَسَقِ   

َى
إِل مْسِ  الشَّ لوُكِ  ُ لِد ةَ  َال الصَّ قِمِ 

َ
أ

نَ مَشْهُودًا  فَجْرِ كَا
ْ
قُرءَْانَ ال

Dirikanlah shalat dari sesudah matahari tergelincir sampai gelap 
malam dan (dirikanlah pula shalat) subuh. Sesungguhnya shalat subuh 
itu disaksikan (oleh malaikat) (Al-Isro’ 78).

مْسِ وَقَبلَْ  َمْدِ رَبِّكَ قَبلَْ طُلوُعِ الشَّ َىَل مَا يَقُولوُنَ وسََبِّحْ بِح ْ ع فَاصْبِر
طْرَافَ النَّهَارِ لعََلَّكَ ترَْض

َ
غُرُوبهَِا وَمِنْ ءَاناَءِ اللَّيلِْ فَسَبِّحْ وَأ

Maka sabarlah kamu atas apa yang mereka katakan, dan bertasbihlah 
dengan memuji Tuhanmu, sebelum terbit matahari dan sebelum 
terbenamnya dan bertasbih pulalah pada waktu-waktu di malam hari 
dan pada waktu-waktu di siang hari, supaya kamu merasa senang. 
(Thoha 130)

Majelis Tarjih muhammadiyah, 2009), hlm. 52.



284 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Dari beberapa ayat Al-Qur’an yang menerangkan kriteria-kriteria 
awal waktu sholat diatas kurang detail sehingga menimbulkan multi 
tafsir. Untuk memperkuat ayat Al-Qur’an diatas, berikut sebagian 
hadits yang secara rinci dan detail menerangkan waktu-waktu sholat.

 ِّ  النَّبِي
َى

م إِل
َال يلُ عَليَهِْ السَّ ِ

َّهِ قَالَ جَاءَ جِبْر عن جَابرُِ بْنُ عَبدِْ الل
دُ فَصَلِّ  مََّ مْسُ فَقَالَ قُمْ ياَ مُح َّهُ عَليَهِْ وسََلَّمَ حِيَن زَالتَْ الشَّ صَلَّى الل
الرَّجُلِ  ْءُ  فَي نَ  كَا إِذَا  حَتَّى  مَكَثَ  ثُمَّ  مْسُ  الشَّ مَالتَْ  حِيَن  هْرَ  الظُّ
َ ثُمَّ مَكَثَ حَتَّى  عَْرص

ْ
دُ فَصَلِّ ال مََّ ِ فَقَالَ قُمْ ياَ مُح

عَْرص
ْ
مِثلْهَُ جَاءَهُ للِ

هَا 
َّال

فَصَ فَقَامَ  مَغْربَِ 
ْ
ال فَصَلِّ  قُمْ  فَقَالَ  جَاءَهُ  مْسُ  الشَّ بتَْ  إِذَا غَا

فَقُ جَاءَهُ  مْسُ سَوَاءً ثُمَّ مَكَثَ حَتَّى إِذَا ذَهَبَ الشَّ بتَْ الشَّ حِيَن غَا
فَجْرُ 

ْ
هَا ثُمَّ جَاءَهُ حِيَن سَطَعَ ال

َّال
عِشَاءَ فَقَامَ فَصَ

ْ
فَقَالَ قُمْ فَصَلِّ ال

بحَْ ثُمَّ جَاءَهُ مِنْ  دُ فَصَلِّ فَقَامَ فَصَلَّى الصُّ مََّ بحِْ فَقَالَ قُمْ ياَ مُح فِي الصُّ
فَصَلَّى  فَصَلِّ  دُ  مََّ مُح ياَ  قُمْ  فَقَالَ  مِثلْهَُ  الرَّجُلِ  ْءُ  فَي نَ  كَا حِيَن  غَدِ 

ْ
ال

ْءُ الرَّجُلِ مِثلْيَهِْ  نَ فَي م حِيَن كَا َال يلُ عَليَهِْ السَّ ِ
هْرَ ثُمَّ جَاءَهُ جِبْر الظُّ

حِيَن  مَغْربِِ 
ْ
للِ جَاءَهُ  ثُمَّ   َ عَْرص

ْ
ال فَصَلَّى  فَصَلِّ  دُ  مََّ مُح ياَ  قُمْ  فَقَالَ 

فَصَلَّى  فَصَلِّ  قُمْ  فَقَالَ  عَنهُْ   
ْ

يزَُل لمَْ  وَاحِدًا  وَقْتًا  مْسُ  الشَّ بتَْ  غَا
لُ فَقَالَ قُمْ  وَّ

َ ْأ
عِشَاءِ حِيَن ذَهَبَ ثلُثُُ اللَّيلِْ ال

ْ
مَغْربَِ ثُمَّ جَاءَهُ للِ

ْ
ال

قُمْ  فَقَالَ  ا  سْفَرَ جِدًّ
َ
أ بحِْ حِيَن  للِصُّ ثُمَّ جَاءَهُ  عِشَاءَ 

ْ
ال فَصَلَّى  فَصَلِّ 

ُّهُ َ هَذَينِْ وَقتٌْ كُل بحَْ فَقَالَ مَا بَيْن فَصَلِّ فَصَلَّى الصُّ
Dari Jabir bin Abdulloh, Bahwasanya Jibril datang kepada Nabi SAW, 
lalu berkata kepadanya: Bangunlah dan bershalatlah, maka Nabi 
pun melakukan shalat Dhuhur pada saat matahari telah tergelincir. 
Kemudian datang pula Jibril kepada Nabi pada waktu Ashar, lalu 



285Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

berkata: bangunlah dan bershalatlah, maka Nabi melakukan shalat 
Ashar pada saat bayangan matahari sama dengan panjang bendanya. 
Kemudian Jibril datang pula kepada Nabi waktu Maghrib, lalu 
berkata: Bangunlah dan bershalatlah, maka Nabi  melakukan shalat 
Maghrib, pada saat matahari telah terbenam. Kemudian Jibril datang 
lagi pada waktu Isya’ serta berkata: Bangunlah dan bershalatlah, 
maka Nabi  melakukan shalat Isya, pada saat mega merah  telah 
hilang. Kemudian datang pula Jibril pada waktu Subuh, lalu berkata: 
Bangunlah dan bershalatlah, maka Nabi  melakukan shalat Subuh 
pada saat fajar shadiq telah terbit. Pada keesokan harinya Jibril datang 
lagi untuk waktu Dhuhur, Jibril berkata: Bangunlah dan bershalatlah, 
maka Nabi melakukan shalat Dhuhur pada saat bayangan matahari 
yang berdiri telah menjadi panjang. Kemudian Jibril datang lagi 
pada waktu Ashar pada saat bayangan matahari dua kali sepanjang 
dirinya. Kemudian datang lagi Jibril pada waktu Maghrib pada saat 
waktu beliau datang kemarin juga. Kemudian datang lagi Jibril pada 
waktu Isya, diketika telah berlalu separuh malam, atau sepertiga 
malam, maka Nabi pun melakukan shalat Isya, Kemudian datang lagi 
Jibril   diwaktu telah terbit fajar shadiq, lalu berkata : Bangunlah dan 
bershalatlah Subuh,  sesudah  itu Jibril berkata : Waktu-waktu di antara 
kedua waktu ini, itulah waktu shalat.(HR Ibn Hibban dan an-Nasa’i)

Berdasarkan ayat-ayat dan hadits diatas dapat disimpulkan 
bahwa parameter-parameter yang digunakan untuk menentukan 
waktu sholat adalah dengan matahari.   Akhirnya disimpulkan oleh 
para ulama Madzahibul Arba’ah bahwa awal waktu sholat fardlu (5 
waktu) dan sholat sunah sebagai berikut:

1)	 DHUHUR

Dimulai ketika tergelincirnya matahari dari tengah langit(istiwa’) 
ke arah barat ditandai dengan terbentuknya bayangan suatu benda 
sesaat setelah posisi matahari di tengah langit, atau bertambah 
panjangnya bayangan suatu benda, sesaat setelah posisi matahari di 
tengah langit dan waktu Dhuhur berakhir ketika masuk waktu Ashar. 
Yang dimaksud tengah langit   bukanlah zenit, akan tetapi tengah-
tengah langit diukur dari ufuk timur dan barat.  Pada waktu zawal, 
yakni ketika matahari melewati garis zawal/istiwa’ (garis langit yang 
menghubungkan utara dan selatan) ada tiga kemungkinan arah 
bayangan benda yang berdiri tegak. 



286 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

1)	 Arah bayangan berada di utara benda tersebut, yaitu ketika 
matahari melintasi zawal, posisinya berada di belahan langit 
selatan, azimuth 180°.

2)	 Arah bayangan berada di selatan benda tersebut, yaitu ketika 
matahari melintasi zawal, posisinya berada di belahan langit 
utara, azimuth 0°/360°.

3)	 Tidak ada bayangan sama sekali, yaitu ketika matahari melintasi 
zawal, posisinya tepat berada di atas zenit yakni posisi matahari 
berada pada sudut 90° diukur dari ufuk. Di wilayah pulau Jawa 
fonemena ini hanya terjadi 2 kali di dalam setahun. Yang pertama 
antara tanggal 28 Februari sampai 4 Maret, sedangkan yang 
kedua antara 9 Oktober sampai 14 Oktober, di dalam bahasa 
Jawa, fonemena ini disebut dengan Tumbuk

Pada saat kondisi pertama dan kedua, bayangan suatu benda 
sudah ada pada saat zawal, sehingga masuknya waktu dhuhur adalah 
bertambah panjangnya bayangan suatu benda tersebut sesaat setelah 
zawal. Pada kondisi ketiga, pada saat zawal, suatu benda yang berdiri 
tegak tidak menimbulkan bayangan sedikitpun, sehingga masuknya 
waktu Dhuhur adalah ketika terbentuknya/munculnya bayangan 
suatu benda sesaat setelah istiwa’/zawal. Panjang bayangan saat 
datangnya waktu Dhuhur ini akan berpengaruh pula pada penentuan 
waktu Ashar.58

2)	 ASHAR

Dimulai ketika panjang bayangan suatu benda, sama dengan 
panjang benda tersebut dan berakhir ketika masuk waktu Maghrib. 
Terkecuali pendapat Imam Abu Hanifah, bahwa masuknya waktu 
Ahsar ialah ketika panjang bayangan suatu benda dua kali dari panjang 
bendanya. Dalam perhitungan waktu Ashar panjang bayangan pada 
waktu Dhuhur yang merupakan panjang bayangan minimum perlu 
diperhitungkan, karena suatu saat mungkin panjang bayangan saat 
Dhuhur itu lebih panjang dari tinggi benda itu sendiri.   Seperti di 
daerah Madinah yang lintangnya 24° 28’, pada bulan akhir bulan 
Desember  deklinasi matahari 23° sehingga pada saat Dhuhur sudut 
matahari sudah mencapai 47° lebih, dan tentunya pada saat Dhuhur, 
panjang bayangan suatu benda sudah melebihi panjang benda itu 

58	 Ibnu Zahid Abdo el-Moeid, Waktu Sholat Dan Cara Menghitungnya, dimuat dalam  http://
moeidzahid.site90.net/, diakses pada 1 november 2012.



287Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

sendiri. Sehingga waktu Ashar adalah ketika panjang bayangan 
sebuah benda sama dengan panjang benda tersebut ditambah panjang 
bayangan waktu Dhuhur.59 

3)	 MAGHRIB 

Dimulai ketika terbenamnya semua piringan matahari di ufuq 
barat yakni tenggelamnya piringan atas matahari di ufuk barat.  Waktu 
Maghrib berakhir ketika masuk waktu Isya’

4)	 ISYA’ 

Dimulai ketika hilangnya cahaya merah yang disebabkan 
terbenamnya matahari dari cakrawala dan berakhir ketika masuk 
waktu Shubuh. Menurut asumsi ahli hisab kita posisi matahari 
pada sa’at itu sekitar -18° dari ufuq barat, sebagian pendapat lainnya 
berkisar -15° sampai -17.5°. Sedangkan menurut Imam Abu Hanifah, 
ketika hilangnya cahaya putih yakni ketinggian matahari sekitar -19°

5)	 SHUBUH

Dimulai ketika munculnya Fajar Shodiq, yaitu cahaya keputih-
putihan yang menyebar di ufuq timur. Menurut asumsi ahli hisab kita 
posisi matahari pada sa’at itu sekitar -20° dari ufuq timur, sebagian 
pendapat lainnya berkisar -15° sampai -19.5°, munculnya fajar shodiq 
ditandai dengan mulai pudarnya cahaya bintang. Dan waktu Shubuh 
berakhir ketika piringan atas matahari muncul di ufuq timur.

وَمِنَ اللَّيلِْ فَسَبِّحْهُ وَإدِْباَرَ النُّجُوم
Dan bertasbihlah kepada-Nya pada beberapa saat di malam hari dan 
di waktu terbenam bintang-bintang (di waktu fajar) (Ath-Thuur 49).

6)	 DLUHA 

Dimulai ketika ketinggian matahari sekitar satu tombak yakni 
7 dziro’, dalam bahasa ahli hisab kita ketinggian matahari tersebut 
sekitar 4° 30’. Sedangkan menurut Imam Abu Hanifah ketinggian 
matahari sekitar dua tombak atau dalam ukuran ahli hisab 9°. Waktu 
Dluha berakhir ketika matahari tergelincir.

59	 Ibnu Zahid Abdo el-Moeid, Waktu Sholat Dan Cara Menghitungnya, dimuat dalam  http://
moeidzahid.site90.net/, diakses pada 1 november 2012.



288 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

7)	 IDUL FIHTRI & IDUL ADHA, 

Waktu sholat Idul Fitri & Idul Adha menurut imam Syafi’I dimulai 
ketika terbitnya matahari dari ufuk timur dan utamanya adalah pada 
saat masuknya waktu Dhuha dan berakhir pada saat zawal. Sementara 
menurut imam, Maliki, Hanafi dan Hambali masuknya waktu sholat 
Id adalah masuknya waktu Dhuha sampai zawal. 

8)	 NISFUL LAIL 

Nisful Lail (separuh malam) adalah waktu yang hampir terabaikan 
oleh ahli hisab ketika membuat jadwal sholat, padahal waktu ini sangat 
erat kaitannya dengan awal waktu sholat malam serta masuknya 
waktu Bermalam di Muzdalifah, Melempar Jumroh dan Mencukur 
rambut dalam manasik haji. Ada sebagian kalangan yang menghitung 
nisful lail ini dengan acuan jam 12 malam istiwak, akan tetapi definisi 
tersebut menurut syar’I kurang pas. Yang dimaksud separuh malam 
adalah separuh malam yang akhir dihitung dari waktu maghrib dan 
waktu shubuh. Misalnya tanggal 17 Nopember 2007 untuk wilayah 
Gresik, waktu Mahgrib = 17:29 WIB shubuh = 3:39 WIB. Maka nisful 
lail = 22:33:30 WIB / 23:19:18 Istiwak.60 

9)	 WAKTU IMSAK

Disamping waktu-waktu yang tersebut diatas, dalam hal ibadah 
puasa terdapat ketentuan (walaupun tidak wajib) waktu yang disebut 
Imsak. Yaitu jeda waktu sebelum masuknya waktu Shubuh berkisar 
sekitar 10 sampai 15 menit, untuk kehati-hatian. Jeda waktu tersebut 
tidaklah bententangan dengan sunnahnya mengakhirkan sahur 
sebagaimana banyak diriwayatkan dalam hadits dan tersirat dalam 
Al-Qur’an.

تِي  مَّ
ُ
تزََالُ أ

َال
بِي ذَرٍّ قَالَ: قَالَ رسَُوْلُ الِله صَلَّى الُله عَليَهِْ وسََلَّمَ 

َ
عَنْ أ

حُوْرَ رُوا السَّ خَّ
َ
فْطَارَ وَأ لوُا اِإل مَاعَجَّ ٍ

َيْر بِخ
 Dari Abu Dzar beiau berkata: Bersabda Rosululooh SAW. “Ummatku 
akan selalu dalam kebaikan selama mereka menyegerakan berbuka 
puasa dan mengakhirkan sahur.  (Musnad Imam Achmad)

60	 Ibnu Zahid Abdo el-Moeid, Waktu Sholat Dan Cara Menghitungnya, dimuat dalam  http://
moeidzahid.site90.net/, diakses pada 1 november 2012.



289Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

يَطِْ 
ْخ
ال مِنَ  بْيَضُ 

َ ْأ
ال يَطُْ 

ْخ
ال لكَُمُ   َ يتَبََيَّن حَتَّى  بُوا  َ وَاْرش وا 

ُ  وَكُل
فَجْرِ 

ْ
سْودَِ مِنَ ال

َ ْأ
ال

 Dan makan minumlah kamu hingga terang bagimu benang putih dari 
benang hitam, Yaitu fajar. (QS. Al-Baqarah: 187)

Tanda-tanda waktu Shubuh adalah yang paling sulit diamati 
diantara tanda-tanda waktu sholat lainnya, karena itu untuk 
menghindari batalnya puasa karena keterbatasan kita dalam 
mengobservasi fonemena alam yang berkaitan dengan masuknya 
waktu Shubuh maka seyogyanya di beri batasan Imsak untuk ihtiyat. 

رْناَ مَعَ رسَُوْلِ الِله صَلَّى الُله عَليَهِْ وَ  عَنْ زَيدِْ بنِْ ثاَبتِْ قَالَ : تسََخَّ
َ آيةًَ ْسِيْن نَ قَدْرُ مَا بيَنَْهُمَا  خَم لَاةِ وَكَا  الصَّ

َى
سَلَّمَ ثُمَّ قُمْناَ إِل

 Dari Zaid bin Tsabit, berkata : “Kami sahur bersama Rosululloh SAW. 
Kemudian kami mununaikan sholat Shubuh, dan waktu antara sahur 
dengan sholat sekitar 50 ayat (membaca Al-Qur’an 50 ayat)”.

Disimpulkan oleh ahli hisab bahwa jeda bacaan 50 ayat antara 
sahurnya Rosululloh dan waktu Shubuh tersebut sekitar 10 sampai 15 
menit.

HISAB WAKTU SHOLAT

Untuk memudahkan 
kita dalam mengetahui awal 
masuknya waktu sholat 
kita bisa menggunakan 
perhitungan hisab, 
sehingga tidak harus 
melihat matahari 
setiap kali kita akan 
melaksanakan sholat. Dan 
waktu sholat yang pertama 
kali dihitung adalah awal waktu sholat Dhuhur karena waktu sholat 
inilah yang menjadi patokan untuk menghitung awal waktu sholat 
lainnya. Sebagaimana diketahui bahwa awal waktu Dhuhur adalah 



290 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

mulai tergelincirnya matahari,  itu berarti posisi matahari tepat di atas 
langit adalah jam 12:00 waktu istiwak. Untuk mendapatkan waktu 
daerah/Local Time maka waktu istiwak dikurangi tafawut yakni selisih 
waktu istiwak dengan waktu daerah.

H.	  PENENTUAN ARAH KIBLAT

1.	 Pengertian  Arah Qiblat
Qiblat berasal dari bahasa arab )القبلة( yang artinya arah dan 

menghadap.61 Yang dimaksud dengan qiblat adalah arah mata angin 
yang menuju ke Ka’bah di Makkah Al-Mukarraomah. Atau qiblat 
juga dimaknai sebagai bangunan ka’bah atau arah yang dituju kaum 
muslimin dalam melaksanakan sebagian ibadah.62 Adapun yang 
dimaksud dengan arah adalah arah dengan jarak terdekat, bukan arah 
sebaliknya (180°).63 Dimanapun kita berada ketika melaksanakan 
sholat, baik sholat sunnah maupun fardlu diharuskan menghadap ke 
arah qiblat. Dari empat mazhab, Hanafi, Maliki, Syafi’i dan Hambali 
sepakat bahwa salah satu syarat sahnya sholat adalah menghadap 
ke arah qiblat, yakni ke Ka’bah di Makkah Al-Mukarromah. Karena 
menghadap ke arah qiblat adalah menjadi syarat syahnya sholat, maka 
hukum untuk mengetahui arah qiblat adalah wajib. Firman Alloh 
dalam Al-Qur’an:

فَوَلِّ  ترَضَْاهَا  قِبلْةًَ  َنَّكَ 
ِّي

فَلنَُوَل مَاءِ  السَّ تَقَلُّبَ وجَْهِكَ فِي  نرََى   قَدْ 
وجُُوهَكُمْ  ُّوا  فَوَل كُنتُْمْ  مَا  وحََيثُْ  رََامِ 

ْح
ال مَسْجِدِ 

ْ
ال شَطْرَ  وجَْهَكَ 

قَُّ مِنْ رَبِّهِمْ وَمَا 
ْح
نَّهُ ال

َ
َعْلمَُونَ أ كِتاَبَ لَي

ْ
وتوُا ال

ُ
ينَ أ ِ

َّذ
شَطْرَهُ وَإنَِّ ال

ا يَعْمَلوُنَ  الُله بغَِافِلٍ عَمَّ

61	 Majelis Tarjih Muhammadiyah, Pedoman Hisab Muhammadiyah, (Yogyakarta: Majelis Tarjih 
muhammadiyah, 2009), hlm. 25.

62	 Prof. Dr. Susiknan Azhari, MA, Ilmu falak: Perjumpaan Khazanah Islam dan Sains Modern, 
(Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 2011), hlm.39.

63	 Contohnya kota Jakarta arahnya adalah sebelah barat kota Surabaya, kita tidak bisa 
mengatakan bahwa kota Jakarta adalah sebelah timur kota Surabaya, walaupun jika kita naik 
pesawat dari Surabaya ke arah timur mengelilingi dunia ini nantinya juga ketemu kota Jakarta, 
akan tetapi yang dimaksud arah adalah arah dengan jarak terdekat.



291Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Sungguh Kami (sering) melihat mukamu menengadah ke langit, maka 
sungguh Kami akan memalingkan kamu ke qiblat yang kamu sukai. 
Palingkanlah mukamu ke arah Masjidil Haram. Dan di mana saja 
kamu berada, palingkanlah mukamu ke arahnya. Dan sesungguhnya 
orang-orang (Yahudi dan Nasrani) yang diberi Al Kitab (Taurat dan 
Injil) memang mengetahui, bahwa berpaling ke Masjidil Haram itu 
adalah benar dari Tuhannya; dan Allah sekali-kali tidak lengah dari 
apa yang mereka kerjakan. (Al-Baqoroh 144)64

2.	 Menentukan Arah Qiblat

Arah Ka’bah yang berada di kota Makkah dapat diketahui dari 
tempat manapun di permukaan bumi ini dengan menggunakan ilmu 
ukur segitiga bola atau trigonometri bola (spherical trigonometri) yakni 
ilmu ukur sudut bidang datar yang diaplikasikan pada permukaan 
berbentuk bola yaitu bumi yang kita tempati. Untuk membayangkan 
arah qiblat, berikut ilustrasi segitiga bola arah qiblat dalam bola dunia. 

Untuk menghitung arah qiblat, data-data yang diperlukan 
hanya dua yaitu koordinat Ka’bah dan koordinat lokasi perhitungan 
(markas).

1. Lintang Ka’bah (φk).		  2. Bujur Ka’bah (λk).
3. Lintang markas (φ). 		  4. Bujur markas (λ).

64	 Selama di Madinah kurang lebih 16 bulan sejak hijrah, ketika sholat, Rosululloh SAW 
diperintahkan menghadap ke Baitul Maqdis di Palestina. Hal ini mengakibatkan orang-orang 
Yahudi yang saat itu mayoritas di Madinah seringakali mencemooh Rosululloh SAW, mereka 
berkata "Muhammad itu ambivalen, tidak mau menerima agama kita(Yahudi)akan tetapi 
sholatnya menghadap ke tempat suci agama kita". Karena sering mendapatkan serangan 
tersebut, setiap malam Rosululloh SAW. bermunajat kepada Alloh SWT untuk meminta 
petunjuknya. Akhirnya keinginan Rosululloh SAW. Untuk kembali sholat menghadap ke 
ka'bah dikabulkan oleh Alloh SWT dengan turunnya ayat ke 144 surat Al-Baqoroh pada hari 
Senin 17 Rojab tahun kedua hijrah. Saat itu Rosululloh sholat di masjid Bani Salamah (Masjid 
Qiblatain).



292 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Adapun posisi ka’bah berdasarkan GPS adalah: 21° 25’ 25” 
lintang utara, 39 49’ 39” bujur timur. Setelah mengetahui posisi 
ka’bah, kemudian mencari data bujur dan lintang tempat yang akan 
di hitung arah qiblatnya, yang dapat diambil dari buku-buku geografi, 
seperti Atlas Indonesia dan Dunia, Taqwim Standar Indonesia, 
Tabel Geografis Kota-kota Dunia dan lain-lain. Disamping itu, 
untuk memudahkan mencari data lintang dan bujur tersebut, dapat 
menggunakan GPS (global positioning system),65 program komputer 
Encarta World Atlas, dan Google Earth.66 

Encarta Word Atlas Google Earth

Setelah azimut arah qiblat sudah diketahui, selanjutnya adalah 
mengukur dan menentukan arah kiblat tempat sesungguhnya. Yang 
dimaksud dengan mengukur dan menentukan azimut arah qiblat 
pada dasarnya adalah menentukan arah utara sejati terlebih dahulu, 
baru kemudian mengkalibrasikannya ke arah qiblat yang dimaksud. 
Ada banyak cara dan metode untuk menentukan arah utara sejati, 
mulai dari kompas, tongkat istimewa, dan alat survey (navigasi) yang 
berbasis satelit. 

2.1	 KOMPAS

Dari beberapa cara untuk menentukan arah utara sejati, kompas 
adalah pilihan yang paling mudah dijangkau, dan juga mudah 
pengaplikasiannya. Dari beberapa macam kompas, secara garis 
besar ada dua, yaitu Kompas Magnetik dan Kompas Digital. Kompas 

65	 Alat navigasi berbasis satelit yang didesain untuk mengkalkulasi lintang dan bujur, serta 
ketinggian suatu tempat di permukaan bumi.

66	 Ibnu Zahid Abdo el-Moeid, Menghitung Arah Qiblat Dan Menentukannya, dimuat 
dalam  http://moeidzahid.site90.net/, diakses pada 1 november 2012.



293Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

magnetik67 adalah kompas yang bekerja 
berdasarkan pengaruh medan magnet 
bumi yang membuat jarum magnet yang 
terdapat pada kompas magnetik selalu 
menunjuk ke arah Utara dan Selatan. 
Hanya saja kompas magnetik memiliki 
kelemahan, yaitu berupa Deviasi 
Magnetik68 dan Variasi Magnetik.69 
Sementara, kompas digital adalah kompas 
yang bekerja berdasarkan informasi dari 
satelit GPS (Global Positioning System) yang diolah dengan perhitungan 
yang rumit sehingga menghasilkan data koordinat dan arah qiblat 
lokasi dengan presisi. Kini telah banyak dibuat model kompas dengan 
menggunakan sistem digital. Bahkan sekarang telepon mobile sudah 
banyak yang dilengkapi kompas digital tersebut.

67	 Ada banyak macam jenis kompas magnetik dijual di pasaran, harga yang murah namun 
dengan ketelitian yang rendah pula dan ada kompas magnetik yang memiliki ketelitian cukup 
tinggi harganya cukup mahal diantaranya jenis Suunto, Brunton, Marine, Furuno dan lain 
lain.

68	 Deviasi adalah kesalahan baca jarum kompas yang disebabkan oleh pengaruh benda-
benda logam disekitar kompas, misalnya besi, mesin atau pengaruh alat-alat elektronik 
yang mengandung medan magnet seperti Dinamo Listrik, Handy Talky, dan Handphone, 
terutama saat transmit. Karena itu pada saat ini pengukuran arah qiblat dengan kompas 
magnetik sangat tidak dianjurkan, karena karakter bangunan sekarang cenderung terbuat dari 
beton dan lagi banyaknya medan listrik di sekitar kita, dimana akan sangat mempengaruhi 
penunjukan jarum kompas. Kompas magnetik ini mungkin masih relevan jika digunakan 
untuk daerah yang karakter bangunannya terbuat dari kayu dan jauh dari pabrik serta 
jaringan listrik. Deviasi dapat diabaikan bila kita yakin benda-benda berpengaruh tersebut 
tidak ada di sekitar kompas.

69	 Banyak orang yang mengira bahwa ujung jarum kompas menunjukkan arah utara sejati 
(True North), padahal tidaklah demikian. Jarum utara kompas menunjukkan arah utara 
magnetis (Magnetic North). Jarum kompas selalu mengikuti arah medan magnet bumi, 
karena kompleksnya pengaruh yang ada di permukaan bumi di setiap tempat, arus magnet 
bumi tidak selalu menunjukkan arah utara sebenarnya. Sudut antara utara magnet (Magnetic 
North) dengan utara sebenarnya (True North) dinamakan Variasi (Variation atau Deklinasi 
Magnetis/Magnetic Declination). Nilai variasi ini selalu berbeda di setiap waktu dan tempat. 
Lokasi magnet di Kutub Utara selalu bergeser dari masa ke masa. Kutub utara magnet Bumi 
pertama kali ditemukan pada tahun 1831 dan ketika diukur kembali pada tahun 1904, 
ternyata letaknya telah bergerak sejauh 50 kilometer. Penelitian terakhir yang dilakukan oleh 
The Geological Survey of Canada melaporkan bahwa posisi magnet ini bergerak kira-kira 40 
km per tahun ke arah barat laut.Ibnu Zahid Abdo el-Moeid, Menghitung Arah Qiblat Dan 
Menentukannya, dimuat dalam  http://moeidzahid.site90.net/, diakses pada 1 november 2012



294 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

2.2.	 BAYANG-BAYANG QIBLAT:QIBLAT DAY

Penentuan arah kiblat juga dapat menggunakan bayangan 
matahari pada saat matahari berada tepat diatas ka’bah, yang kemudian 
dikenal dengan istilah Qiblat Day (hari penentuan arah qiblat), Yaumu 
Roshdil Qiblah, atau Istiwaul A’dhom. Dalam setahun, matahari tepat 
diatas ka’bah terjadi dua kali yaitu pada tanggal 28 Mei pukul 16.18 
WIB (12:18 waktu Saudi) dan pada tanggal 16 Juli pukul 16.27 WIB 
(12:27 waktu Saudi). Pada saat itu semua bayangan benda yang berdiri 
tegak lurus akan menghadap ke arah ka’bah.70 Lihat gambar di bawah 
ini:

 

Seperti diketahui bahwa bayangan matahari terpendek (bahkan 
tidak ada bayangan sama sekali) adalah ketika posisi matahari 
berada di titik zenith. Pada saat Qiblat Day, matahari benar-benar 
diatas Ka’bah sehingga benda yang berdiri tegak di sekitar Ka’bah 
(Makkah) tidak menimbulkan bayangan sama sekali. Fenomena 
Istiwa Utama (Istiwaul A’dhom) terjadi akibat gerakan semu matahari 
yang disebut gerak tahunan matahari (musim). Matahari terlihat dari 
bumi mengalami pergeseran 23,5˚ LU sampai 23,5˚ LS. Pada saat 
nilai azimuth matahari sama dengan nilai azimuth lintang geografis 
sebuah tempat maka di tempat tersebut terjadi Istiwa Utama yaitu 
melintasnya matahari melewati zenith. Dalam bahasa sederhana 
Istiwa Utama adalah saat Dhuhur dimana nilai deklinasi matahari 
sama dengan lintang tempat. Dalam bahasa Jawa peristiwa ini disebut 
dengan Tumbuk. Tumbuk terjadi di wilayah Jawa juga dua kali. Yang 
pertama antara tanggal 28 Februari sampai 4 Maret, sedangkan yang 
kedua antara 9 Oktober sampai 14 Oktober. Pada saat tumbuk yang 

70	 Ibnu Zahid Abdo el-Moeid, Menghitung Arah Qiblat Dan Menentukannya, dimuat 
dalam  http://moeidzahid.site90.net/, diakses pada 1 november 2012



295Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

kedua matahari sangat menyengat karena bertepatan pada musim 
kemarau.71

Tidak semua wilayah 
bisa memanfaatkan fonemena 
Istiwaul A’dhom yang terjadi 
di kota Makkah ini. Secara 
umum negara-negara yang 
bisa memanfaatkan qiblat 
day ini hanya negara yang 
perbedaan waktunya tidak 
lebih dari 5 jam dengan waktu Makkah, atau bujurnya tidak lebih dari 
90º dari Makkah ke barat mupun ke timur. Penentuan qiblat pada saat 
Qiblat Day ini hanya bisa digunakan oleh kaum muslimin dari tiga 
benua yaitu Asia, Afrika dan Eropa, sementara Amerika dan Australia 
tidak bisa memanfaatkan momen ini karena pada saat tersebut di 
Amerika matahari belum terbit dan di Australia matahari sudah 
tenggelam di ufuk barat. Wilayah Indonesia juga bisa memanfaatkan 
fonemena ini kecuali Indonesia bagian timur. 

2.3.	 THEODOLITE

Theodolite adalah alat yang 
digunakan untuk mengukur 
sudut horisontal (Horizontal 
Angle = HA) dan sudut vertikal 
(Vertical Angle = VA). Alat ini 
banyak digunakan sebagai piranti 
pemetaan pada survey geologi 

dan geodesi. Dengan berpedoman pada posisi dan pergerakan benda-
benda langit misalnya matahari sebagai acuan atau dengan bantuan 
satelit-satelit GPS maka theodolite akan menjadi alat yang dapat 
mengetahui arah secara presisi hingga skala detik busur. Dengan 
theodolite digital kita bisa mengukur arah qiblat dengan lebih presisi 
dari pada dengan media lainnya.

71	 Ibnu Zahid Abdo el-Moeid, Menghitung Arah Qiblat Dan Menentukannya, dimuat 
dalam  http://moeidzahid.site90.net/, diakses pada 1 november 2012



296 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



297Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

DAFTAR PUSTAKA

‘Abidin, Muhammad Amin Asy-Syahir bi Ibn, 1994, Rad al-Muhtar ‘Ala 
ad-Dur al-Mukhtar Syarh Tanwir al-Absar, Bairut: Dar al-Kutub al-
Ilmiyyah.

Abdul Rohman, Shaikh, 1972, Punishment of Apostasy in Islam, Lahore, 
Pakistan: Institute of Islamic Culture.

Abdurrahman, Asjmuni 2003. Qawa’id Fiqhiyyah, Arti, Sejarah, Dan Be-
berapa Qa’idah Kulliyah. (Yogyakarta: Suara Muhammadiyah).

Abu Thalha bin Abdus Sattar, Tata Busana Parasalaf, Solo, Zamzam, 2008. 
Makalah tentang Aurat Wanita

Abu Yusuf, Muhamad, 1963, Kitab al-kharaj, Cairo: al-Matba’a al-Salafiyya.
Adz-Dzakiey, Hamdani Bakran, Prophetic Intelligence. Yogyakarta: Pener-

bit Islamika. 2004 
Adzim, Moh. Fauzil (2002). Kado Pernikahan untik Istriku. Yogyakarta: 

Mitra Pustaka.
Afandi, M. Yazid. 2009. Fiqh Muamalah dan Implementasinya Dalam Lem-

baga Keuangan Syariah. Yogyakarta: Logung Pustaka. 
Ahmad Hanafi, Asas-asas Hukum Pidana Islam, Bulan Bintang, Jakarta, 

1967
Ahmad Wardi Muslich, Hukum Pidana Islam, Sinar Grafika, Jakarta, 2005
Ahnan Mahtuf, Risalah Fiqih Wanita, Surabaya, Terbit Terang
Ahsin Sakho Muhammad, (ed.). Ensiklopedi Hukum Islam,Jilid I, Kharis-

ma Ilmu, Bogor,tt 
Al Maraghi, Ahmad Musthafa. Tafsir Al Maraghi, Semarang: Toha Putra, 

1993



298 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Al Munawar, Said Agil Husain, Aktualisasi Nilai-nilai Qur’ani Dalam Sistem 
Pendidikan Islam, Jakarta: Ciputat Press. 2003

Al Qurtubi, Tafsir Al Qurtubi, Jakarta: Pustaka Azam. 2007
Al Syaikh, Yasin Ibrahim, Kitab Zakat Hukum, Tata Cara dan Sejarah, Terj. 

Wawan Husin, Bandung: Marja. 2008
Al Zuhayly, Wahbah. Zakat Kajian Berbagai Mazhab. Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya. 2000
al-‘Asqalani, Ahmad Ibn ‘Ali Ibn Hajar, 2000, Fath al-Bari  Syarh Sahih 

Bukhari, Bairut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.
Al-Atsari, Abu Ishaq Muslim,  Proses Syar’i Sebuah Pernikahan. Majalah 

AsySyariah Edisi 039 [Online] Tersedia: http://asysyariah.com/
proses-syar%E2%80%99i-sebuah-pernikahan.html [28 September 
2012]

al-Barry, M. Dahlan. Y, dan Yacub, L.Lya Sofyan, 2003, Kamus Induk Istilah 
Ilmiah, Surabaya: Penerbit Target Press.

al-Hattab, Abu ‘Abdullah Muhammad ibn Muhammad ibn ‘Abdurrahman 
al-Magribi al-Ma’ruf bi, 1995, Mawahib al-Jalil li Syarh Mukhtasar 
Khalil, Bairut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Ali, Mohammad Daud (2000). Pendidikan Agama Islam. Jakarta: PT Raja-
Grafindo Persada.

al-Kabisi, Muhammad ‘Abid ‘Abdullah, 2003, Hukum Wakaf, Depok: IIman 
Press.

Alma, Buchari, dan Donni Juni Priansa, 2009, Manajemen Bisnis Syariah, 
Bandung: Penerbit Alfabeta.

Amalia, Euis amalia. 2005. Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam, Dari Masa 
Klasik Hingga Kontemporer. Jakarta: Asatrus. 

Amin, Ahmad Syadzirin, Definisi Hukum dan Pelaksanaan Nikah. [Online] 
Tersedia:http://tanbihun.com/fikih/definisihukum-dan-pelaksa-
naan-nikah/#.UFks6LJmTIY. [28 September 2012]

Amna, Mustafid. 2009. Oposisi. http://www.mustafidamna.com/content/
oposisi, (Diakses pada tanggal 21 Mei 2012)

An-Nabhani, Taqyuddin. 2002. Membangun Sistem Ekonomi Alternatif 
Perspektif Islam. Surabaya: Risalah Gusti



299Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

An-Naisaburi, al-Imam Abu al-Husain Muslim ibn al-Hajjaj, 1995, Sahih 
Muslim, Bairut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Anshori, Abdul Ghofur, Hukum dan Pemberdayaan Zakat Upaya Sinergis 
Wajib Zakat dan Pajak di Indonesia, Yogyakarta: Pilar Media. 2006

Antonio, Syafi’I. 2001.  Bank Syariah Dari Teori Ke Praktek. Jakarta: Gema 
Insani Press.

Arraiyah, Hamdar. Meneropong Fenomena Kemiskinan Perspektif AlQur’an, 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2007

Ash Shiddieqy, Hasbi, Pedoman Zakat. Semarang: PT Pustaka Rizki Putra. 
2009

Asmuni, M. Yusran, 1997. Dirasah Islamiyah 1 Pengantar Studi Al-Qur’an, 
Al-Hadits, Fiqh dan Pranata Sosial. (Jakarta: Raja Grafindo Persa-
da).

Asy Syawi, Taufiq Muhammad. 1997. Syura Bukan Demokrasi. Jakarta: 
Gema Insani Press

Asy-Syarbini, Syamsuddin Muhammad ibn Muhammad al-Khatib, 1994, 
Mugni al-Muhtaj ila Ma’rifah Alfaz al-Minhaj, Bairut: Dar al-Kutub 
al-Ilmiyyah.

Badawi, El-Said M.; Haleem, M. A. Abdel (2008), Arabic-Eng-
lish dictionary of Qur’anic usage, Brill Academic Publishers,  
hlm. 962, ISBN 9789004149489, diakses pada 28 Maret 2010.

Basyir, Ahmad Azhar Basyir. 1988. Asas-asas Hukum Muamalah. Yogya-
karta: Perpustakaan UII.

Bisri, Adib & Munawwir, Kamus Arab Indonesia Al Bisri, Surabaya: Pustaka 
Progresif. 1999

Budi Utomo, Setiawan. 2009. Oposisi dalam Perspektif Islam. Jakarta.
Chamid, Nur. 2010. Jejak Langkah Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam. Yog-

yakarta: Pustaka Pelajar.
Dahlan, Abdul Aziz et al. 1996. Ensiklopedi Hukum islam. Jakarta: Ichtiar 

Baru van Hoeve.
Dale Ti, Jickelman dan James Picastori.1998. Politik Muslim.Yogyakarta: 

PT Tiara Wacana.



300 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Departemen Agama (1992). Kompilasi Hukum Islam di Indonesia. Jakarta: 
Departemen Agama

Departemen Agama, Undang-Undang Perkawinan No. 1/1974 dan Per-
aturan Pelaksanaannya.

Departemen Agama. (2000). Al-Qur’an dan Terjemahnya. Bandung: CV 
Diponegoro.

Depdiknas. (2007). Kamus Besar Bahasa Indonesia, Edisi ketiga. Jakarta: 
Balai Pustaka.

Diunduh dari www.google.com, tgl23 Mei 2012, pada pukul 14.00 Kewa-
jiban Menutup Aurat: Bukti Islam Tidak Bias Gender, Abdullah al-
Mustofa, 2012

Djunaidi, Ahmad, dkk, 2008, Strategi Pengembangan Wakaf Tunai di Indo-
nesia, Jakarta: Direktorat Pengembangan Zakat dan Wakaf Depag 
RI

Esposito, john L.2002.Ensiklopedi Islam Modern.Mizan.Bandung.
Hadi, Muhammad, Problematika Zakat Profesi dan Solusinya Sebuah Tin-

jauan Sosiologi Hukum Islam, Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2010
Hafidhuddin, Didin & Juwaini Ahmad, Membangun Peradaban Zakat Me-

niti Jalan Kegemilangan Zakat, Ciputat: Institut Managemen Zakat. 
2007

Hafidhuddin, Didin, Budaya Kerja Amil Sebagai Prasyarat Kepercayaan 
Publik, Republika, 11 April 2011

Hafidhuddin, Didin, Gerakan Zakat dan Penanggulangan Kemiskinan, Re-
publika, 2 Agustus 2010

Hafidhuddin, Didin, Karakteristik Zakat, Republika 19 Juli 2009
Hafidhuddin, Didin, Konsistensi dan Penguatan Program Strategis Zakat, 

Republika, 3 Januari 2011
Hafidhuddin, Didin, Peran Penting Ulama dalam Mensyiarkan Zakat, Re-

publika, 24 Januari 2011
Hafidhuddin, Didin, Zakat dalam Perekonomian Modern, Jakarta: Gema 

Insani 2002
Hafidhuddin, Didin. Analisis Kinerja Zakat Nasional 2010, Republika, 6 

Januari 2011



301Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Hafidz Abdurrahman, Ushul Fiqih - Membangun Paradigma Berfikir 
Tasyri’i, Bogor, Al Azhar Press, 2003, hlm. 119-120

Hammad, Nazih, 1995, Mu’jam al-Mustalahat al-Iqtisadiyyah fi Lugati al- 
Fuqaha, Virginia:  al-Ma’had al-‘Alami li al-Fikri al-Islami

Hasan, M. Ali.2003.  Berbagai macam transaksi dalam Islam (fiqh mua-
malat). Jakarta: PT RajaGrafindo Persada.

Hilali, Syaikh Salim Bin Ied  Al. 2005. Ensiklopedi Larangan Menurut Al-
Qur’an Dan Sunnah. Bogor: Pustaka Imam Syafi’I.

Inayah, Gazi. Teori Komprehensif Tentang Zakat dan Pajak, Yogyakarta: Ti-
ara Wacana. 2003

Jalaluddin. Teologi Pendidikan. Jakarta: PT Grafindo Persada. 2001 
Langgulung, Hasan, 1989.  Manusia dan Pendidikan, Suatu Analisa Psikolo-

gi, Filsafat dan Pendidikan, (Jakarta: Pustaka Al-Husna).
M.D., Su’dan.1997.Al-quran dan Panduan kesehatan Masyarakat. PT Ama-

nah Bunda Sejahtera: Solo.
Mannan, M.A Mannan. Islamics, Theory and Practice (terj). Yogyakarta: 

PT. Dana Bakti Prima Yasa.
Misbah, Muhammad Taqi, 1996. Monoteisme, Tauhid sebagai Sistem Nilai 

dan Akidah Islam, (Jakarta: Lentera).
Mubarok, Jaih, 2008, Wakaf Produktif, Bandung: Simbiosa Rekatama Me-

dia.
Muhammad Bin Muhammad Abu Syahbah, Al-Hudud Fil Islam, Kairo1974
Muhammad, Drs. Ekonomi Mikro Dalam Perspektif Islam. Yogyakarta. 

2004
Natsir, Mohammad, 1973, “Arti Agama dan Negara”, Capita selecta”, Jakar-

ta: Bulan Bintang
Qahaf, Munzir, 2006, al-Waqf al-Islami: Tatawwuruhu, Idaratuhu, Tanmi-

yyatuhu, Damaskus: Dar al-Fikr.
Qardhawi, Yusuf. Hukum Zakat. Bandung: PT Pustaka Lentera Antar Nusa 

dan Mizan. 2004
Qudamah, asy-Syaikh al-Imam al-‘Alamah Ibn, t.th., al-Mugni, Bairut: Dar 

al-Kutub al-Ilmiyyah.



302 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Qutub, Sayid, Tafsir Fi Zhilalil Qur’an di bawah Naungan Al Qur’an, terj. 
As’ad Yasin, Jakarta: Gema Insani. 2000 jilid 1

Rasjid, Sulaiman H. Fiqih Islam. Bandung: Sinar Baru Algesindo. 2000
Rasjid, Sulaiman, (2000). Fiqh Islam (Hukum Fiqh Lengkap) Cet.33. Ban-

dung: PT Sinar Baru Agensindo.
Razak, Nasrudin. Dienul Islam. Bandung: PT Alma’arif. 1996
Rohayana, Ade Dedi, 2008. Ilmu Qawa’id Fiqhiyyah, Kaidah-Kaidah Hu-

kum Islam, (Jakarta: Gaya Media Pratama).
San’ani, al-Imam Muhammad ibn Isma’il al-Amir al-Yamani, 1988, Subul 

as-Salam Syarh Bulug al-Maram min Jam’i adillah al-Ahkam, Bairut: 
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Saputra Thoyib Sah, AQIDAH AKHLAK, Semarang, Toha Putra, 1996.
Sayyid Syabiq. Fiqh Sunnah. Bandung: PT Al Ma’arif. 1997 
Shihab, Quraish, Membumikan Al qur’an Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan. 2006
Shihab, Quraish, Wawasan Al qur’an: Tafsir Maudlu’I atas Pelbagai Persoa-

lan Ummat, Bandung: Mizan. 1996
Shihab, Quraish,, Tafsir Al Misbah, Pesan, Kesan dan Keserasian Al Qur’an, 

Jakarta: Lentera Hati 2005
Shobron, Sudarno. 2009. Studi Islam 3. Surakarta: LPID Universitas Negeri 

Surakarta
Sholahudin, Mohammad. 2011. Kamus Istilah Ekonomi, Keuangan Dan 

Bisnis Syariah. Jakarta: Gramedia.  
Sudarsono, Heri. Konsep Ekonomi Islam Suatu Pengantar. Yogyakarta. 

2007 
Surur, Naharus, Zakat Sebagai Sistem Distribusi Kekayaan, Republika, 10 

Januari 2011
Syafi’I, Imam, Ringkasan Kitab Al Umm, Jakarta: Pustaka Azam. 2007
Syaikh Mutawalli As-Syarawi, Fiqih Perempuan, Jakarta, AMZAH, 2009.
Syamsuri. (2004). Pendidikan Agama Islam 3. Jakarta: Erlangga 



303Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

Teungku Muhammad Hasbi Ash Shiddieqy, Pidana Mati Dalam Syariat 
Islam, Pustaka Rizki Putra, Semarang, 1998

Toha, Chabib, Kapita Selekta Pendidikan, Pustaka Pelajar, 1996
Tono, Sidik dkk. Ibadah dan Akhlak dalam Islam. Yogyakarta: UII Press. 

1998
Wahana, Paulus, Nilai Etika Aksiologis Max Scheler, Yogyakarta, Kanisius. 

2004
Wikipedia. (2010). Nikah. [Online]. Tersedia: http://id.wikipedia.org/wiki/

Pernikahan [25 September 2012] 
Wulandari, Indah, Memberdayakan Mustahik, Republika, 7 Januari 2011
Zakiah Darojat. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Perkasa. 2000
Zarkasyi, Muchtar, Pengelolaan Zakat Untuk Kepentingan Fakir Miskin, Re-

publika, 24 Januari 2011
Zuhdi, M. Najmuddin dan Elvi Na’imah (Penyunting).(2009). Studi Islam 

2, Surakarta: LPID UMS 

Sumber Internet
http://muslim.or.id/muslimah/pemimpin-wanita-dalam-tinjauan.html.
http://www.pkpu.or.id 
www.mui.or.id
http://ustadzsbu.blogspot.com/2009/04/oposisi-dalam-perspektif-islam.

html, (Diakses pada tanggal 21 Mei 2012)
http://arsiparmensyah.files.wordpress.com/2009/07/cewekjdleader.jpg.
http://arsiparmensyah.files.wordpress.com/2009/07/islam-family.jpg.
http://fiqihislam-vicky.blogspot.com/2010/01/ajaran-khitan-dalam-islam.

html
http://abufawaz.wordpress.com/2010/01/10/hukum-khitan-bagi-wanita
www.sanaki.com/wp-konten/loads/2010/09/demokrasi-persepektif-fiqih-

dalam-islam



304 Seri Studi Islam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM

http://alhafizh84.wordpress.com/2012/02/05/hukum-khitan-wanita
http://syafaatmuhari.wordpress.com/2011/09/05/teori-konsumsi-perspe-

ktif-konvensional-dan-ekonomi-islam 
http://www.voa-islam.com/news/indonesiana/2011/08/03/15711/


