WVISI IdNLS 143S

Pusat Pembinaan dan Pengembangan Studi Islam [ P35I ] adalah sebuah .
lembaga yang berada di bawah naungan Univ. Muhammadiyah Magelang. d I d O I O m
Dengan visi “ Menjadi pusat kajian dan pengembangan pemikiran

keislamanan yang berorientasi pada terwujudnya masyarakat religius yang

cerdas”. Dalam usaha untuk mewujudkan visi tersebut, P3S| menfokuskan
wilayah kerjanya pada tiga bidang. Pertama, Pembinaan Al Islam dan
Kemuhammadiyahan. Kedua, Pengembangan Dakwah Kaderisasi dan

kemahasiswaan. Ketiga, kerjasama, penelitian, penerbitan dan pengelolaan ZIS

Penulis:

Dr. Imam Mawardi Az., M.Ag.

Dr. H. Nuroddin Usman, Lc., MA.
Muis Sad Iman, S.Ag., MSI.

M. Tohirin Dimyathi, S.Ag., M.Ag.
Agus Miswanto, S.Ag., MA.

M. Zuhron Arofi, M. Pd.l.
Nasyitatul Jannah, S.Ag., MA.
Eko Kurniasih Pratiwi, SEI.MSI.

2 -
e -ﬂ

ATAS SUCI

Pusat Pembinaan dan Pengembangan Studi Islam
Universitas Muhammadiyah Magelang [P3SI UMM]
JI. Tidar 21 Kota Magelang, 56172
0293-362082, Fax. 0293-361004

J

-3
AJ
>
Z
>
—
>
w
O
=0
>
—
3

n
-
>
<

i
I

ISBN : 978-602-

8

Unggrd ot Povssn, Bolimons clinbiners Prosibifinn
oll7

6021811009

Pusat Pembinaan dan Pengembangan Studi Islam




Seri Studi Islam

PRANATA SOSIAL DI
DALAM ISLAM

PENULIS:

Dr. Imam Mawardi Az., M.Ag.
Dr. H. Nuroddin Usman, Lc., MA.
Muis Sad Iman, S.Ag., MSIL.

M. Tohirin Dimyathi, S.Ag., M.Ag.
Agus Miswanto, S.Ag., MA.

M. Zuhron Arofi, M.Pd.I
Nasyitatul Jannah, S.Ag., MA.
Eko Kurniasih Pratiwi, SEI.MSI

PUSAT PEMBINAAN DAN PENGEMBANGAN STUDI ISLAM
UNIVERSITAS MUHAMMADIYAH MAGELANG



2012

PENULIS:

Dr. Imam Mawardi Rz., M.Ag.

Dr. H. Nuroddin Usman, Lc., MA.
Muis Sad Iman, S.Ag., MSL

M. Tohirin Dimyathi, S.Ag., M.Ag.
Agus Miswanto, S.Ag., MA.

M. Zuhron Arofi, M.Pd.I
Nasyitatul Jannah, S.Ag., MA.

Eko Kurniasih Pratiwi, SEI., MSI.

EDITOR:
Agus Miswanto, MA.

DISTRIBUSI
Dede Asikin Noor, S.Ag.

ISBN : 978-602-18110-0-9
Cetakan pertama : Desember 2012

PENERBIT:
Pusat Pembinaan dan Pengembangan Studi Islam (P3SI)
Universitas Muhammadiyah Magelang (UMM)

ALAMAT:

Kampus 1 Universitas Muhammadiyah Magelang
JI. Tidar 21 Kota Magelang, 56126.

Telp: (0293) 362082 Pesawat 130



PENGANTAR

Alhamdulillah, segala puji bagi Allah SWT yang telah melimpahkan
rahmat dan karunia-Nya kepada hamba-hamba-Nya yang beriman dan
beramal shaleh. Shalawat serta salam semoga senantiasa tercurahkan
kepada nabi akhiruz zaman, junjungan umat, dan teladan kebajikan,
Rasulullah Muhammad SAW, beserta keluarga, sahabat, dan juga umat-
nya yang setia pada sunnah dan manhaj-nya. Amin.

Berangkat dari kesadaran bahwa knowlegde is power (pengetahuan
adalah kekuatan), maka penyebaran ilmu pengetahuan adalah kunci
bagi tumbuhnya kekuatan-kekuatan masyarakat, dimana masyarakat
semakin berdaya dan mampu memberdayakan dirinya karena faktor
ilmu, pengetahuan, dan ketrampilan yang mereka miliki. Penulisan
buku seri studi Islam yang terus dilakukan oleh Pusat Pembinaan Dan
Pengembangan Studi Islam (P3SI), adalah karena faktor kesadaran tersebut.
Yang tujuan utamanya adalah menyedian bahan ajar dan pegangan bagi
mahasiswa. Dengan tersedianya bahan ajar tersebut, mahasiswa semakin
mudah mendapat akses pengetahuan, sehingga mempercepat transfer of
knowledge dan transfer of values. Dengan demikian, harapan terhadap
out put mahasiswa yang berkualitas dari process of learning tidak sekedar
jargon (wacana) belaka. Di samping itu, buku ini diharapkan dapat
memberikan sumbangsih (kontribusi) yang positif bagi tumbuhnya
kesadaran (consiousness) masyarakat, serta memperkaya wacana, referensi,
dan khazanah kajian Islam di Indonesia.

Buku yang berada di tangan anda ini adalah membahas tentang
pranata sosial Islam. Istilah “Pranata Sosial Islam” nampaknya belum begitu
populer di kalangan pembaca. Walaupun demikian, secara subtansial
kajian pranata sosial Islam telah menjadi salah satu bagian penting tema-
tema di dalam figh, etika, dan lain-lain. Dalam buku ini, kajian diawali
dengan pengantar pranata sosial islam (bab 1), kemudian bab II sampai
bab V mengkaji tentang persoalan harta, bisnis, dan distribusi kekayaan
seperti zakat, warisan, wasiat, dan hibah. Sementara bab VI sampai VIII
berbicara tentang pranata keluarga dan individua dalam kaitanya dengan
kehidupan sosial, seperti pranata perkawinan, busana, makan-minum,

Senc Stude Tolam iii
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



pranata aqiqah, kurban, dan khitan. Bab IX dan X membahas tentang
pranata kenegaraan, seperti pranata politik di dalam Islam, yaitu mengkaji
tentang prinsip-prinsip dan wacana politik kenegaraan di dalam Islam;
dan pranata hukum pidana, yaitu aturan-aturan yang mengatur tentang
hukuman terhadap pelanggaran pidana baik bagi individu maupun social.
Walaupun hukum pidana Islam belum menjadi pranata social yang hidup
di tengah masyarakat Indonesia, paling tidak semangat untuk membangun
prinsip-prinsip hukum yang berkeadilan menjadi pertanda bagi penegakan
hukum yang berdimensi spiritual. Dan kajian di dalam buku ini dikahiri
(bab XI) dengan kajian tentang pranata waktu, kajian yang penting tapi
sering ditinggalkan, yaitu mengkaji tentang penanggalan, arah dan
penentuan waktu. Diangkatnya tema tersebut untuk memberikan jawaban
terhadap realitas perbedaan yang tak terelakan bagi kemunculan kalender,
cara penentuan waktu, dan arah qiblat yang bermacam-macam di dunia
Islam.

Penerbitan buku ini tidak akan terlaksana kalau tidak ada dukungan
dari berbagai pihak. Untuk itulah, kami berterimasih kepada bapak rektor
UMM dan bapak-bapak di BPH yang selalu memberikan motivasi dan
dukungan luar biasa. Demikian juga, kami sangat berterima kasih sekali
kepada para kontributor yang telah bersedia meluangkan waktunya untuk
menulis dan berbagai pengetahuan dengan para pembaca. Untuk itulah
sebagai apresiasi, sekali lagi kami mengucapkan trimakasih semoga Allah
memberikan limpahan pahala yang tidak ternilai jazakumullah khairal
jaza’. Dan last but not least, penyajian kajian dalam buku ini bukanya
tanpa cacat dan tanpa kekurangan. Untuk itulah, saran dan kritik yang
membangun sangat kami harapkan. Sehingga penerbitan-penerbitan
berikutnya dapat menjadi lebih baik dan berkualitas.

Magelang, 12 November 2012
Pusat Pembinaan dan Pengembangan Studi Islam (P3SI),
Universitas Muhammadiyah Magelang

Ketua,
Agus Miswanto, MA.

iv Senc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Daftar Isi

PENGANTAR ...ttt
DAFTARIST ..

BAB1
PENGANTAR PRANATA SOSIAL ISLAM ....cooeevevernnnnn.

MmO oW

Pengertian Pranata Sosial Islam..........ccccevevirvuinecsinnncnecnncnne
Sumber Pranata Sosial ISlam........ccoeeeveerrrrrrrnrrrsrncneneneeneneneeennes
Asas-Asas Pranata Sosial Islam ...........eeeeeeeeeeiiinnneeeeeecccinnneeeenn.
Kaidah-Kaidah Pranata Sosial Islam.........cccccccveeeeeerrrrneneeeennne.
Bidang-Bidang Pranata Sosial Islam...........ccceevveruvrrennncnnnnne.

BAB 2
PRANATA MUAMALAH ....coviiiiiiiiieieeeeeeeeeeee e

A.

Ketentuan Pokok Figh Muamalah..........cccccceviriiriieinncnnennnnen.
1. Pengertian Figh Muamalah .......ccccoccovvvencinvcncniccnennes
2. Ruang Lingkup Figh Muamalah.......c..cccccevivennivcnncnnnn.
3. Asas-Asas Figh Muamalah ........cccooveinnnccnncincccenee

Pandangan Islam Tentang Harta.........cccooevivnuinecnennncnecnncnne
1. Pengertian Harta ...
2. Kepemilikan dan Prinsip Pengelolaan Harta dalam Islam....

Konsep Akad dalam Figh Muamalah..........ccccevvvvuirncrnnnnnnen.
Pengertian AKad........cccooveeeinnirccinnicerccercceeeceeeaes
Dasar Hukum Aqad.......cocccoemecennicnrccerecceeeeceseenens
Asas-Asas AKad......cooeeiiiicircc e,
Macam-Macam AKad .......ccccovevceinncninncccrece e
Rukun dan Syarat AKad ........cccooeemeeieiniciniccrececneennes

U v W N =

PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



D. Transaksi Jual- Beli dalam Islam.........coeeeeeeeeeeeeeeeeeeeereeeeeeeeennnn. 25

1.  Pengertian Jual Beli.......ccccooviiuiinnicninicccrccceece 25
2. Dasar Hukum Jual Beli.....cccooviviiviininieieieieieereseeseseeeeeenene 26
3 Rukun dan Syarat Jual Beli.....cccocceuviernienecnicinicccircciennn, 27
4. Khiyar dalam Jual Beli......ccccoovieeiniiiicccercceees 28
5. Jual Beli yang dilarang .........c.cocccevevccunnenccinnenccrnncccneecnens 29
E. Akad-Akad yang digunakan dalam Lembaga Keuangan Syariah 35
1)  Murabahah.........ccooioioiiiiceeee e 35
2)  SAlAM oot s 37
3)  ISHSRN@ .ottt 39
4)  SYITKAR e 40
BAB 3
PRANATA ZAKAT ..ot 45
A. Definisi Zakat .......ccccovuevirnuiniiniinsiininneninniniininininenenen. 45
B. Zakat dalam Lintasan Sejarah .........ccoccevivviivucnniniecisncnnnenane 48
1. Sketsa Zakat Pada Masa Nabi dan Masa Sahabat ................... 48
2. Gambaran Umum Praktek Zakat di Indonesia...........cccc....... 52
C. Dasar Hukum Zakat ........c.ccocevvrenrinnuenecninsuenensenecnennnenennnenne 53
D. Fungsi dan Tujuan ZaKkat..........coeiveinneinecnecnnnennecnseennnenennens 56
E. Amil ZaKkat .......cooerviivuinniiniiiiinniinnicnicneenecsnesneeseesseseneens 57
F. Golongan Orang yang Wajib Zakat...........cceccevvurvrernvennrucnnucnane 60
G. Golongan yang Menerima Zakat .........ccooceeveeivuennnensecnsnensnenane 61
H. Karakteristik ZaKat.........cccovervruenruinnensscnscnnsecnsucnscnnecnsecssnenne 62
I. Hikmah disyari’atkanya Zakat..........ccceceeruirrvernrucnscrnsenssecnsncnane 66
BAB 4
PRANATA WAKAF, WASIAT, DAN HIBAH ................... 69
A. Hukum Wakaf ......cccccvvimnirniinninniinecnicnneenecnnennecnecsnseseseens 69
1. Pengertian Wakaf .........cccovviiiinnicninicneceeeceeeeneene 69
2. Dasar Hukum Wakaf.......ccocoeoeurmiinnicccercccncciene 72
3. Unsur-Unsur Wakaf ........cccovvirnneennicereceencceneeees 76
4 Bentuk-Bentuk Wakaf........c.ccooeceiiniiiiniciccrccenes 89
B. Hukum Wasiat ........ccovuiviiniiniinrinienieninenenenenennnnnnsnenenenns 92
1. Pengertian Wasiat .......cccccoovvviiniininiinicincccces 92
2. Dalil disyariatkannya Wasiat........cccecoeuevuviivininincincninicincnnee. 92

vi Senc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



3. Hikmah disyariatkannya Wasiat.........ccocoeeeeurncccrnncccrnnnecnce 94
4. Hukum Wasiat......cccoorveennneereceneccneeceseeeseeseeseseene 94
5. Macam-Macam Wasiat .......cccoeceviieviniicnnciniicinccnccinieenes 95
6. Rukun Wasiat ......cocoeceueirecininicieceieeceeeeieeecneseeenens 96
7. Banyaknya Harta yang Boleh diwasiatkan .........c.ccocecccuvunencece. 96
CON 5 (1150101110 5 101 L 96
1. Pengertian Hibah.......cccoooiiiviiiiiiiiiiiccnnciccce, 96
2. Dalil disyariatkannya Hibah..........cccccvnivciinivcnnicincnnen. 97
3. Rukun Hibah ..o 98
4. Syarat-Syarat Hibah ..., 99
BAB 5
PRANATA KEWARISAN ....ooiiiiiiiiiieeiieeeieeeve e 101
A. Pengertian IImu Waris .......ccoccevervinerninncninncnecnennicnensecnnenas 101
B. Sejarah Kewarisan dalam Islam ...........cccoviniinnniininnnnnnennnnns 103
1. Pewarisan Pada Masa Pra Islam (Arab Jahiliyah)................... 103
2 Pewarisan Pada Masa Awal Islam dan Selanjutnya ............... 104
C. Sumber Hukum Kewarisan Islam.........ccccevcvvuevinnucninininucnnnnne 105
D. Hukum Mempelajari dan Mengajarkan Ilmu Waris................ 105
E. Hak dan Kewajiban Sehubungan Dengan Harta Waris........... 107
F. Sebab-Sebab Kewarisan Menurut Islam..........cccoecceeeeuenrucnncne 108
G. Rukun dan Syarat - Syarat Kewarisan..........ccceceevueniennnninennnnns 110
H. Hal-Hal yang Menggugurkan Hak Kewarisan .......cc.ccecceeueene. 111
I. Pengelompokan Ahli Waris dan Hak Masing-Masing............. 113
1. Ahli Waris Zaul Furudh. .......ccccooveininccccreccn, 113
2. Ahli Waris Ashabah:.......cccocooeiniiccceeceeeen, 115
3. Ahli Waris Zul Arham.......ccccovvevnnccnnccnneceeeceneenes 117
J. Penghapusan dan Pengurangan Hak Waris (Hijab) ................ 119
K. Masalah ‘Aul dan Radd .......cccoeuevervuinueiinnucnecsennecnennncsecnnens 121
L. Persoalan- Persoalan Kontemporer dalam Kewarisan Islam.. 123
1. Implementasi Keadilan dalam Konsep Waris Islam............... 123
2. Persoalan Waris Beda Agama..........cccocoeuveuervicinecunecnnicnneennes 125
3. Persoalan Kewarisan Anak Angkat........cccccoevvvcennicenncnee 127

Senc Studec Tolam D vii
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



4.  Persoalan Kewarisan Banci (Orang yang Memiliki Jenis

Kelamin Tidak Jelas). c..ccoovevveieieiiieiceeeeceeeeeeeeeeeeeveeene 128
5. Persoalan Kewarisan Orang Hilang ...........cccccceevcuvinicincinnnnes 129
BAB 6.
PRANATA PERNIKAHAN ..ot 133
A. Pengertian, Tujuan dan Prinsip-Prinsip Pernikahan .............. 133
L. Pengertian ... 133
2. TUJUAN. e 134
3. Prinsip-Prinsip Pernikahan........ccococvvvcnnnccnnnccnnccnnes 135
B. Hukum Pernikahan.........ccccocvveninniininninnicnenncnenncnsnenennnene 137
C. Rukun dan Syarat Pernikahan...........ccovviiviiniiniininninnnnnnnns 139
D. Prosedur Pernikahan............coieienienienenieneninennnnincnenns 143
1.  Mengenal Pasangan Hidup.......cocococevnecnnnccnncncecnnecnennen. 143
2. Nazhar (Melihat Calon Pasangan Hidup) .......ccccoeeuvincuvuncunnce 143
3. Peminangan (Khitbah)......cccocooiiiiiiiccee 144
4. Aqad Nikah....ooooi e 146
5. Walimatul ‘Urusy ..o 147
6. Setelah Akad Nikah ......cccoooiviiiniccicicerccccee 148
E. Hak dan Kewajiban Suami Istri......ccccovverrerivucnscnnecnsecnnncnnneen. 149
1. Kewajiban SUami......ccocoveeurinicreiriniciericcienecereceeeeeeeeene 149
2. Kewajiban IStri....coccuricuriciniciriciricircircrceeceeeeeeeeeeaee 150
F. Putusnya Pernikahan dan Akibat Hukumnya ...........ccccuceuunee. 150
L. Thalaqe. e 151
2. Fasakh..cccccc e 152
30 KRUIE o 152
G. Istilah dan Permasalahan-Permasalahan yang Berhubungan
Dengan Perceraian.........cceieeiiinieeininiieinnnieeinnieenee, 153
Lo SYIRAK cociicccc et 153
2. TAdaR.. e 153
3e LTAN i 154
A TL@ e 154
5. ZINAT e 155

viii € Sexc Studc Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



BAB 7

PRANATA BUSANA, MAKAN, DAN MINUM ............... 157
A. Pranata Busana (Figh Al-Libas) .....cccccoevevvuerrcnnerirucnscnnecnnnn. 157
1. Pengertian ... 157
2. Fungsi dan Tujuan Pakaian ... 161
3. Jilbab: Pakaian Wanita Muslimah .........c.cccevvvivininiiciiennne, 165
4. Kriteria dan Adab Berpakaian .........c.ccooeveeeeennnnnnnnene. 169
B. Pranata Makan dan Minum.........ceeeniinnenieninnineneneen. 173
1. Pengertian ... 173
2. Prinsip-Prinsip Makan dan Minum........cccceeeeueurerecrrineneeennn. 174
3. Makanan dan Binatang yang Halal ..........cccccoveiinnvcnncnce. 178
4. Makanan Haram ... 180
5. dalam Keadaan Darurat.......ccccoooeviivicviniinnicnicciciinee, 185
C. Kesimpulan ......ccovvvuiriiiiiiniiinniininiinininiiinnnenneessnnesssssesssees 185
BAB 8
PRANATA AQIQAH, QURBAN, DAN KHITAN ........... 187
A. Pranata AQiqah ......ccoireiiiieiniiiiiiiiininncce e 187
L. Pengertian ... 187
2. Hukum AqQiqah.....ccccooeeiiinccceeceeee e 187
3. Waktu AQiqah...ccccviciiicciiriccieccecee s 189
4. Jumlah Hewan Aqiqah ..o 190
5. Hikmah Akikah.....ccoccoooiiicceeceeee 191
B. Pranata QUrbam ........ccccoveeeeeiieeiiiirnneeeieeieinneeeeeeeeeeessssssesesesens 192
1. Definisi QUIDAN c.oovvivvieieieieieeecteeeeeet ettt sv e 192
2. Sejarah Qurban ... 192
3. Syariat dan Hukum Qurban.......c.ccccccevvccvinncccinnccininenee 193
4. Ketentuan Hewan dan Pembagian Daging Kurban .............. 194
5. Waktu dan Cara Penyembelihan Qurban ..........ccccccceceii 196
6. Persoalan Seputar Qurban.........c.cccceevrvvveninencncnencceeeenns 197
C. Pranata Khitan ... 200
1. Pengertian Khitan .......ocoocoemniienccnniccrcceecceneecene 200
2. Praktek Khitan di Berbagai Wilayah........cccccccveveuviiincncnnes 200
3. Urgensi Khitan ... 201
4. Hukum Khitan ... 202
5. Khitan Untuk Perempuan........c.cccoeveveuevrnececernccenneciereenens 204

Senc Stude Tolam ix
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



BAB 9

PRANATA POLITIK ISLAM ...couiiiiiiiiieeeieeeieeeeeeieeean 207

A, Pengertian ......eieiiiiiiiniiiiiiiieeieieenieeensieecnsaeee 207

1. Pengertian Bahasa.......c.ccccevvecirinnecinininccnccneccneeneene 207

2. Pengertian Istilah .....c..cccoovveuniiinicinicccccececeenes 208

B. Istilah-Istilah Penting dalam Fiqih Siyasah...........cccccceuenncnee. 209

1. Khilafah dan Khalifah ..., 209

2. Imamah dan Imam ..o, 209

3. Imarah dan Amir......ccceceeeeeens 210

4. Ahlul Halli Wal AQdi.....cccoeeverinieiriniieieiriceereceieseceeneeaes 210

5. Baiat (Teori Kontrak Sosial) .........ccoveevveiiiveieiceeeecevenene. 211

C. Paradigma Hubungan Agama dan Negara dalam Islam ......... 212

1. Paradigma IntegraliSrik.......c.cccoevnecueninccinneccinneccncceeene 213

2. Paradigma SimbiotiK.......ccccoouvieivciniiniiiiiciincce 214

3. Paradigma Sekularistik .........ccocccvumicirnnccnnccrcccrenee 215

D. Sistem Pemilihan Khalifah ..........ccoooenvenienininininnnninnnnnnns 216

E. Prinsip-Prinsip Ketatanegaraan dalam Islam..........c.ccceucu.ee. 217
1. Prinsip Al-Musawah dan Al-Ikha (Persamaan dan

Persatudaraan) ......cccooeeeevieiiiiiiieeeeeeeet ettt 217

2. Prinsip Al-Amanah (Akuntabilitas) .........cccocecervecrennccrennn. 218

3. Prinsip As-Salam (Perdamaian).........ccccoeeeuveveveuernnccesnenenennns 219

4.  Prinsip At-Tasamuh (Toleransi).........covvvevvvenerercrcceccenenns 219

5.  Prinsip Al-Huriyah (Kebebasan).........ccococeeuveveuerrenccucerenccnnes 219

6. Prinsip At-Tasyawur/As-Syura (Musyawarah)...........cccecuue. 220

7. Prinsip Al-Adalah (Keadilan, Keseimbangan, dan Moderasi).. 221

8.  Prinsip Al-Thaah (Ketaatan) ..........cccoocvveererevcrerrenercueereneenens 222

FE.  Politik Hubungan Internasional...........cccoeuevervuinerincnsucnennnenne 223

1. Pembagian Wilayah Dunia.......c.ccceeeuveuemncemncenccnceceerceennes 223

2. Dasar-Dasar Siyasah Dauliyah.......ccococeoeviccinnccnncncnnee. 225

3. Hubungan Internasional diwaktu Damai.......c.ccccevevcueurunencene. 226

4. Hubungan Internasional di Waktu Perang.........ccocccvceuneuence 227

5. Penghentian Peperangan dan Penyelesaian Persengketaan.. 229

G. Persoalan-Persoalan Politik Islam Kontemporer .................... 230

1.  Kepemimpinan Wanita.........ccceovviniininnicnniicnes 230

2. Oposisi dalam Islam .......cccoeeeeurnrcenneicrcer e 234

3. Demokrasi dalam Islam .........ccccoeuvieecininccnnccecccenee 236

X Senc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



BAB 10

PRANATA JINAYAH ..o 241
A. Definisi Tindak Pidana (Jarimah).........eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeereennn. 241
B. Pengertian Jinayah Atau Jarimah .........ccovvvviinninsinncnnncnnnnns 241
[T 5 11141111 -1 1 [P 242
L. Pengertian ... 242
2. Dasar HUKUM .....c.oovouieiiieiececeeecee et 243
3. Tujuan HuKuman.......ccccccceeeceeenes 244
D. Macam-Macam Jarimah .........uueeeeeeeeeieeiiiieiiieiieeiieineensssssesssennnns 244
1. Jarimah Hudud........ccooooiioiiiiciiceeeeeeeeeeeeeeve e 244
2. Tindak Pidana Kishash dan diat.........c.ccoevevivinivciiriciiienenne. 256
E. Tujuan dan Hikmah Pemidanaan..........cccceevuvvvuirnerivecnnncnnnenne 257
BAB 11
PRANATA WAKTU DANARAH ... 259
A. Pengertian dan Sejarah..........ccocevuirirniiniiniiniiinicnneniecnnnn. 259
1. Pengertian dan Istilah ......c.ccooeoeenccinciccccccn, 259
2. S€JArah e 262
B. Macam-Macam Penanggalan di Indonesia.........cccceeueeuerucncne 263
1.  Penanggalan Masehi.......cocccviernicrnicrnicrnicrneenecneenneenneennes 263
2. Penanggalan Cina (Tiongkok) .......cccccoveceeivniccennccninenecnnnn. 264
3. Penanggalan Jawa Islam.......ccococeueirinccinninccnneccrccieeenees 265
4. Penanggalan Hijriyah ... 266
C. Sistem Penanggalan Hijrah .......cccoovevnivnirvsinncnnicnncnncnnnnnnn. 267
Lo HISAD ettt 267
2. RUKYAh e 270
3. Imkanur Rukyah ..., 273
D. Penentuan Tanggal Ormas Islam Indonesia ..........ccooueeueeneene. 274
1. Dewan Da'wah Islamiyah Indonesia (Ddii) ......ccccocccueurueueneee. 274
2. Persatuan Islam (Persis) .......ccocevevrevveiereveeeeiereeerecreeeeeseeeeneens 274
3. Hizbut Tahrir (HE) oot 275
4. Nahdlatul Ulama (NU) ..ccoveveevirieieieeeeeeeeeereeee e 275
5. Muhammadiyah.....ccccooiiniccceccece s 276
6. Departemen Agama........ccccoveuereiinininiieiiiennens 276
7. Majelis Ulama Indonesia (IMUi) .......ccoeuevreeueurmnecrenninecrenreenens 277

Senc Stude Tolam xi
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



F. Penentuan Tanggal Negara-Negara Islam.......ccocervvrvucnnncnne 278
F. Hisab dan Penyatuan Kalender Internasional ...........c..ccceuene. 279
G. Penentuan Waktu -Waktu Shalat........c.ccoevevvveeirucnscniecinucnnncnane 282
H. Penentuan Arah Kiblat .........ccccovivvuiniininniininncnninncnsncnennnenne 290

1.  Pengertian Arah Qiblat........cccoovvicrnnicnnccrccnece 290

2. Menentukan Arah Qiblat..........ccccooevveveeveereieeeceeeeeeeeereren, 291
DAFTAR PUSTAKA ... 297

xii 0 Sex Studc Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Bab 1

PENGANTAR PRANATA SOSIAL ISLAM

A. PENGERTIAN PRANATA SOSIAL ISLAM

Beberapa ahli sosiologi menterjemahkan pranata social dengan
istilah yang berbeda-beda. Ada yang mengemukakan dengan lembaga
kemasyarakatan, bangunan social ataupun lembaga social. Pranata
berarti sistem tingkah laku social yang bersifat resmi serta adat istiadat
dan norma yang mengatur tingkah laku manusia di masyarakat.
Dengan demikian pranata social erat hubungannya dengan budaya
manusia. Bagi ummat Islam tentu saja hal ini berasal dari ajaran dasar
yaitu pengembangan dari al-Qurian dan al-Hadits. Dilihat dari aspek
kesejarahan maka pranata social dalam masyarakat Islam yang pernah
menonjol adalah dalam bidang hukum, politik atau pemerintahan,
peradilan, keamanan, kesehatan dan kesejahteraan.’'

SUMBER PRANATA SOSIAL ISLAM

Sumber Hukum Islam adalah Wahyu Allah Swt yang dituangkan
di dalam al-Qur’an dan Sunnah Rasulullah SAW. Ayat-ayat al-Qur’an
yang berhubungan dengan hokum tidak banyak bila dibandingkan
dengan jumlah keseluruhan ayat. Demikian pula bila dibandingkan

1

M. Yusran Asmuni, 1997. Dirasah Islamiyah 1 Pengantar Studi Al-Quran, Al-Hadits, Figh dan
Pranata Sosial. (Jakarta : Raja Grafindo Persada), hlm.101.

Senc Stude Tolam 1
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



dengan masalah yang harus diberi ketetapan hokum yang selalu
muncul dalam kehidupan di dunia ini. Ayat-ayat al-Quran yang agak
terinci hanya hokum ibadah dan hokum keluarga. Namun demikian
secara umum Allah menerangkan bahwa semua masalah (pokok-
pokoknya) terdapat dalam al-Quran. Allah Swt berfirman: “Tiadalah
Kami alpakan sesuatupun di dalam al-Kitab” (Q.S. Al-Anam/6: 38).
Pada masa sahabat apabila mereka menghadapi suatu masalah
yang harus dipecahkan mereka lebih dahulu berpegang pada
nash al Quran kemudian al-Hadits. Namun apabila tidak ditemui
pemecahannya mereka berijtihad untuk menemukan hukumnya.
Dalam berijtihad mereka berpegang pada pengalaman dalam bidang
syariat, pergaulan mereka dengan Nabi dan rahasia-rahasia yang
terkandung dalam al-Qur'an dan al-Hadits. Terkadang mereka
menetapkan hokum dengan giyas yaitu mengqiyaskan sesuatu yang
ada nashnya. Terkadang pula hokum ditetapkan sesuai dengan
kemaslahatan dan menolak kemudharatan. Dengan demikian
para sahabat memperkaya bahkan mengembangkan hokum Islam.
Memang terdapat perbedaan pemahaman antara para mujtahid dalam
memahami yang tersurat atau tersirat dalam al-Qur’an dan al-Hadits,
lebih-lebih ketika Islam telah meluas dan ummat Islam mengenal
berbagai intuisi, pemikiran dan budaya dimana Islam berkembang.
Ketika masing-masing pemahaman itu mendapat pengikut maka
lahirlah apa yang dinamakan madzhab dalam figh. Madzhab itu
muncul dan berkembang dalam perjalanan sejarah Islam ketika
kondisi social, politik dan ekonomi menuntut keberadaannya. Dalam
literature Islam tentang madzhab dalam figh yang pertamakali dikenal
adalah yang beridentifikasi dengan kota tempat tinggal mujtahid/
pimpian madzhab. Maka dikenallah madzhab Kuffah, Madinah dan
Syiria. Sangat sulit untuk menentukan kapan madzhab itu muncul,
keberadaannya bertahap, tumbuh dengan perlahan-lahan menurut
kebutuhan situasi dan kondisinya dan menurut catatan sejarah, tidak
seorang mujtahid yang sengaja atau mengaku dirinya membentuk
madzhab. Dikalangan ulama/mujtahidin dalam ijtihadnya terdapat
perbedaan-perbedaan, mereka masing-masing mempunyai dasar
yang mereka pegangi, kemudian pendapatnya itu tersebar ke mana-

2

Ade Dedi Rohayana, 2008. Ilmu Qawa’id Fighiyyah, Kaidah-Kaidah Hukum Islam, (Jakarta :
Gaya Media Pratama), hlm.1

2 Senc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



mana dan dianut oleh masyarakat kaum muslimin.’

Pada abad II H/VIII M madzhab tidak lagi diidentifikasikan
dengan tempat melainkan dikaitkan dengan nama kelompoknya,
maka lahirlah Madzhab Ashhab Auzal (pengikut auza’i) di Syria,
Madhab Ashhab Abu Hanifah di Kuffah, Ashhab Malik Ibn Anas di
kalangan penduduk Madinah.

Selanjutnya padaabad III H madzhab-madzhab ini beridentifikasi
dengan nama seseorang, maka lahirlah madzhab Abu Hanifah (w. 150
H/767 M), madzhab Malik Ibnu Anas (w. 179 H/795 M), madzhab
Asy-Syafi’l (w. 204 H/820 M) dan madzhab Ibnu Hambal (w. 241
H/855 M). Sebenarnya masih banyak lagi madzhab, akan tetapi
empat madzhab itulah yang lebih dikenal dan dapat bertahan hingga
sekarang. Tampaknya yang mendorong timbulnya ilmu figh lebih
banyak didorong oleh kebutuhan agama. Lain halnya yang mendorong
timbulnya ilmu Tauhid/Kalam lebih didominasi oleh factor politik,
seperti timbulnya Madzhab Khawarij, dan Murjiah.

Sejak keberadaannya, madzhab figh itu menjadi panutan
atau identik dengan taklid, dan taklid dipandang sebagai sumber
keterbelakangan, maka mulai abad kesembilan belas Masehi yaitu
yang disebut abad kebangkitan ummat Islam, timbullah gerakan yang
mencanangkan kembali kepada al-Qurian dan al-Hadits atau setidak-
tidaknya dalam kondisi ittiba atau mengikuti metode berfikir yang
tertuang dalam kaidah usul figh atau kaidah fighiyah yang dipakai
oleh para imam madzhab yang disesuaikan dengan kondisi dan tempat
ia berada, yang pada gilirannya akan hilanglah fanatisme terhadap
madzhab tertentu. Hal ini didorong pula oleh kebutuhan kehidupan
yang semakin pragmatis akibat adanya tantangan modernisasi dan
globalisasi.*

ASAS-ASAS PRANATA SOSIAL ISLAM

Al-Quran mengajarkan kepada kita bahwa Allah yang Maha
Kuasa terlibat dalam penciptaan, dan bahwa tak ada wujud diwaktu
manapun yang tak memerlukan Allah.°. Termasuk adanya akal

3

4
5

M. Yusran Asmuni, 1997. Dirasah Islamiyah 1 Pengantar Studi Al-Quran, Al-Hadits, Figh dan
Pranata Sosial. (Jakarta : Raja Grafindo Persada), hlm.102.

M. Yusran Asmuni, 1997. Dirasah Islamiyah 1 ..., hlm.103-104.

Muhammad Taqi Misbah, 1996. Monoteisme, Tauhid sebagai Sistem Nilai dan Akidah Islam,
(Jakarta : Lentera), hlm.47.

Senc Stude Tolam 3
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



menyebabkan manusia mengenal generalitas berbagai hal serta garis-
garis utama kebenaran dan kebatilan. Tetapi dalam hal-hal mendetai
dan halus ia memerlukan tuntunan lain. Akal tidak mempunyai
kemampuan untuk melihat semua detail. Misalnya, semua orang
bijaksana tahu bahwa keadilan adalah baik, dan kedzaliman adalah
buruk. Tetapi mereka tak dapat membedakan detail-detail kasus
keadilan dan kedzaliman untuk menentukan dimana tepatnya
keadilan dan kedzaliman itu. Hal ini dapat sampai pada suatu titik
dimana kebenaran dipandang sebagai kebatilan, dan keadilan sebagai
kedzaliman. Allah Yang Maha bijaksana yang menciptakan manusia
untuk mencapai kesempurnaan secara sukarela tidak membiarkannya
tanpa tuntunan semacam itu. Allah telah menimpali kekurangannya
dalam pemahaman dan pengenalan dengan wahyu dan kenabian
(nubuwwabh). ¢

Tuntunan tersebut ada tuntunan umum dan tuntunan khusus.
Tuntunan umum yakni tuntunan yang meliputi kaum mukmin dan
kaum kafir, yang bajik maupun yang durhaka. Sedangkan tuntunan
khusus yakni tuntunan yang hanya untuk kaum mukmin, dimana
orang kafir tidak berhak atasnya. Tuntunan khusus hanya meliputi
orang-orang yang secara ikhlas beribadah kepada Allah Swt.”

Untuk memperoleh tuntunan khusus Ilahi dan sekaligus
terangkul dalam kewalian khusus Allah kita harus menghargai nikmat
Allah, membuang egoism dan menggantikannya dengan takwa. Ini tak
tercapai dengan slogan semata, tak akan didapat dengan melaksanakan
shalat belaka. Untuk itu hati manusia harus diserahkan kepada Allah
dan motif amal perbuatan haruslah suci. Semangat keakuan dan
kelompok harus dihapus dari kehidupannya; maksud dan tujuannya
haruslah hanya demi kesempurnaannya. Ia harus menghasratkan
tuntunan Allah bagi dirinya dan orang lain dan tidak menghendaki
apapun selain keridlaan Allah Swt.?

KAIDAH-KAIDAH PRANATA SOSIAL ISLAM

Tidak semua pemecahan masalah hokum atas berbagai kehidupan
manusia di dunia ini dirinci secara jelas dan tegas dalam Al-Quran

6
7
8

Muhammad Taqi Misbah, 1996. Monoteisme, ..., hlm.70.
Muhammad Taqi Misbah, 1996. Monoteisme, ..., hlm.71.
Muhammad Taqi Misbah, 1996. Monoteisme, ..., hlm.73.

4 Senc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



dan Sunnah Rasulullaah Saw. Oleh karena itu lewat pendekatan
linguistic (al-qawaaid al-lughawiyyah) para ahli ushul berusaha
menetapkan kaidah-kaidah hokum. Al-Quran dan Sunnah yang
berbahasa Arab akan dapat dipahami kandungan hokum-hukumnya
dengan pemahaman yang sahih (valid) dengan memperhatikan
bahasa Arab dan cara-cara pemahamannya. Pendekatan linguistic
itu saja tidaklah memadai dan tidak cukup membantu memahami
kaidah hokum. Oleh karena itu, berkenaan dengan persoalan ini
para ahli ushul menetapkan kaidah-kaidah hokum yang dikenal
dengan istilah al-qawaaid al-tasyri’iyyah. Para imam madzhab dalam
mengistinmbatkan suatu hokum memiliki kerangka pikir tertentu
yang dapat dijadikan sebagai aturan pokok, sehingga hasil ijtihadnya
dapat dievaluasi secara obyektif oleh penerus-penerusnya. Kendati
demikian kemampuan imam madzhab tidaklah sama, ketidaksamaan
itu adakalanya dilatarbelakangi oleh kondisi serta lingkungan dimana
ia berada. Oleh karena itu ia mencoba membahas generalisasi pokok-
pokok pikirannya melaluli kaidah-kaidah dasar sebagai acuan dalam
beristinbat. Melalui kaidah-kaidah dasar tersebut dapat diketahui titik
relevansi antara satu ijtihad dengan ijtihad lainnya. Aturan-aturan
pokok inilah yang disebut dengan al-qawaid al-fighiyyah.

Kajian figh sangatlah luas, oleh karena itu perlu adanya
kristalisasi berupa kaidah-kaidah fighiyyah yang sifatnya universal.
Kaidah-kaidah ini berfungsi sebagai klarifikasi terhadap masalah-
masalah furw’'menjadi beberapa kelompok, dan tiap-tiap kelompok
itu merupakan kumpulan dari masalah-masalah yang serupa. Dengan
berpegang pada kaidah-kaidah ini para mujtahid merasa lebih mudah
dalam mengeluarkan hokum bagi suatu masalah.’

Kaidah-kaidah yang dibentuk oleh para ulama pada dasarnya
berpangkal dan menginduk kepada lima kaidah pokok. Kelima kaidah
pokok inilah yang melahirkan bermacam-macam kaidah yang bersifat
cabang. Sebagian ulama menyebut kelima kaidah pokok tersebut
dengan istilah al-gawaid al-khams (kaidah-kaidah yang lima). Kelima
kaidah tersebut:

1.  Setiap perkara tergantung pada niatnya.
2. Kemadharatan harus dihilangkan.
3. Adat dapat dipertimbangkan menjadi hokum.

9

Ade Dedi Rohayana, 2008. Ilmu Qawa’id Fighiyyah, Kaidah-Kaidah Hukum Islam, (Jakarta :
Gaya Media Pratama), hlm.3-4.

Senc Stude Tolam 5
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



4.
5.

Kesulitan (kesempitan) dapat menarik kemudahan.
Keyakinan tidak dapat hilang oleh keraguan.'

E BIDANG-BIDANG PRANATA SOSIAL ISLAM

Berkenaan dengan ketertiban masyarakat, adalah ummah

bertujuan sebagai saksi bagi perwujudan perutusan Tuhan seperti
yang tertera dalam Al-Qur'an atau terutama pelaksanaan ibadah dan
amanah. Untuk melaksanakan ketertiban social berdasar pada semua
ini, maka ahli-ahli fikih Islam telah menghimpun dan menyusun
peraturan-peraturan Tuhan untuk menciptakan system yang disebut
syariah atau Undang-Undang Suci Islam. Undang-undang ini dari
segi sejarahnya telah diatur di bawah Lima kategori umum:

1.

Kepercayaan (I'tiqadat) yang terdiri dari enam pasal tentang
kepercayaan Islam.

Akhlak atau adab yang membahas tentang keutamaan-keutamaan
atau kebaikan akhlak.

Persembahan kepada Tuhan dan ibadah yang diuraikan dalam
rukun Islam yang lima.

Muamalah yang membicarakan tentang kewajiban individu
dalam masyarakat dan meliputi perjanjian, jaminan, perkongsian
dan perniagaan disamping hal-hal yang termasuk di bawah
tajuk undang-undang perdata atau keluarga seperti perkawinan,
mabhar, talak, warisan, anak angkat, dan lain-lain.

Hukuman (‘Uqubat) yang berhubungan dengan pencurian,
perzinaan, saksi palsu, dan lain-lain.

Kelima prinsip ini menunjukkan bagaimana luasnya hukum Islam

yang sebenarnya meliputi semua tingkah laku manusia. Selanjutnya
aspek agama dan moral meliputi semuanya, maka semua tindakan
dibagikan kepada yang berikut ini:

1.

DA

Wajib (fard), baik sebagai individu atau sebagai kumpulan.
Dianggap baik (Sunnah, mandub, mustahab).

Mubah atau boleh dibuat.

Makruh atau dianggap tidak baik.

Dilarang (haram).

10 Ade Dedi Rohayana, 2008. Ilmu Qawa’id Fighiyyah, ..., hlm.201, 214, 218, 225, 231. Lihat
juga : Asjmuni Abdurrahman, 2003. Qawa’id Fighiyyah, Arti, Sejarah, Dan Beberapa Qa’idah
Kulliyah.(Yogyakarta : Suara Muhammadiyah), hlm.19-54.

 f

Senc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Seperti telah diterangkan, sumber pertama undang-undang Islam
adalah Al-Quran yang pada dasarnya adalah Peraturan Ilahi dan nasehat-
nasehat moral tentang kepercayaan kepada Allah, kasih sayang, kebaikan
hati, kejujuran, menepati janji, kesabaran, keberanian dan lain-lain. "

11 Hasan Langgulung, 1989. Manusia dan Pendidikan, Suatu Analisa Psikologi, Filsafat dan
Pendidikan, (Jakarta : Pustaka Al-Husna), hlm : 88-90.

Senc Stude Tolam 7
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



8 Senc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Bab 2

PRANATA MUAMALAH

A. KETENTUAN POKOK FIQH MUAMALAH

1.

Pengertian Figh Muamalah

Kata figh muamalah terdiri dari duakata yaitu figh dan muamalah.
Figh secara bahasa artinya faham dan pengertian. Sementara secara
teknis, figh dimaknai sebagi al-hukm al-Islami (hukum Islam) atau al-
hukm as-syar’i (hukum syara’). Sementara muamalah secara bahasa
berasal dari kata Jole -Jules — dloles (amala-yuamilu-muamalatan),
yang bermakna saling berbuat atau perbuatan timbal balik. Sehingga
muamalah dimaknai sebagai pergaulan antar manusia dalam rangka
memenuhi kebutuhan hidupnya. Hal ini karena, manusia adalah
makhluk sosial, makhluk yang berkodrat hidup dalam masyarakat,
yang membutuhkan manusia lain, baik secara sadar atau tidak, untuk
saling memenuhi kebutuhan hidupnya.' Sehingga dengan demikian,
figh muamalah dimaknai sebagai hukum-hukum yang mengatur
hubungan antar satu orang dengan orang lain dalam kaitanya dengan
kegiatan ekonomi, bisnis, kerjasama, atau yang lainya.

1

Ahmad Azhar Basyir, Asas-asas Hukum Muamalah (Yogyakarta: Perpustakaan UII, 1988 ),
hlm 7

Senc Stude Tolam 9
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Ruang Lingkup Figh Muamalah

Ruang lingkup figh muamalah dibagi menjadi dua, yaitu al-
muamalah al-adabiyah dan al-muamalah al-madiyah.

1) Al- Mwamalah Al-Adabiyah.

Dalam muamalah adabiyah ini yang menjadilingkup pembahasan
adalah aspek moral yang harus dimiliki oleh manusia (pihak-pihak
yang melakukan transaksi), seperti munculnya ijab Kabul, atas
dasar keridaan masing-masing pihak, tidak dalam kondisi terpaksa,
transparan, jujur, babas dari unsure gharar (tipuan) dan lain-lain.
Demikian juga aspek moral yang harus dijauhi, seperti tadlis (tidak
transparan), gharar, risywah (sogok), ihtikar (penimbunan) dan
perilaku yang merugikan bagi salah satu pihak yang bersumber dari
indera manusia.

2) Al-Muw’amalah Al-Madiyah.

Dalam muamalah al-madiyah ruang lingkup pembicaraannya
meliputi bentuk-bentuk perikatan (akad tertentu) seperti jual beli
(al-ba’i), gadai (rahn), al-ijarah, al-istisna, al-kafalah, al-hawalah, al-
wakalah, al-shulh, al-syirkah, al-mudharabah, al-hibah, al-muzaraah,
al-musaqah, al-wadiah, al-ariyah, al-qismah, al-qardl dan lain-lain.
Pada prinsipnya dalam ruang lingkup al-muamalah al-madiyah ini
dibahas tentang pelembagaan akad dengan berbagai macam jenisnya.
Semua jenis akad tersebut akan menjamin dapat terpraktekkannya al-
muamalah al adabiyah secara fair.?

Asas-Asas Figh Muamalah

Para ulama berbeda pendapat dalam menyimpulkan tentang
prinsip-prinsip muamalah. Dr. Juhaya S. Praja, dalam bukunya
Filsafat Hukum Islam menyimpulkan bahwa asas-asas muamalat ada
lima macam, yaitu (1) tabadulul manafi, (2) Pemerataan, (3) ‘adamul
ghurur, (4) al-birr wa al-taqwa, dan (5) Musyarakah.? Dan dalam
pembahasan ini ditambah tiga hal lagi, yaitu (6) at-tauhid, (7) al-
‘adalah, dan (8) ‘an taradhin.

2

3

M. Yazid Afandi, Figh Muamalah dan Implementasinya Dalam Lembaga Keuangan Syariah
(Yogyakarta: Logung Pustaka, 2009), hlm 9

Dr. Juhaya S. Praja, Filsafat Hukum Islam, (Bandung: Penerbit Piara, 1993), hlm. 173-175.

10 4 Serc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



1) Asas at-Tauhid

Tauhid merupakan fondasi ajaran Islam. Dengan tauhid, manusia
menyaksikan bahwa “tiada sesuatu pun yang layak disembah selain
Allah” dan “tidak ada pemilik langit, bumi dan isinya, selain dari pada
Allah” karena Allah adalah pencipta alam semesta dan isinya dan
sekaligus pemiliknya, termasuk pemlik manusia dan seluruh sumber
daya yang ada. Karena itu, Allah adalah pemlik hakiki. Manusia hanya
diberi amanah untuk “memilki” untuk sementara waktu, sebagai
ujian bagi mereka. Allah adalah pemilik mutlak atas segala-galanya.
Dalam konsep Islam, segala sesuatu yang ada tidak diciptakan sia-sia,
tetapi memiliki tujuan. Tujuan diciptakannya manusia adalah untuk
beribadah kepada-Nya. Karena itu segala aktivitas manusia dalam
hubunganya dengan alam (sumber daya) dan manusia (muamalah)
dibingkai dengan kerangka hubungan dengan Allah. Karena kepada-
Nya manusia akan mempertaggungjawabkan segala perbuatanya,
termasuk aktivitas ekonomi.

2) Asas al-‘Adalah

Allah memerintahkan manusia untuk berbuat adil. Allah adalah
pencipta segala sesuatu, dan salah satu sifatnya adalah adil. Dia tidak
membeda-bedakan perlakuan terhadap makhluk-Nya secara zalim.
Manusia sebagai khalifah di muka bumi harus memelihara hokum
Allah di bumi, dan menjamin bahwa pemakaian segala sumber
daya diarahkan untuk kesejahteraan manusia, supaya mendapat
manfaat dari padanya secara adil dan baik. Islam mendifinisikan
adil sebagai “tidak menzalimi dan tidak dizalimi”. Implikasi ekonomi
dari nilai ini adalah bahwa pelaku ekonomi tidak dibolehkan untuk
mengejar keuntungan pribadi bila hal itu merugikan orang lain atau
merusak alam. Tanpa keadilan, manusia akan terkotak-kotak dalam
berbagai golongan, yang saling menzalimi antara satu dengan lainya,
sehingga terjadi eksploitasi manusia atas manusia. Masing-masing
berusaha mendapatkan hasil yang lebih besar dari pada usaha yang
dikeluarkannya karena kerakusanya.

3) Asas Tabadulul Manafi’

Asas tabadulul manafi’ berarti bahwa segala bentuk kegiatan
muamalat harus memberikan keuntungan dan manfaat bersama bagi
pihak-pihak yang terlibat. Asas ini merupakan kelanjutan dari prinsip

Senc Studec Tolam ) 11
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



at-taawun (kerjasama, saling tolong), sehingga asas ini bertujuan
menciptakan kerja sama antar individu atau pihak-pihak dalam
masyarakat dalam rangka saling memenuhi keperluanya masing-
masing dalam rangka kesejahteraan bersama.

4) Asas Pemerataan dan keseimbangan

Asas pemerataan adalah penerapan prinsip keadilan dalam
bidang muamalat yang menghedaki agar harta itu tidak hanya dikuasai
oleh segelintir orang sehingga, harta itu harus terdistribusikan secara
merata di antara masyarakat, baik kaya maupun miskin. Oleh karen
itu, pensyariatan zakat, infaq, dan shadaqah yang harus dijalankan dan
laksanakan, menunjukan bahawa harta pada prinsipnya tidak boleh
dikuasi, dan dimanfaatkan oleh segelintir orang. Asas ini merupakan
pelaksanaan firman Allah dalam QS al-Hasyr: 7.

$Hy Jsasls ’i@:" 6}33\ d.aj G Al e 20l AR
65 85 0585 Y 5 s 5 el sy 58
U2 I B 308§, LT U s )

Sl Lt B 1,305 1,5556

Apa saja harta rampasan (fai-i) yang diberikan Allah kepada RasulNya
(dari harta benda) yang berasal dari penduduk kota-kota Maka adalah
untuk Allah, untuk rasul, kaum kerabat, anak-anak yatim, orang-
orang miskin dan orang-orang yang dalam perjalanan, supaya harta
itu jangan beredar di antara orang-orang Kaya saja di antara kamu.
apa yang diberikan Rasul kepadamu, Maka terimalah. dan apa yang
dilarangnya bagimu, Maka tinggalkanlah. dan bertakwalah kepada
Allah. Sesungguhnya Allah amat keras hukumannya. (QS al-Hasyr
(59): 7).

5) Asas An Taradin (Suka Sama Suka)

Asas ini menyatakan bahwa setiap bentuk muamalat antar
individu atau antar pihak harus berdasarkan kerelaan masing-masing.
Kerelaan di sini dapat berarti kerelaan melakukan suatu bentuk
muamalat, amupunkerelaan dalam arti kerelaan dalam menerima dan
atau menyerahkan harta yang dijadikan obyek perikatan dan bentuk

12 Q Serc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



muamalat lainya. Asas ini didasarkan atas firman allah QS an-Nisa
(4): 29.

&quw”f;\;:jbwm oy
\Q\W\\A*Q>Y3ogau;a\;3:}é§3@é} <

~,
o 2 e

Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu saling memakan harta
sesamamu dengan jalan yang batil, kecuali dengan jalan perniagaan
yang berlaku dengan suka sama-suka di antara kamu. dan janganlah
kamu membunuh dirimu. Sesungguhnya Allah adalah Maha Penyayang
kepadamu. (QS an-Nisa (4): 29).

6) Asas Adamul Ghurur

Asas adamul gurur berarti bahwa pada setiap bentuk muamalah
tidak boleh ada gurur, yaitu tipu daya atau sesuatu yang menyebabkan
salah satu pihak merasa dirugikan oleh pihak lainya sehingga
mengakibatkan hilangnya unsur keralaan salah satu pihak dalam
melakukan suatu transaksi atau perikatan.

7) Asas Al-Birr Wat-Taqwa

Asas ini menekankan bahwa bentuk muamalat dan pertukaran
manfaat itu dalam rangka pelaksanaan saling tolong antar sesama
manusia untuk al-birr wa at-tagwa, yakni kebajikan dan ketakwaan
dalam berbagai bentuknya. Dengan kata lain, muamalat yang
bertentangan dengan kebajikan dan ketakwaan atau bertentangan
dengan tujuan-tujuan kebajikan dan ketakwaan tidak dapat dibenarkan
oleh Islam.

8) Asas Musyarakah

Asas musyarakah mengendaki bahwa setiap bentuk muamalat
merupakan musyarakah, yakni kerja sama antar pihak yang saling
menguntungkan bukan saja bagi pihak yang terlibat melainkan juga
bagi keseluruhan masyarakat manusia. Oleh karena itu, ada sejumlah
harta yang dalam muamalat diperlakukan sebagi milik bersama
dan sama sekali tidak dibenarkan dimilki oleh perorangan. Asas ini
melahirkan dua bentuk pemilikan, yaitu: Pertama, milik pribadi atau

Serni Studec Tolam 13
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



perorangan (milk adamiy), yakni harta atau benda dan manfaat yang
dapat dimilki secara perorangan. Kedua, milik bersama atau milik
umum yang disebut haqq Allah atau haqqullah. Benda atau harta
milik Allah itu dikuasi oleh negara, seperti air, udara, dan kandungan
bumi baik mineral maupun barang tambang lainya. Bahkan ada harta
yang dinyatakan rasulullah sebagai harta yang dimiliki bersama oleh
seluruh umat manusia, yaitu air, api dan garam.

Selain prinsip-prinsip di atas, di antara para ulama dan para ahli
ekonomi Islam ada yang menambahkan beberapa prinsip lain, yaitu: 1)
Terdapat perbedaan antara yang halal dan yang haram dalam mencari
dan memanfaatkan kekayaan dan sumber daya alam. 2) Larangan
menumpuk harta dan tidak menafkannya atau menelantarkannya. 3)
Adanya jaminan social. 4)Pemberdayaan zakat dan wakaf. 5) Larangan
riba. Dan 6) adanya peran pemerintah dalam mengatur perekonomian
sebagai upaya mewujudkan keadilan sosial.

PANDANGAN ISLAM TENTANG HARTA

Pengertian Harta

Harta di dalam Islam dikenal dengan istilah al-mal (singular) dan
al-Amwal (plural). Dan istilah tersebut sudah biasa digunakan dalam
bahasa Indonesia walaupun dalam skala yang terbatas, contohnya
adalah zakat mal. Secara bahasa, kata al-mal, berasal dari kata ma-
la-yamilu, yang bermakna condong dan kecenderungan. Karena al-
mal (harta) pada umumnya merupakan hal/benda yang menjadikan
manusia cenderung untuk senang memilikinya, menyimpanya,
dan mencarinya, baik dalam bentuk materi maupun dalam bentuk
manfaat.

Kepemilikan dan Prinsip Pengelolaan Harta dalam Islam

Kekhasan konsep Islam mengenai hak kepemilikan senantiasa
dikaitkan dengan dua ranah yang senantiasa terhubung, yaitu
individual dan sosial, yang mana nilai-nilai moral menjadi tambatan
relasi antar keduanya. Dalam hal ini Islam berbeda dari kapitalisme
dan komunisme, karena tidak ada satupun dari keduanya itu
yang berhasil dalam menempatkan individu selaras dalam mosaic

4

Dr. Nasrun Haroen, Figh Muamalah, hlm. 73.

14 Q Serc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



social. Hak milik pribadi merupakan dasar kapitalisme, sebaliknya
penghapusan kepemilikan pribadi merupakan pokok ajaran sosialis.
Pemilikan kekayaan yang tidak terbatas dalam kapitalisme pasti
tidak luput dari kecaman bahwa ia turut bertanggung jawab akan
kesenjangan distribusi kekayaan dan pendapatan secara mencolok.
Dalam kapitalisme, perusahaan sebagai produsen memiliki hak
monopoli harga dan produksi. Hak milik yang tidak ada batasnya ini
telah membuat si kaya menjadi lebih kaya dan si miskin menjadi lebih
miskin.

Sementara itu, komunisme yang mendasarkan pada prinsip
kolektivisme atau segala sesuatunya adalah milik negara, menyebabkan
dihapuskannya kepemilikan pribadi. Sekalipun perencanaan bersifat
totaliter yang dituntun oleh konsep hak milik kolektif dapat membantu
untuk meniadakan pengangguran, distribusi yang tidak adil, dan
banyak kekurangan-kekurangan kapitalis lainnya, namun hal ini tidak
bebas dari keterbatasan-keterbatasan tertentu yang bersifat serius,
yaitu mengenai soal insentif dan soal kebebasan pribadi. Di bawah
komunisme, jalan perkembangan ekonomi yang sebenarnya telah
membuat manusia menjadi mesin.

Islam memelihara keseimbangan (tawazun;equalibrium) antara
kepentingan pribadi dan kepentingan umum, antara kedermawanan
dan kehematan. Islam tidak hanya mengakui hak milik pribadi
tetapi juga menjamin distribusi kekayaan yang seluas-luasnya dan
paling bermanfaat melalui lembaga-lembaga yang ada, dan melalui
peringatan-peringatan moral.’ Ekonomi Islam memiliki konsep
kepemilikan yang dikatakan sebagai kepemilikan multi jenis. Bentuk
kepemilikan tersebut dirumuskan dalam dua kelompok, yakni bentuk
kepemilikan swasta (private) dan kepemilikan bersama yang terbagi
menjadi dua kelompok kepemilikan yakni kepemilikan public dan
kepemilikan Negara.®

Kepemilikan private, menurut Baqir ash-Sadr hanya terbatas pada
hak memakai dan adanya prioritas untuk menggunakan hak, serta
untuk melarang orang lain untuk menggunakan sesuatu yang telah
menjadi miliknya. Bentuk kepemilikan yang kedua adalah kepemilikan

M.A Mannan, Islamic Economics, Theory and Practice (terj)(Yogyakarta: PT. Dana Bakti Prima
Yasa), hlm 64

Lihat dalam Euis amalia, Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam, Dari Masa Klasik Hingga
Kontemporer (Jakarta: Asatrus, 2005, hlm 225.

Serni Studec Tolam 15
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



bersama, yang dibagi menjadi kepemilikan public dan kepemilikan
Negara. Perbedaan keduanya terletak pada tata cara pengelolaannya.
Kepemilikan public harus digunakan untuk kepentingan seluruh
anggota masyarakat. Beberapa sector kepemilikan public misalnya
rumah sakit, sekolah dan infrastruktur jalan. Sedangkan kepemilikan
Negara dapat digunakan tidak hanya bagi kebaikan semua orang,
malainkan juga dapat digunakan untuk suatu bagian tertentu dari
masyarakat, jika memang negara menghendaki demikian.” Salah
satu contohnya adalah pemberian subsidi oleh pemerintah kepada
masyarakat yang termasuk dalam kategori miskin.

Menurut MA. Mannan, terdapat delapan prinsip yang mengatur
kekayaan pribadi, yaitu:
1) Pemanfaatan harta benda secara terus menerus.
2) Pembayaran zakat sebanding dengan harta yang dimiliki.
3) Penggunaan yang bermanfaat.
4) Penggunaan harta benda tanpa merugikan orang lain.
5) Memiliki harta benda yang sah.
6) Penggunaan harta benda dengan berimbang.
7) Penggunaan harta benda dengan tujuan memperoleh keuntungan

atas haknya.
8) Penerapan hukum waris yang tepat.

KONSEP AKAD DALAM FIQH MUAMALAH

Pengertian Akad

Berasal dari kata al-aqd yang berarti perikatan, perjanjian dan
permufakatan (al-ittifaq). Pertalian ijab (pernyataan melakukan
ikatan) dan Kabul (pernyataan penerimaan ikatan) sesuai dengan
kehendak syariat yang berpengaruh pada obyek perikatan. Yang
dimaksud dengan “yang sesuai dengan kehendak syariat” adalah
bahwa seluruh perikatan yang dilakukan oleh dua pihak atau lebih
tidak boleh apabila tidak sejalan dengan kehendak syariat, misal
kesepakatan untuk melakukan transaksi riba, menipu orang lain,
atau merampok kekayaan orang lain. Adapun pencantuman kalimat
“berpengaruh pada objek perikatan” maksudnya adalah terjadinya
perpindahan kepemilikan dari satu pihak (yang melakukan ijab)

7

Muhammad Hambali, Pemikiran Ekonomi Muhammad Bagqir Ash-Sadr dalam Nur Chamid,
Jejak Langkah Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), hlm 324

16  Serc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



kepada pihak lain (yang menyatakan kabul).?
Dasar Hukum aqad

Banyak ayat al-quran yang menyinggung tentang aqad yang
merupakan suatu bentuk perjanjian, dan tuntutan pemenuhan janji
yang diikrarkan pada saat akad.

° P z ray .5 /5; _

25aalls 1531 AT 5l 21 G

Hai orang-orang yang beriman, penuhilah aqad-aqad itu. (QS al-
Maidah: 1)

?og/}ﬁizf’o/ :1./ ’/OE/ .‘5 .‘/O 1~ J/f.z _
b&j\)b@\éﬁ@ﬁ\%ﬁ&s}\iYLW\dUb)ﬁYj
’f,/ °£° 7 o7 ’;‘o;/ iozf’/c,o 5. c,o
15555 8 15) 180N 1,85t (re) Y B8 33ad &) aaall

(v0) DyB a2 QNS il Bl
Penuhilah janji; Sesungguhnya janji itu pasti diminta pertanggungan
jawabnya. Dan sempurnakanlah takaran apabila kamu menakar,

dan timbanglah dengan neraca yang benar. Itulah yang lebih utama
(bagimu) dan lebih baik akibatnya. (QS al-Isra’: 34-35)

|- (T o o, - 3 S P

9Bl 13] epagmn &5 513

Dan orang-orang yang menepati janjinya apabila ia berjanji, (QS al-
Bagarah: 177)

AT PN AL 0~ fo;o/ 1~
(V1) Gzl C£ il G 8515 00 351 55
(Bukan demikian), Sebenarnya siapa yang menepati janji (yang dibuat)

nya dan bertakwa, Maka Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang
yang bertakwa. (QS Ali Imron: 76)

Asas-asas akad

Dalam figh muamalah, akad yang dilakukan oleh pihak yang
berakad mempunyai asas tertentu yang merupakan prinsip dan

8

Abdul Aziz Dahlan et al, Ensiklopedi Hukum Islam (Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve, 1996),
hlm 63

Serni Studec Tolam 17
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



landasan bila sebuah akad digunakan. Asas tersebut adalah:
1) Asas al-Ibahah (Kebolehan)

Asas ini merupakan asas umum dalam hokum islam, kepadanya
berlaku kaidah figh, Al aslu fil asyai al-ibahah hatta yadullu ad-
daliilu ‘ala at-tahrim, yang artinya“pada dasarnya dalam muamalah
segala sesuatu itu boleh kecuali ada dalil yang melarangnya. Kadah
diatas memberikan ruang yag seluas-luasnya dalam figh muamlah
untuk menciptakan berbagai kreatifitas akad baru selama tidak
bertentangnan dengan aturan yang tertera dalam al-Quran dan
Hadist shahih.

2) Asas al-Hurriyah (kebebasan)

Asas kebebasan dalam Islam tidak berarti bebas secara mutlak,
akan tetapi bebas dengan persyaratan tertentu. Asas ini berdasarkan
kaidah: “khurriyatu al-amri makhduudatan bi khurriyatu al-ghair”
kebebasan seseorang terbatasi oleh kebebasan orang lain.

3) Asas konsensualisme

Dalam hukum Islam umumnya perjanjian itu bersifat konsensual
tanpa harus dipenuhi oleh formalitas tertentu. Dalam asas ini berlaku
kaidah “pada dasarnya perjanjian itu adalah kesepakatan para pihak
dan akibat hukumnya adalah apa yang mereka tetapkan melalui janji”.

4) Asas “janji” itu mengikat

Akad atau kesepakatan yang telah dibuat oleh para pihak
dipandang mengikat pihak-ihak yang telah membuatnya.

5) Asas at-tawazuniyah (keseimbangan)

Dalam hal ini Islam memandang perlu adanya keseimbangan
antara orang yang berakad, baik keseimbangan antara apa yang
diberikan dan apayang diterima maupun keseimbangan dalam
memikul resiko.

6) Asas al-amanah (Trust)

Asas ini dimaksud bahwa masing-masig pihak yang melakukan
akad haruslah beritikad baik dalam bertransaksi dengan pihak lainnya
dan tidak dibenarkan mengeksploitasi ketidaktahuan mitranya.

18  Serc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



7) Asas al-‘adalah (keadilan)

Keadilan merupakan salah satu unsure yang ingin diwujudkan
oleh para pihak yang malakukan akad, namun dalam dunia modern
sering ditemukan sebuah keterpaksanaan salah satu pihak karena
dipaksa oleh pihak lain dalam bentuk klausul perjanjian tanpa ada
negosiasi.

8) Asas al-Maslahah (kemaslahatan)

Akad yang dibuat hendaknya mewujudkan kemaslahatan bagi
semua pihak yang melakukan akad dan tidak boleh mendatangkan
kerugian dan keadaan yang memberatkan.

Macam-Macam Akad

Akad di dalam Islam terbagai dalam berbagai macam bentuk. Al-
Kasani membagi akad ke dalam 18 jenis, yaitu:’

1) Al-jjarah (sewa menyewa)

Kata al-Ijarah dalam bahasa Arab berarti upah, sewa, jasa, atau
imbalan. Al-ijjarah merupakan salah satu bentuk kegiatan muamalah
dalam memenuhi kebutuhan hidup manusia dalam konteks hubungan
dengan manusia lain. Secara istilah, antara ulama satu dengan yang
lainya tidak seragama dalam mendifisikan ijarah. Di antara ulama ada
yang mendifiniskan Ijarah sebagai transaksi manfaat atau jasa dengan
imbalan tertentu. Sementara, ulama Hanafiyah mendifinisikan
ijjarah dengan transaksi terhadap suatu manfaat dengan imbalan.
Sedangkan ulama Syafi'iyah mendifinisikan ijarah dengan transaksi
terhadap suatu manfaat yang dituju, tertentu, bersifat mubah, dan
boleh dimanfaatkan dengan imbalan tertentu. Dan ulama Malikiyah
dan Hanabilah mendifinisikan ijarah dengan pemilikan manfaat
sesuatu yang dibolehkan (mubah) dalam waktu tertentu dengan suatu
imbalan."

2) Al-Istishna’ (penempaan)

Al-istishna’ berasal dari kata shanaa-yashnau-shonan yang
mengandung makna membuat, mencipta, dan mengadakan sesuatu.

9

Al Kasani, Bada’i Al-Shana’i Fi Tartib Al-Syara’i (Mesir:Mathba’ah al Jamaliyah, 1910) V:259
dalam Yazid Afandi, Figh Muamalah Dan Implementasinya Dalam Lembaga Keuangan
Syariah (Yogyakarta: logung Pustaka), hlm 39

10 Dr. H. Nasrun Haroen, Figh Muamalah (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2007), hlm. 228-229.

Serni Studec Tolam 19
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Sementara al-istihna’ adalah permintaan untuk mengadakan atau
menciptakan sesuatu. Secara istilah, al-istishna’ adalah permintaan
seseorang kepada pihak lain untuk membuatkan atau menciptakan
sesuatu barang dengan imbalan harga tertentu yang telah disepakati.

3) Al-bai (jual beli)

Secara etimologi, al-bay’u gt (jual beli) berarti mengambil dan
memberikan sesuatu, dan merupakan derivasi (turunan) dari gL
(depa) karena orang Arab terbiasa mengulurkan depa mereka ketika
mengadakan akad jual beli untuk saling menepukkan tangan sebagai
tanda bahwa akad telah terlaksana atau ketika mereka saling menukar
barang dan uang. Adapun secara terminologi, jual beli adalah transaksi
tukar menukar yang berkonsekuensi beralihnya hak kepemilikan, dan
hal itu dapat terlaksana dengan akad, baik berupa ucapan maupun
perbuatan. Sayid Sabiq, di dalam Fighus sunnah menyebutkan bahwa
al-bay’u adalah transaksi tukar menukar harta yang dilakukan secara
sukarela atau proses mengalihkan hak kepemilikan kepada orang lain
dengan adanya kompensasi tertentu dan dilakukan dalam koridor
syariat.'"! Dengan ungkapan lain, jual beli adalah tukar menukar harta
secara suka rela atau peralihan pemilikan dengan cara penggantian
menurut bentuk yang dibolehkan.

4) Al-kafalah (tanggungan)

Kafalah secara bahasa memiliki arti al-dhaman, hamalah, dan
zaamah yang ketiganya berarti jaminan, beban, dan tanggungan.
Sementara secara istilah, kafalah didefinisikan sebagai kesanggupan
untuk memenuhi hak yang telah menjadi kewajiban orang lain,
kesanggupan untuk mendatangkan barang yang ditanggung atau
untuk menghadirkan orang yang mempunyai kewajiban terhadap
orang lain. Atau dengan istilah lain, kafalah adalah akad yang
mengandung kesanggupan seseorang untuk mengganti atau
menanggung kewajiban hutang orang lain apabila orang tersebut
tidak dapat memenuhi kewajibannnya. Sedangkan dalam istilah lain,
kafalah adalah akad yang tertuang di dalamnya tentang kesanggupan
seseorang untuk menanggung hukuman yang seharuasnya diberikan
kepadayang terhukum dengan menghadirkan dirinya atau disebut juga
sebagai kafalah an-nafs. Sedangkan, menurut Syafi'i Antonio dalam

11 Sayid Sabiq, Fighus sunnah, jilid 3: 46.

20 ( Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Bank Syariah bagi Bankir dan Praktisi Keuangan, kafalah bermakna
jaminan yang diberikan oleh penanggung (katiil) kepada pihak ketiga
untuk memenuhi kewajiban pihak kedua atau yang ditanggung.'?

5) Al-hawalah (pemindahan hutang)

Kata Hawalah,hurufhaa’dibacafathahataukadang-kadangdibaca
kasrah, berasal dari kata tahwil yang berarti intiqal (pemindahan) atau
dari kata haaul (perubahan). Orang Arab biasa mengatakan haala anil
ahdi, yaitu berlepas diri dari tanggung jawab. Sedang menurut fugaha,
para pakar fiqih, hawalah adalah pemindahan kewajiban melunasi
hutang kepada oranglain. Hiwalah merupakan pengalihan hutang dari
orang yang berutang kepada orang lain yang wajib menanggungnya.
Dalam hal ini terjadi perpindahan tanggungan atau hak dari satu orang
kepada orang lain. Dalam istilah ulama, hiwalah adalah pemindahan
beban hutang dari muhil (orang yang berhutang) menjadi tanggungan
muhal ‘alaih (orang yang berkewajiban membayar hutang)."

6) Al-wakalah (pemberian kuasa)

Wakalah itu berarti perlindungan (al-hifzh), pencukupan (al-
kifayah), tanggungan (al-dhamah), atau pendelegasian (al-tafwidh),
yang diartikan juga dengan memberikan kuasa atau mewakilkan.
Wakalah juga dapat dimaknai sebagai penyerahan, pendelegasian,
atau pemberian mandat. Sementara secara istilah, Wakalah adalah
pelimpahan kekuasaan oleh seseorang sebagai pihak pertama kepada
orang lain sebagai pihak kedua dalam hal-hal yang diwakilkan (dalam
hal ini pihak kedua) hanya melaksanakan sesuatu sebatas kuasa atau
wewenang yang diberikan oleh pihak pertama, namun apabila kuasa
itu telah dilaksanakan sesuai yang disyaratkan, maka semua resiko
dan tanggung jawab atas dilaksanakan perintah tersebut sepenuhnya
menjadi pihak pertama atau pemberi kuasa.

7) Al-sulh (perdamaian)

Al-sulh secara bahasa bermakna damai, layak, pantas, baik, tepat,
dan sesuai. Secara istilah as-sulh adalah aqad antara dua belah pihak
atau lebih yang sedang menghadapi konflik atau peperangan, untuk
melakukan perjanjian dalam rangka untuk memperbaiki hubungan.

12 Syafi’i Antonio, Bank Syariah bagi Bankir dan Praktisi Keuangan (Jakarta: 1999).
13 Dr. Nasrun Haroen, Figh Muamalah, (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2007), hlm. 221-223.

Senc Studec Tolam ) 21
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



8) Al-syirkah (persekutuan)

Kata syirkah dalam bahasa arab berasal dari kata syarika (fi’il
madhi), yashruku (fil mudhari’) syarikan/syirkatan/syarikatan
(masdar/kata dasar); artinya menjadi sekutu atau syarikat (kamus al
Munawar). Menurutartiaslibahasaarab,syirkahberartimencampurkan
dua bagian atau lebih sehingga tidak boleh dibedakan lagi satu bagian
dengan bagian lainnya. Adapun menurut makna syara; syirkah adalah
suatu akad antara dua pihak atau lebih yang sepakat untuk melakukan
kerja dengan tujuan memperoleh keuntungan. Musyarakah (syirkah
atau syarikah atau serikat atau kongsi) adalah bentuk umum dari
usaha bagi hasil dimana dua orang atau lebih menyumbangkan
pembiayaan dan manajemen usaha, dengan proporsi bisa sama atau
tidak. Keuntungan dibagi sesuai kesepakatan antara para mitra, dan
kerugian akan dibagikan menurut proporsi modal.

9) Al-Mudharabah (bagi hasil)

Mudharabah adalah kerja sama dua pihak yang satu diantaranya
menyerahkan uang kepada pihak lain untuk diperdagangkan,
sedangkan keuntungannya dibagi di antara keduanya menurut
kesepakatan.

10) Al-hibah (hibah/pemberian)

Al-hibah secara bahasa bermakna pemberian. Secara istilah,
hibah adalah suatu akad pemberian harta kepada pihak lain yang
pelaksnaanya dilakukan pada saat si pemberi masih hidup.

11) Al-rahn (gadai)

Rahn dan dapat juga dinamai al-habsu, secara etimologis ar-
rahn adalah tetap, lama, dan jaminan. Sedangkan Al Habsu berarti
penahanan terhadap suatu barang dengan hak sehingga dapat
dijadikan sebagai pembayaran dari barang tersebut. Secara istilah,
Rahn adalah menahan harta salah satu milik si peminjam sebagai
jaminan atas pinjaman yang diterimanya. Secara sederhana dapat
dijelaskan bahwa Rahn adalah semacam jaminan utang atau gadai.
Dengan kata lain, ar-rahn yaitu menjadikan barang berharga sebagai
jaminan hutang.' Praktek ini disyariatkan dalam QS al-Baqarah: 282-
283, dan al-Mudatsir: 38. Sementara unsur-unsurnya adalah (1)orang

14 Dr. Nasrun Haroen, Figh Muamalah, hlm. 251-252,

22 Q Serc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



yang berhutang dan menyerahkan barang berharga sebagai jaminan
(ar-rahin), (2) orang yang berpiutang dan menerima barang sebagai
agunan (al-murtahin), (3) barang yang diagunkan (al-marhun).

12) Al-muzara’ah (penggarapan tanah)

Muzaraah adalah kerja sama dalam usaha pertanian di mana
pemilik lahan menyerahkan lahanya berikut bibit yang diperlukan
kepada pekerja tani untuk diusahakan sedangkan hasil yang diperoleh
dibagi sesuai dengan kesepakatan bersama.'

13) Al-musaqah (pemeliharaan tanaman)

Musaqah adalah kerjasama dalam pengairan tanaman.'
Sementara secara istilah, musaqah adalah kerja sama dalam perwatan
tanaman dengan imbalan bagian dari hasil yang diperoleh dari
tanaman tersebut.

14) Al-wadi’ah (titipan)

Al-wadiah secara bahasa bermakna titipan. Secara istilah, al-
wadiah adalah suatu aqad antara kedua belah dimana pihak pertama
menitipkan barang yang dimilkinya kepada pihak kedua yang
menerima titipan barang dan siap untuk menjaganya dalam jangka
waktu tertentu dengan imbalan tertentu yang telah disepakati antara
kedua belah pihak."”

15) Al-ariyah (pinjam pakai)

Al-Ariyah adalah transaksi atas manfaat suatu barang tanpa
imbalan. Dengan ungkapan lain, ‘Ariyah ialah memberikan manfaat
sesuatu yang halal kepada yang lain untuk diambil manfaatnya dengan
tidak merusakkan zatnya, agar zat barang itu dapat dikembalikan.'®
Tiap-tiap yang mungkin diambil manfaatnya dengan tidak
merusakkan zat barang itu, boleh dipinjam atau dipinjamkan. Dasar:
QS al-Maidah 2.

1515 0l alty 331 BB 135168 35 55805 54 6 15550653

15
16
17
18

Dr. Nasrun Haroen, Figh Muamalah, hlm. 275.
Dr. Nasrun Haroen, Figh Muamalah, hlm. 251-252
Dr. Nasrun Haroen, Figh Muamalah, hlm. 244-245.
Dr. Nasrun Haroen, Figh Muamalah, hlm. 238.

Senc Studec Tolam ) 23
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



< S s R
olaal) Jad a0l G AN

Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan
dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam berbuat dosa dan
pelanggaran. dan bertakwalah kamu kepada Allah, Sesungguhnya
Allah amat berat siksa-Nya. (QS al-Maidah: 2)

15) Al-qismah(pembagian)

Al-gismah secara bahasa bermakna pembagian, bagian, porsi.
Sementara secara istilah, al-gismah adalah aqad yang dilakukan oleh
dua belah pihak atau lebih untuk melakukan pembagian harta atau
keuntungan dari suatu usaha yang telah dilakukan meneurut yang
telah disepakati bersama.

16) Al-qardl (pinjam mengganti)

Al-Qiradh dalam terminologi figh disamakan dengan kata al-
dayn, yang mana kedua lafal ini terdapat dalam al-qur'an dan hadist
Nabi dengan maksud yang sama yaitu utang piutang. Al-qardh atau al-
dayn (utang piutang) adalah penyerahan harta berbentuk uang untuk
dikembalikan pada waktunya dengan nilai yang sama. Utang piutang
adalah memberikan sesuatu kepada seseorang dengan perjanjian,
dan yang meminjam akan mengembalikan sebesar yang dipinjam.
Misal, meminjam uang 2.000 harus mengembalikan 2.000 pula.
Menurut ahli figh, utang piutang adalah transaksi antara dua pihak
yang satu menyerahkan uangnya kepada yang lain secara sukarela
untuk dikembalikan lagi kepadanya oleh pihak yang kedua. Atau
seseorang menyerahkan uang kepada pihak lain untuk dimanfaatkan
dan kemudian dikembalikan lagi sejumlah yang dihutang. Dasarnya
adalah QS al-Muzamil 20 dan al-Baqarah: 282.

Rukun dan Syarat Akad

Rukun dan syarat akad berbeda-beda antara satu ulama dengan
yang lainnya. Menurut jumhur (mayoritas) ulama bahwa rukun akad
terdiri atas tiga hal, yaitu sighat al-agad (pernyataan akad), al-agidain
(pihak yang berakad), al-maqud alaih (objek akad).

a) Pernyataan yang mengikatkan diri (sigah al-aqd)

Sighah al-agd (ijjab kabul) merupakan rukun akad yang
terpenting, karena melalui akad inilah diketahui maksud setiap pihak

24 Q Serc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



yang melakukan akad (transaksi). Sighah al-aqd dinyatakan melalui

ijab dan gabul, dimana ijab dan kabul dapat dalam bentuk perkataan,

perbuatan, isyarat maupun tulisan bergantung pada besaran nilai

transaksi yang dilaksanakan, dengan syarat-syarat sebagai berikut:

1) Tujuan akad itu harus jelas dan dapat dipahami

2) Antara ijab dan kabul harus dapat kesesuaian

1) Pernyataan ijab dan kabul harus sesuai dengan kehendak masing-
masing, dan tidak boleh ada yang meragukan

2) Ijab tetap utuh sampai terjadi kabul

3) Jjab dan kabul dilakuan dalam satu majelis, yaitu suatu keadaan
yang menggambarkan proses suatu transaksi

4) Tujuan akad itu harus jelas dan diakui oleh syara™

b) Pihak-pihak yang berakad

Pihak-pihak yang melakukan akad dipandang telah mampu
bertindak menurut hukum (mukallaf). Orang mukallaf menurut
hukum Islam adalah 1) orang yanng sudah dewasa (baligh), 2)
mampu membedakan antara yang baik dan yang buruk (tamyiz), 3)
tidak boros sehingga tidak membahayakan harta yang ia miliki, serta
4) tidak sedang dibawah pengampuan (pengawasan).

c) Objek akad

1. Obyek akad diakui oleh syara; yaitu obyek akad harus berbentuk
harta, dimiliki seseorang dan bernilai harta menurut syara.

2. Akad itu tidak dilarang oleh nash syara.

3. Akad yang dilakukan itu memenuhi syarat-syarat khusus dengan
akad yang bersangkutan

4. Akad itu bermanfaat

D. TRANSAKSI JUAL- BELI DALAM ISLAM

1. Pengertian Jual Beli
Jual beli artinya menjual, mengganti dan menukar (sesuatu
dengan yang lain). Dalam bahasa Arab jual beli dikenal dengan
kata al-bai’ (g.)1) yang berasal dari kata al-bau (gLJ1) yang berarti di

19 M. Ali Hasan. Berbagai macam transaksi dalam Islam (figh muamalat). (Jakarta: PT
RajaGrafindo Persada, 2003), hlm 104

20 Ibid, hlm 105-108

Senc Studec Tolam ) 25
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



antara dua tangan apabila keduanya dibentang atau diulurkan. Jual
beli disebut dengan mengulurkan (gLJf), karena penjual dan pembeli
saling mengulurkan tangannya untuk mengambil dan memberi.
Penjual mengulurkan tanganya untuk memberikan barangnya,
sementara pembeli mengulurkan tanganya untuk memberikan harga
kepada si penjual. Disamping itu, jual beli (g.f), dalam bahasa Arab
mempunyai makna saling menukar (al-mubadalah, aj:Le)), karena
penjual dan pembeli saling menukarkan barang dengan barang
atau barang dengan harga. Jual beli juga bermakna saling memberi/
mengganti (al-muawadhah, ixoglesl), karena para penjual dan
pembeli saling menukarkan dan menggantikan apa yang ada pada
mereka, baik barang ataupun harga.”’ Sementara secara istilah jual
beli didefinisikan sebagai berikut:

Jual beli adalah aqad atau muamalah untuk mengambil sesuatu barang
dengan harga yang diketahui.

Aol daiin gl Al (3 oy Jlo Usle

(Jual beli) adalah tukar menukar harta walaupun masih dalam
tanggungan atau dalam rangka untuk memperoleh kemanfaatan yang
diperbolehkan oleh syara’”

Dasar Hukum Jual beli

Al-Qur’an dan sunnah banyak memberikan dasar-dasar tentang
praktek jual beli, berikut ayat-ayat al-Qur’an tentang jual beli.

G 3525 gl Jo G i 251 )1

Mereka Berkata (berpendapat), Sesungguhnya jual beli itu sama dengan
riba, padahal Allah Telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan
riba.** (QS al-Baqgarah: 275)

21
22
23
24

Voo N\ g) - sheiad) gl 7 s

0 290 7) =~ gore ¥ - Sl sl o

Voo N ) - Ghead] pandloly s

Riba itu ada dua macam: nasiah dan fadhl. riba nasiah ialah pembayaran lebih yang
disyaratkan oleh orang yang meminjamkan. riba fadhl ialah penukaran suatu barang
dengan barang yang sejenis, tetapi lebih banyak jumlahnya Karena orang yang

26 W Serc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



3

g 5 b s o et el
Tidak ada dosa bagimu untuk mencari karunia (rezki hasil perniagaan)
dari Tuhanmu. (QS al-Bagarah: 198)

5 Jpd, 22 ’°/(:’sj\,a\ \jjsw \uas\w\,

Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu salmg memakan harta
sesamamu dengan jalan yang batil, kecuali dengan jalan perniagaan
yang berlaku dengan suka sama-suka di antara kamu. (QS al-Nisa: 29)

ré=¢ci (,wd-e G el I a5 G
N5 Co€ L Y AW 15) \M,w\)u’“ SNT AL

(Tulislah muamalahmu itu), kecuali jika muamalah itu perdagangan
tunai yang kamu jalankan di antara kamu, Maka tidak ada dosa bagi
kamu, (jika) kamu tidak menulisnya. dan persaksikanlah apabila kamu
berjual beli; dan janganlah penulis dan saksi saling sulit menyulitkan.
(QS al-Bagarah: 282)

Rukun dan Syarat Jual Beli

Menurut mazhab Hanafi, rukun jual beli hanya ijab dan kabul
saja. Sementara menurut jumhur ulama, syarat jual beli ada empat hal,
yaitu:

a) Orang yang berakad (penjual dan pembeli)
Syarat orang yang berakad, adalah 1) Berakal, dan 2) Orang yang
melakukan akad itu, adalah orang yang berbeda.

b) Sighat (lafal ijjab dan kabul)
Syarat yang terkait dengan ijab kabul adalah 1) Orang yang

menukarkan mensyaratkan demikian, seperti penukaran emas dengan emas, padi
dengan padi, dan sebagainya. riba yang dimaksud dalam ayat Ini riba nasiah yang
berlipat ganda yang umum terjadi dalam masyarakat Arab zaman Jahiliyah.

Senc Studec Tolam ) 27
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



d)

mengucapkannya telah akil baligh dan berakal, 2) Kabul sesuai
dengan ijab, dan 3) Jjab dan kabul dilakukan dalam satu majlis

Ada barang yang dibeli

Syarat yang diperjualbelikan, yaitu:

1) Barang itu ada, atau tidak ada di tempat, tetap[i pihak
penjual menyatakan kesanggupannya untuk mengadakan
barang itu.

2) Dapat dimanfaatkan dan bermanfaat bagi manusia

3) Milik seseorang

4) Dapat diserahkan pada saat akad berlangsung, atau
pada waktu yang telah disepakati bersama ketika akad
berlangsung.

Ada nilai tukar pengganti barang

Nilai tukar barang merupakan salah satu unsur penting dalam

jual beli. Ulama fikih membedakan nilai tukar kedalam dua

hal, yaitu as-tsamn dan as-Sir. As-tsamn adalah harga barang

yang berlaku di tengah masyarakat sedangangkan as-Sir adalah

modal barang yang seharusnya diterima para pedagang sebelum

diterima di pasar. Dengan demikian ada dua harga, yaitu harga

antara sesama pedagang dan harga antara pedagang dengan

konsumen (harga jual pasar). Karena harga yang memungkinkan

untuk dipermainkan adalah harga ast-tsaman, maka ulama fikih

mengemukakan syarat as-tsaman sebagai berikut:

1) Harga yang disepakati kedua belah pihak herus jelas
jumlahnya.

2) Dapat diserahkan pada saat akad (transaksi) terjadi.

3) Apabila jual beli dilakukan secara barter, maka yang
dijadikan nilai tukar, bukan barang yang diharamkan.

4. Khiyar dalam Jual Beli

Secara etimologi, khiyar bermakna pilihan. Sementara secara

istilah, khiyar merupakan hak pilih bagi salah satu atau kedua belah
pihak untuk meneruskan atau membatalkan transaksi yang disepakati
sesuai dengan kondisi masing-masing pihak yang melakukan

transaksi.

25

Tujuan khiyar adalah agar jual beli tersebut tidak

merugikan salah satu pihak, dan unsur-unsur keadilan serta kerelaan

25 Dr. Nasrun Haroen, Figh Muamalah, hlm. 129.

a

Senc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



benar-benar tercipta dalam suatu akad (transaksi) jual beli. Ulama
tigh sepakat bahwa suatu jual beli baru bersifat mengikat, apabila jual
beli itu terbebas dari segala macam khiyar. Apabila jual beli itu masih
mempunyai hak khiyar, maka jual beli itu belum mengikat dan masih
dapat dibatalkan. Ada beberapa macam khiyar, yaitu:

1) Khiyar Majlis
Khiyar majlis ialah hak pilih bagi kedua belah pihak yang
melakukan akad untuk meneruskan atau membatalkan akad jual
beli selama masih berada dalam satu majlis (tempat).

2) Khiyar Syarath
Khiyar syarat ialah hak yang ditetapkan bagi salah satu pihak yang
berakad atau keduanya, apakah meneruskan atau membatalkan
akad itu selama dalam tenggang waktu yang disepakati bersama.
Umpamanya, pembeli mengatakan: “saya akan membeli barang
anda ini dengan ketentuan diberi tenggang waktu selama tiga
hari”. Sesudah tiga hari tidak ada berita, berarti akad itu batal.

3) Khiyar ‘aib
Khiyar aib adalah hak pilih dari kedua belah pihak yang
melakukan akad, apabila terdapat suatu cacat pada benda yang
diperjualbelikan dan cacat itu tidak diketahui pemiliknya pada
saat akad berlangsung.

4) Khiyar Ru’yah
Khiyarru’yah adalah adahak pilih bagi pembeli untuk menyatakan
berlaku atau batal jual beli yang ia lakukan terhadap suatu objek
yang belum ia lihat pada saat akad berlangsung.*

5. Jual Beli yang dilarang

Jual beli terlarang bentuknya bermacam-macam. Dan para
ulama pun berbeda-beda di dalam mengklasifikasikanya. Prof Dr.
Abdullah bin Muhammad at-Thayyar dalam bukunya Ensiklopedi
Figh Muamalah, membagi jual beli terlarang ke dalam 21 (dua puluh
satu) macam, yaitu: (1) riba, (2) ‘inah, (3) gharar, (4) Muzabanah,
(5) “Urbun, (6) Makanan belum ditakar, (7) belum diterima/qabdh,
(8) Ahlul hadhar dan ahlul badi, (9) talagi rukban, (10) Menjual
kepada Pembeli lain, (11) Najasy, (12) Memisahkan transaksi/ tafriq

26 Lihat ibid, hlm 139-141

Senc Studec Tolam ) 29
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



as-shafqah, (13) dua transaksi dalam satu jual beli/Baiatani fil bai’ah,
(14) Talji’ah, (15) jual beli anjing, (16) jual beli alat permainan/musik,
(17)jual beli berhala, (18) jual beli hutang dengan hutang/al-kali bil
kali, (19) wafa, (20) jual beli saat azan jumat, dan (21) fudhuli.”’ Hanya
saja, tidak semua jual beli terlarang yang tersebut di atas disepakati
oleh para ulama (debatable). Dan dalam kajian ini dipaparkan 10
macam jual beli terlarang, yaitu:

1) Bari’al-‘Inah,

Jual beli ‘inah ialah jual beli dengan cara menjual barang kepada
seorang pembeli dengan pembayaran tunda-dapat diangsur- dengan
harga tertentu, kemudian pembeli menjual kembali kepada pemilik
semula, dengan harga yang lebih murah dari pembeliannya dan
dibayarkan kontan di tempat itu pula. Diduga praktik ini merupakan
bagian dari jual beli manipulatif, yang orientasi utamanya untuk
mendapatkan uang tambahan.

2) Jual Beli Najasy

Bentuk jual beli najasy adalah sebagai berikut: seseorang yang
telah ditugaskan menawar barang mendatangi penjual lalu menawar
barang tersebut dengan harga yang lebih tinggi dari biasa. Hal itu
dilakukan dihadapan pembeli dengan tujuan memperdaya pembeli.
Sementara ia sendiri tidak berniat untuk membellinya. Sedangkan
tujuannya untuk memperdaya si pembeli, dengan tawaran tersebut.
Hal tersebut dilarang (diharamkan) karena termasuk kategori
penipuan.”® Sebelumnya orang ini telah mengadakan kesepakatan
dengan penjual untuk membeli dengan harga tinggi agar ada pembeli
yang sesungguhnya dengan harga tinggi pula dengan maksud untuk
menipu. Akibatnya terjadi “permintaan palsu” (false Demand),
sehingga tingkat permintaan yang tercipta tidak dihasilkan secara
alamiyah.”

3) Jual Beli Fudhuli
Jual beli Al-fudhuli adalah jual beli yang tidak ada mandat/

27 Abdullah bin Muhmmad at-thayyar, et al, Ensiklopedi Figh Muamalah, hlm. 33-70

28 Lihat Syaikh Salim Bin Ied Al-Hilali, Ensiklopedi Larangan Menurut Al-Quran Dan Sunnah
(Bogor:Pustaka Imam Syafi’I: 2005), hlm 236

29 Adiwarman Karim, Ekonomi Mikro, h.152

30 ( Serwc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



kekuasaan untuk melakukan transaksi.® Secara termonologis, jual
beli fudhuli adalah jika seseorang menjual sesuatu yang menjadi hak
milik orang lain tanpa ada izin secara syar’i.*!

4) Jual Beli Munabazah, Mulamasah, dan Muzabanah

Jual beli mulamasah adalah suatu akad dengan sistem rabaan
atau sentuhan tanpa mengetahui barangnya dan tidak ada khiyar
ketika melihatnya. Contohnya: seseorang menyentuh sebuah produk
dengan tangannya di waktu malam atau siang hari, maka orang
yang menyentuh berarti telah membeli kain tersebut. Misalnya,
pembeli hanya menyentuh pakaian yang dijualnya tampa melihatnya
(memeriksanya). Sementara jual beli Munabadzah adalah penjualan
dengan sistem melempar barang yang dijual; atau penjual menyerahkan
pakaian yang dijualnya kepada pembeli tanpa diperiksa atau dilihat-
lihat terlebih dahulu oleh si pembeli. Contohnya; seorang berkata,
“Lemparkan padaku apa yang ada padamu, nanti kulemparkan pula
padamu apa yang ada padaku”. Setelah terjadi saling melempar barang,
maka terjadilah jual-beli. Sedangkan, jual beli muzabanah adalah
menjual kurma basah dengan kurma kering dalam bentuk takaran
atau menjual kismis dengan anggur dalam bentuk takaran. Atau, jual
beli muzabanah adalah menjual kurma yang masih berada di pohon
dengan kurma yang telah dipetik.’”

5) Jual Beli Hashah

Jual beli hashah (kerikil) ialah jual beli dimana pembeli
menggunakan krikil dalam jual beli. Kerikil tersebut dilemparkan
kepada berbagai macam barang penjual. Dan ketika kerikil mengenai
suatu barang, maka barang itu akan dibeli dan ketika itu terjadilah
jual beli. Praktek jual beli hashah (lempar batu) dilarang sebagaimana
hadis Nabi: “Rasulullah melarang praktek hashah (lempar batu) dalam
jual beli, dan beliau malarang gharar.”**Jual beli hashah bentuknya
macam-macam, berikut ini adalah contohnya:

1.  Si penjual berkata kepada si pembeli, ‘Saya menjual kepadamu

30

31

32
33

Mohammad Sholahudin, Kamus Istilah Ekonomi, Keuangan Dan Bisnis Syariah (Jakarta:
Gramedia, 2011), him 8

Abdullah bin Muhmmad at-thayyar, et al, Ensiklopedi Figh Muamalah dalam Pandangan
Empat Mazhab, alih bahasa Miftakhul Khairi, (Yogyakarta: Maktabah al-Hanif, 2009), hlm. 70
Abdullah bin Muhmmad at-thayyar, et al, Ensiklopedi Figh Muamalah, hlm. 40.

HR Muslim 1513

Senc Studec Tolam ) 31
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



tanah ini, yaitu dari sini sampai dengan batas tempat jatuhnya
batu yang dilemparkan.

2. Sipembeli mendatangi sekawanan kambing atau sejumlah hewan
ternak atau sekelompok budak lalu ia berkata kepada penjualnya
“aku lempar batu ini, apabila batu ini jatuh kepada salah satu
kambing, hewan atau budak tersebut, maka ia menjadi milikku
dengan harga sekian dan sekian”.

3. Si penjual berkata kepada pembeli “jika aku melembar batu ini
kepadamu, berarti jadilah transaksi jual beli diantara kita”

4. Si penjual mensyaratkan hak pilih hingga ia melempar batu
tersebut. Ia berkata: “aku jual barang ini kepadamu dengan syarat
adanya hak khiyar (pilih) hingga aku melempar batu ini”**

6. Bay’ Kali bi Kali, Bay’ Dayn bi al-Dayn
Jual beli kali bil kali adalah menjual barang terhutang yang masih
dalam tanggungan dengan cara kredit.”

7.  Ihtikar
Ikhtikar sering diterjemahkan sebagai monopoli dan atau
penimbunan.* Padahal sebenarnya ikhtikar tidak identik dengan
monopoli’’ dan atau penimbunan. Dalam Islam, siapapun boleh
berbisnis tanpa peduliapakah dia satu-satunya penjual (monopoli)
atau ada penjual lain. Menyimpan stok barang untuk keperluan
persedianpun tidak dilarang dalam Islam. Jadi monopli sah-sah
saja, demikian juga menyimpan persediaan. Menurut ulama
mazhab syafi’l, ihtikar yang diharamkan adalah penimbunan

34

35
36

37

Syaikh Salim Bin Ied Al Hilali, Ensiklopedi Larangan Menurut Al-Quran Dan Sunnah
(Bogor:Pustaka Imam Syafi’T: 2005), hlm 245

Abdullah binMuhammad at-Thayyar, Ensiklopedi Figh Muamalah, hlm. 64.

Sudirman M, “Penimbunan Barang Dalam Aktivitas Ekonomi Menurut Pandangan Hukum
Islam”, Dalam Chuzaimah T. Yanggo & A. Hafiz Anshary AZ, Problematika Hukum Islam
Kontemporer, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1995), III: 97.

Dalam ekonomi konvensional, praktik monopoli biasanya dikecam sebagai bentuk
persaingan yang tidak sehat. Di Amerika Seikat, misalnya, sejak 1890 telah diberlakukan
Sherman Act yang menyatakan setiap usaha monopoli atau usaha mengontrol perdagangan
adalah illegal. Kemudian diikuti oleh Federal trade Commision Act dan Clayton Act (1914),
Robinson —Patman Act (1936), Celler — KeFauver (1950), Hart — Scott — Rodino (1976), dst.
Meskipun demikian, AS tetap memberikan penegcualian untuk beberapa jenis industri,
(tujuh sector industri) seperti: pertanian dan perikanan, serikat Buruh, Asosiasi Eksport,
Radio dan TV, Transportasi, Lembaga Keuangan dan Baseball. Sikap mendua ini tidak aneh
karena dalam teori konvensional juga dikenal monopoli yang dibenarkan, misalnya natural
monopoli, seperti PLTA yang memerlukan investasi sangat besa. Karena itu, sector ini perlu
dilindungi dari masuknya pesaing baru. Lih. Adiwarman Karim, Ekonomi Islam: Suatu kajian
Kontemporer, (Jakarta: Gema Insani Press, 2001), h. 30.

32  Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



bahan makanan pokok tertentu, dimana ia menjual saat harga
mahal untuk dijualnya kembali. Ia tidak menjualnya saat itu juga,
namun ia simpan sampai harga malonjak naik. Namun apabila ia
membeli barang dalam harga murah, lalu ia menyimpannya karna
ia membutuhkan berang tersebut atau dijual pada saat itu juga
dan tidak menimbulkan kemudharatan bagi masyrarakat umum,
maka itu bukan termasuk kategori ihtikar yang diharamkan.?®
Dengan kata lain, ikhtikar yang dilarang, yaitu mengambil
keuntungan di atas keuntungan normal dengan cara menjual
lebih sedikit barang untuk harga yang lebih tinggi, atau istilah
ekonominya disebut monopoly’s rent. Jadi dalam islam, monopli
boleh, sedangkan monopily’s rent tidak boleh.”

Dan suatu kegiatan masuk dalam kategori monopoly’s rent, apabila

komponen-komponen berikut ini terpenuhi, yaitu:

1. Mengupayakan adanya kelangkaan barang baik dengan cara
menimbun stok atau mengenakan entry - barriers.

2. Menjual dengan harga yang lebih tinggi dibandigkan dengan
harga sebelum munculnya kelangkaan.

3. Mengambil keuntungan yang lebih tinggi dibandingkan
keuntungan sebelum komponen 1 dan 2 dilakukan.

8) Talaqqi Rukban

Talaqqi rukhban merupakan usaha sabotase dengan mencegat
penjual sebelum masuk pasar, dengan harapan penjual tidak
mengatahui harga barang yang sesungguhnya. Tujuannya adalah
untuk mendapatkan harga yang lebih murah atau mendapatkan
keuntungan yang besar jika barang tersebut dijual kembali.

9) Ghabn dalam Harga

Ghabn berarti membeli suatu barang dengan harga lebih tinggi
atau lebih rendah dari rata-rata.

10) Jual Beli Gharar (yang tidak jelas sifatnya)

Yaitu segala bentuk jual beli yang di dalamnya terkandung
jahalah (unsur ketidakjelasan), sehingga dapat merugikan pihak yang

38 Lihat Syaikh salim Bin Ied Al Hilali, Ensiklopedi Larangan Menurut Al-Quran Dan Sunnah
(Bogor:Pustaka Imam Syafi'T: 2005), hlm 216

39 Adiwarman Karim, Ekonomi Mikro, h.154.

Senc Studec Tolam ) 33
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



bertransaksi. Tagrir berasal dari kata bahasa Arab gharar, yang berarti
akibat, bencana, bahaya, resiko, dsb.” Sebagai istilah, taghrir berati
melakukakn sesuatu secara membabi buta, tanpa pengetahuan yang
mencukupi; atau mengambil resiko sendiri dari suatu perbuatan yang
mengandung resiko tanpa mengetahui dengan persis apa akibatnya,
atau memasuki kancah resiko tanpa memikirkan konsekuensinya.*!
Sementara, dalam ilmu ekonomi, tagrir ini lebih dikenal sebagi
ketidakpastian atau resiko. Dalam situasi kepastian, hanya ada satu
hasil atau kejadian yang akan muncul dengan probabilitas sebesar
satu. Dan dalam situasi ketidakpastian (uncertainty) lebih dari satu
hasil atau kejadian yang mungkin akan muncul dengan probabilitas
yang berbeda-beda.** Bentuk - bentuk Gharar:

a. Bai’ madum (barangnya tidak ada)

Yaitu tidak ada kemampuan penjual untuk menyerahkan obyek
obyek akad pada waktu terjadi akad, baik obyek akad itu sudah
ada maupun ada. Contohnya: Menjual anak unta yang masih dlm
kandungan dan Menjual buah yang masih di pohon (belum matang)

b. Bai’ Majuzi at-Taslim

Yaitu Jual belibarang yangbarangnya sulit diserahkan. Contohnya,
Jual beli motor yang hilang dan masih dalam pencarian, Jual beli HP
yang masih dipinjam orang (teman) yang kabur, dan Menjual burung
piaraan (seperti merpati) yang mungkin kembali ke sarangnya, tetapi
Pada saat jual beli tidak ada di tempat.

c.  Bai’ majhul (kualitas, kuantitas barang dan harga tidak diketahui)

Yaitu jual beli barang yang tidak diketahui kualitas, jenis, merek
atau kuantitasnya. Jual beli majhul yang dilarang adalah jual beli
yang dapat menimbulkan pertentangan (munazaah) antara pembeli
dan penjual. Hukum jual belinya fasid .Apabila tingkat majhulnya
kecil sehingga tidak menyebabkan pertentangan, maka jual beli sah
(tidak fasid), karena ketidaktahuan ini tidak menghalangi penyerahan
dan penerimaan barang, sehingga tercapailah maksud jual beli.
Contohnya:-Jual beli radio yang tidak dijelaskan merknya

40

41
42

Iggi H. Achsien, Investasi Syariah di Pasar Modal: Menggagas Konsep dan Praktek Manajemen
Portofolio Syariah, ( Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2000), h. 50.

Adiwarman Karim, Ekonomi Mikro, h.162
Adiwarman Karim, Ekonomi Mikro, h.162 — 163.

34 ( Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



E. AKAD-AKAD YANG DIGUNAKAN DALAM LEMBAGA
KEUANGAN SYARIAH

1) Murabahah
1. Pengertian

Pengertian murabahah secara bahasa barasal dari masdar
ribhun (keuntungan), sedangkan murabahah adalah masdar dari
rabbaha-yurabbihu-murabahatan (memberi keuntungan).* Secara
istilah murabahah merupakan akad yang memindahkan hak milik
seseorang kepada orang lain sesuai dengan transaksi dan harga awal
yang dilakukan pemilik awal ditambah dengan keuntungan yang
diinginkan.

2. Rukun dan Syarat Murabahah

Rukun murabahah seperti halnya rukun jual beli pada umumnya
yaitu: orang yang berakad, obyek jual beli, sighat dan harga yang
disepakati. Sedangkan syarat murabahah adalah;

1) Penjual memberitahukan biaya modal kepada nasabah

2) Kontrak pertama harus syah sesuai dengan rukun yang ditetapkan

3) Kontrak harus bebas riba

4)  Penjual harus menjelaskan kepada pembeli bila terjadi cacat atas
barang sesudah pembelian

5) Penjual harus menyampaikan semua hal yang berkaitan dengan
pembelian, missal jika pembelian dilakukan secara hutang.

3. Aplikasi Murabahah dalam Bank

Akad murabahah ini banyak diminati oleh perbankan syariah
karena factor keamanan dan minimnya resiko bagi bank syariah
dibandingkan dengan akan musyarakah dan murabahah. Di
perbankan syariah praktek akad murabahah didasarkan pada fatwa
DSN MUI No. 04/DSN-MUI/IV/2000 yang memberikan arahan baik
kepada nasabah maupun perbankan.

1) Ketentuan fatwa terhadap bank adalah sebagai berikut:

a) Bank dan nasabah harus melakukan akad murabahah yang

bebas riba.

b) Barangyangdiperjualbelikan tidak diharamkan oleh syariah.

43 Ahmad Warson Munawir, Kamus Al-Munawir, (Surabaya: Pustaka Progresif, 1999), hlm.

Senc Studec Tolam ) 35
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



2)

g

c)
d)

f)

g
h)

i)

Bank dapat membiayai sebagian atau seluruh harga
pembelian barang yang telah disepakati kualifikasinya.
Bank membeli barang yang diperlukan nasabah atas nama
bank sendiri, dan pembelian ini harus sah dan bebas riba.
Bank harus menyampaikan semua hal yang berkaitan dengan
pembelian, misalnya jika pembelian dilakukan secara utang.
Bank kemudian menjual barang tersebut kepada nasabah
(pemesan) dengan harga jual senilai harga beli ditambah
marjin keuntungan. Dalam kaitan ini Bank harus
memberitahu secara jujur harga pokok barang kepada
nasabah berikut biaya-biaya yang diperlukan.

Nasabah membayar harga barang yang telah disepakati
tersebut pada jangka waktu tertentu yang telah disepakati.
Untuk mencegah terjadinya penyalahgunaan atau kerusakan
akad tersebut, pihak bank dapat mengadakan perjanjian
khusus dengan nasabah.

Jika bank hendak mewakilkan kepada nasabah untuk
membeli barang dari pihak ketiga, akad jual beli murabahah
harus dilakukan setelah barang, secara prinsip, menjadi
milik bank

Ketentuan praktek murabahah terhadap nasabah

a)
b)

c)

d)

e)

f)

Nasabah mengajukan permohonan dan janji pembelian
suatu barang atau aset kepada bank.

Jika bank menerima permohonan tersebut, ia harus membeli
terlebih dahulu aset yang dipesannya secara sah dengan
pedagang.

Bank kemudian menawarkan aset tersebut kepada nasabah
dan nasabah harus membelinya sesuai dengan janji yang
telah disepakatinya, karena secara hukum janji tersebut
mengikat; kemudian kedua belah pihak harus membuat
kontrak jual beli.

Dalam jual beli ini bank dibolehkan meminta nasabah untuk
membayar uang muka saat menandatangani kesepakatan
awal pemesanan.

Jika nasabah kemudian menolak membeli barang tersebut,
biaya riil yang telah dikeluarkan bank harus dibayar dari
uang muka tersebut.

Jika nilai uang muka kurang dari kerugian yang harus

Senc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



ditanggung oleh bank, bank dapat meminta kembali sisa

kerugiannya kepada nasabah.

g) Jika uang muka memakai kontrak ‘urbun sebagai alternatif
dari uang muka, maka

1) jika nasabah memutuskan untuk membeli barang
tersebut, ia tinggal membayar sisa harga.

2) jika nasabah batal membeli, uang muka menjadi milik
bank maksimal sebesar kerugian yang ditanggung
oleh bank akibat pembatalan tersebut; dan jika uang
muka tidak mencukupi, nasabah wajib melunasi
kekurangannya.

2) Salam
1. Pengertian, Dasar Hukum, Rukun, dan Syarat Salam

Salam secara bahasa bermakna penyerahan (taslim). Secara
istilah, salam merupakan penjualan barang dengan menyebutkan
sifat-sifatnya, sedangkan barang masih dalam tanggungan penjual,
untuk diserahkan kemudian. Kebolehan akad salam didasarkan pada
ayat al-Quran:

T z < z

LR TR SO A | P T R P A
°)'.‘:'£=L9W"J?"J1§f»"‘% (’{A.g.‘.b 13 Iyal Al el
“Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu bermuamalah

tidak secara tunai untuk waktu yag ditentukan, hendaklah kamu
menulisnya..”™

Dan hadits Rasulullah: “Suatu saat rasulullah datang di madinah,
disana para penduduk madinah sudah mempraktekkan salam pada
kurma yang berumur dua tahun atau tiga tahun. Maka rasulullah
berkata: ‘barang siapa yang melakukan (salaf) salam hendaknya
ia melakukan dengan takaran yang jelas untuk jangka waktu yang
diketahui”.

Kegiatan salam itu dapat dikatakan sah manakala memenuhi
beberapa unsur (rukun) sebagai berikut, yaitu: (1) Muslam (pembeli);
(2) Muslam alaih (penjual); (3) Ras al-mal (harga pesanan/modal yang
dibayarkan); (4) Muslam fiih (barang yang dipesan), dan (5) Sighat
ijab qabul (ucapan serah terima).

44 QS Al Baqarah (2) ayat: 282

Senc Studec Tobam ) 37
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



2. Perbedaan Salam dengan Ijon

Banyak orang yang menyamakan bai’ salam dengan ijon, padahal
terdapat perbedaan besar diantara keduanya. Dalam ijon, barang
yang dibeli tidak diukur dan ditimbang secara spesifik. Demikian
juga penetapan harga beli, sangat bergantung pada keputusan sepihak
si tengkulak yang seringkali dominan dan menekan petani yang
posisinya lebih lemah. Sedangkan pada akad salam, paling tidak
menyaratkan 2 hal, yaitu pegukuran dan spesifikasi barang yang jelas
serta adanya keridhaan yang utuh diantara kedua belah pihak.*

3. Salam Paralel

Salam parallel berarti melaksanakan dua transaksi ba’l as-salam
antara bank dan nasabah, antara bank dengan pemasok (suplier)
atau pihak ketiga lainnya secara simultan.*® Dewan pengawas syariah
rajhi banking & investment corporation telah menetapkan fatwa yang
membolehkan salam parallel dengan syarat, pelaksanaan transaksi
salam kedua tidak bergantung pada pelaksanaan akad salam yang
pertama.beberapa ulama kontemporer memberikan catatan atas
transaksi salam parallel, terutama jika perdagangan atau transaksi
semacam itu dilakukan secara terus-menerus. Hal tersebut diduga
akan menjurus kepada riba.*’

4. Aplikasi dalam Bank Syariah

Ba’l as-salam biasanya dipergunakan pada pembiayaan bagi
petani dengan jangka waktu yang relative pendek, yaitu 2-6 bulan.
Karena yang dibeli oleh bank adalah barang seperti padi, jagung,
cabai, dan bank tidak berniat menjadikan barang-barang tersebut
sebagai simpanan atau inventory, dilakukannlah bai as-salam kepada
bulog, pedagang pasar induk atau grosir. Inilah yang dalam perbankan
islan dinamakan salam parallel. Ba’i as-salam juga dapat diaplikasikan
pada pembiayaan barang industry, misalnya produk garmen (pakaian
jadi) yang ukuran barang tersebut sudah dikenal umum. Caranya,
saat nasabah mengajukan pembiayaan untuk pembuatan garmen,

45 Lihat Syafi'T Antonio, Bank Syariah Dari Teori Ke Praktek (Jakarta: Gema Insani Press, 2001),
hlm 111

46 AAOIFIL, Accounting And Auditing And Governance Standars For Islamic Financian Institution
(Bahrain: Accounting and Auditing Organization for Islamic Financial Institution(AAOIFI)
Manama, 1999), hlm 242 dalam Antonio, Bank Syariah.... Hlm 110

47 Ibid, hlm 111

38 (| Serwc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



bank mereferensikan penggunaan produk garmen tersebut. Hal ini
berarti bahwa bank memesan dari pembuat garmen tersebut dan
membayarnya pada waktu pengikatan kontrak. Bank kemudian
mencari pembeli kedua. Pembeli itu bisa saja rekanan yang telah
direkomendasikan oleh produsen garmen tersebut. Bila garmen
itu telah selesai diproduksi, produk tersebut diantarkan ke rekanan
tersebut. Rekanan kemudian membayar kepada bank baik dengan
tunai maupun mengangsur.*

3) Istishna’
1. Pengertian

Kata istishna berasal dari kata shana yang berarti membuat,
memproduksi, menciptakan, pabrikan, dan menempa.* Secara
istilah, istishna’” merupakan akad yang mengandung tuuntutan atau
permintaan agar produsen membuatkan suatu barang (pesanan) dari
pemesan dengan ciri-ciri dan harga tertentu.

2. Rukun dan Syarat

Akad istishna’ dianggap sah apabila memenuhi rukun istishna,
yaitu: (1) Shani’ (produsen/pembuat); (2) Mustashni’ (pemesan/
pembeli); (3) Mashnu’ (barang yang dipesan); (4) Ras al-mal (harga/
modal yang dibayarkan); dan (5) Sighat ijab qabul (ucapan serah
terima).

Untuk meghindari terjadinya spekulasi sebagai dampak dari
belum adanya barang ketika akad, ulama figh mengemukakan syarat-
syarat istishna’ yang ketat sebagai berikut:

1) Syarat yang terkait dengan produsen dan pemesan; produsen
tidak mempunyai hak khiyar ketika pemesan melihat barang yang
dijual dan setuju atas barang yang dipesan. Sementara pembeli
diberi hak khiyar (kemungkinan menggagalkan pesanan) jika
produsen dianggap tidak memenuhi criteria barang yag dipesan.
Namun menurut Abu Yusuf, baik produsen maupun konsumen
tidak boleh melakukan khiyar karena dapat merugikan produsen.

2) Syarat yang terkait dengan objek akad (barang yang dipesan);
obyek akad harus dijelaskan secara rinci, baik jenis, ukurannya

48 1Ibid, hlm 112
49 Ahmad Warson Munawir, Kamus al-Munawir, (Surabaya: Pustaka Progresif, 2004), hlm.

Senc Studec Tolam ) 39
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



4)

maupun sifat-sifatnya.
3. Perbedaan antara Akad salam dengan akad istishna

Jumhur ulama memandang bahwa akad istishna’ merupakan
bagian dari akad salam. Namun demikian, akad istishna mempunyai
cirri khas tersendiri yang membedakannya dengan akad salam.
Diantaranya adalah:

1. Barang (obyek) yang dijual dalam akad salam adalah berbentuk
utang yang wajib diselesaikan dan obyek itu sejenis barang yang
ada contohnya dipasar. Tetapi dalam istishna  barang yang dipesan
adalah materi yang contohnya tidak ada di pasar, dan sekalipun
ada tepai unsurnya tidak sama. Namun demikian jumhur ulama
tidak membedakan obyek istishna’ ini.

2. Dalam salam, jumhur ulama mensyaratkan harus ada jangka
waktu antara akad dengan penerimaan barang yang dipesan,
kecuali mneurut mazhab syafi’i. sementara dalam istishna tidak
boleh ada jangka waktu

3. Dalam salam, akad bersifat mengikat, masing-masing pihak
tidak boleh membatalkan akad sepihak. Sedangakan dalam akad
istishna akad tidak bersifat mengikat, artinya ada hak khiyar
yang bisa digunakan jika pesanan tidak sesuai dengan krikeria
yagn telah disepakati.

4. Dalam akad salam, obyek akad, harus diserahkan sepenuhnya
pada saat terjadi transaksi. Sementara dalam istishna boleh
menyerahkan obyek akad sebagian atau tidak sama sekali di
waktu terjadinya akad.

Syirkah
1. Pengertian

Secara bahasa, musyarakah berasal dari kata syaraka, yusyariku,
musyaraatan yang artinya bersekutu.”® Secara istilah, musyarakah
merupakan akad yang dilakukan oleh orang-orang yang bekerjasama
(bersekutu) dalam modal dan keuntungan. Atau dengan kata lain
musyarakah merupakan akad kerjasama antara dua pihak atau lebih
untuk suatu usaha tertentu dimana masing-masing pihak memberikan
kontribusi dana dengan kesepakatan bahwa keuntungan dan resiko
akan ditanggung bersama sesuai dengan kesepakatan.

50 Ahmad Warson Munawir, Kamus al-Munawir, (Surabaya: Pustaka Progresif, 1999), hlm.

40  Serc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



2.  Macam-macam Syirkah
1) Syirkah al-amlak, yaitu akad antara dua ornag atau lebih

tanpa melalui akad syirkah. Syirkah ini terbagi menjadi 2,

yaitu:

a) Syirkah ihtiyari, yaitu perserikatan yang muncul akibat
keinginan dua orang atau lebih untuk mengikatkan diri
dalam suatu kepemilikan

b) Syirkah jabr, yaitu sesuatu yag ditetapkan menjadi milik
dua orang atau lebih tanpa persetujuan kedua belah
piak terlebih dahulu

2) Syirkah al-uqud, yaitu syirkah yang akadnya disepakati dua
orang atau lebih untuk mengikatkan diri dalam perserikatan

modal dan keuntungan. Syirkah ini terbagi menjadi 7

macam, yaitu:

a) Syirkah al-Inan, yaitu kerjasama yang dilakukan oleh
dua orang atau lebih, dimana masing-masing pihak ikut
memberikan dana, terlibat dalam pengelolaan serta
berbagi keuntungan dan kerugian.”*

b) Syirkah al-muwafadhah, yaitu perserikatan dua puhak
atau lebih dengan modal penyertaan serta bentuk kerja
baik secara kualitas maupun kuantitas masing-masing
pihak harus sama, demikian juga halnya dengan
pembagian keuntungan dan kerugiannya.

c) Syirkah al-abdan, yaitu perserikatan dalam bentuk
kerja (tanpa modal) untuk menerima pekerjaan secara
bersama-sama serta berbagi keuntungan bersama.

d) Syirkah wujuh, yaitu perserikatan yang dilakukan dua
orang atau lebih yang memiliki reputasi (dikenal baik)
dikalangan masyarakat untuk hutang barang, kemudian
menjual dan membagi labanya secara bersama-sama
menurut kesepakatan.®

e) Muzaraah, adalah kerja sama dalam usaha pertanian di
mana pemilik lahan menyerahkan lahanya berikut bibit
yang diperlukan kepada pekerja tani untuk diusahakan

51

52

Dalam syirkah inan, dana yang diberikan, kerja yang dilakukan dan hasil yang diterima oleh
masing-masing pihak tidak sama.

Mustafa al-Khin dan Mustafa al-Bugha, Fi Al-Manhaji (Damaskus: Dar al Ulum, 1996),
111:221-223 dalam Yazid, Figh Muamalah.... hlm 129.

Senc Studec Tolam ) 41
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



sedangkan hasil yang diperoleh dibagi sesuai dengan
kesepakatan bersama.

f) Musaqah, adalah kerja sama dalam perwatan tanaman
dengan imbalan bagian dari hasil yang diperoleh dari
tanaman tersebut.

g) Mudharabah, adalah kerja sama dua pihak yang satu
diantaranya menyerahkan uang kepada pihak lain
untuk diperdagangkan, sedangkan keuntungannya
dibagi di antara keduanya menurut kesepakatan.

3. Aplikasi Akad Musyarakah dalam Perbankan Syariah

Beberapa ketentuan dalam penerapan akad Musyarakah dalam
perbankan Syariah sesuai dengan Fatwa DSN adalah sebagai berikut:
1) Pernyataan ijab dan qabul harus dinyatakan oleh para pihak

untuk menunjukkan kehendak mereka dalam mengadakan

kontrak (akad), dengan memperhatikan hal-hal berikut:

a.

C.

Penawaran dan penerimaan harus secara eksplisit
menunjukkan tujuan kontrak (akad).

Penerimaan dari penawaran dilakukan pada saat kontrak.
Akad dituangkan secara tertulis, melalui korespondensi,
atau dengan menggunakan cara-cara komunikasi modern.

2) Pihak-pihak yang berkontrak harus cakap hukum, dan
memperhatikan hal-hal berikut:

a.

b.

€.

Kompeten dalam memberikan atau diberikan kekuasaan
perwakilan.

Setiap mitra harus menyediakan dana dan pekerjaan, dan
setiap mitra melaksanakan kerja sebagai wakil.

Setiap mitra memiliki hak untuk mengatur aset musyarakah
dalam proses bisnis normal.

Setiap mitra memberi wewenang kepada mitra yang lain
untuk mengelola aset dan masing-masing dianggap telah
diberi wewenang untuk melakukan aktifitas musyarakah
dengan memperhatikan kepentingan mitranya, tanpa
melakukan kelalaian dan kesalahan yang disengaja.

Seorang mitra tidak diizinkan untuk mencairkan atau
menginvestasikan dana untuk kepentingannya sendiri.

3) Obyek akad (modal, kerja, keuntungan dan kerugian)

a.

Modal
(1) Modal yang diberikan harus uang tunai, emas, perak

42 Q Serc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



(2)

(3)

(4)

atau yang nilainya sama.

Modal dapat terdiri dari aset perdagangan, seperti
barang-barang, properti, dan sebagainya. Jika modal
berbentuk aset, harus terlebih dahulu dinilai dengan
tunai dan disepakati oleh para mitra.

Para pihak tidak boleh meminjam, meminjamkan,
menyumbangkan atau  menghadiahkan  modal
musyarakah kepada pihak lain, kecuali atas dasar
kesepakatan.

Pada prinsipnya, dalam pembiayaan musyarakah tidak
ada jaminan, namun untuk menghindari terjadinya
penyimpangan, LKS dapat meminta jaminan.

Kerja

(1)

(2)

Partisipasi para mitra dalam pekerjaan merupakan
dasar pelaksanaan musyarakah; akan tetapi, kesamaan
porsi kerja bukanlah merupakan syarat. Seorang mitra
boleh melaksanakan kerja lebih banyak dari yang
lainnya, dan dalam hal ini ia boleh menuntut bagian
keuntungan tambahan bagi dirinya.

Setiap mitra melaksanakan kerja dalam musyarakah
atas nama pribadi dan wakil dari mitranya. Kedudukan
masing-masing dalam organisasi kerja harus dijelaskan
dalam kontrak.

Keuntungan

(1)

(2)

(3)

(4)

Keuntungan harus dikuantifikasi dengan jelas untuk
menghindarkan perbedaan dan sengketa pada waktu
alokasi keuntungan atau penghentian musyarakah.
Setiap keuntungan mitra harus dibagikan secara
proporsional atas dasar seluruh keuntungan dan tidak
ada jumlah yang ditentukan di awal yang ditetapkan
bagi seorang mitra.

Seorang mitra boleh mengusulkan bahwa jika
keuntungan melebihi jumlah tertentu, kelebihan atau
prosentase itu diberikan kepadanya.

Sistem pembagian keuntungan harus tertuang dengan
jelas dalam akad.

Kerugian

(1)

Kerugian harus dibagi di antara para mitra secara

Senc Studec Tolam ) 43
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



proporsional menurut saham masing-masing dalam
modal.

(2) Biaya Operasional dan Persengketaan

(3) Biaya operasional dibebankan pada modal bersama.

(4) Jika salah satu pihak tidak menunaikan kewajibannya
atau jika terjadi perselisihan di antara para pihak, maka
penyelesaiannya dilakukan melalui Badan Arbitrase
Syariah setelah tidak tercapai kesepakatan melalui
musyawarah.

44 4 Serc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Bab 3

PRANATA ZAKAT

A. DEFINISI ZAKAT

Ditinjau dari segi bahasa kata zakat merupakan kata dasar dari
zakat yang berarti berkah, tumbuh, bersih dan baik'. Sedangkan
menurut Hasbi Ash Shiddieqy, zakat menurut bahasa adalah Nama’
berarti kesuburan, thaharoh berarti kesucian, barokah berarti
keberkahan dan juga berarti tazkiyah mensucikan.> Di dalam kamus
Al Bisri, zakat dimaknai sebagai berkembang, tumbuh, bertambah.’
Menurut Sayid Syabiq asal makna zakat itu adalah tumbuh, suci, dan
berkah.* Pendapat ini disandarkan pada firman Allah:

O aele 25 & S5 ikl BAo Lgipil 5 34
(\Y‘)F,J.;: ’uih\)(“@lus;wubm

Ambillah zakat dari sebagian harta mereka, dengan zakat itu kamu

w

Yusuf Qardhawi, Hukum Zakat. (Bandung: PT Pustaka Lentera Antar Nusa dan Mizan. 2004)
hlm. 34

Hasbi As Shiddieqy Pedoman Zakat. (Semarang: PT Pustaka Rizki Putra. 2009) hlm.3
Mustofa Bisri dkk, Kamus Al Bisri (Progresif, 1999) hlm. 295

Sayyid Syabiq. Figh Sunnah. (Jakarta: Pena Pundi Aksara, 2004) hlm.497

Senc Studec Tolam ) 45
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



membersihkan dan mensucikan mereka dan mendoalah untuk mereka.
Sesungguhnya doa kamu itu (menjadi) ketenteraman jiwa bagi mereka.
dan Allah Maha mendengar lagi Maha mengetahui.(At Taubah, 103)

Ayat ini menunjukkan kata yang berbeda yakni shadagat.
Shadagat menunjuk kepada arti zakat bila ia dinyatakan dalam bentuk
perintah yang sifatnya wajib.” Shadaqat dari segi bahasa berarti harta
yang dikeluarkan dengan maksud untuk mendekatkan diri kepada
Allah dan untuk menyucikan diri.® Pada ayat di atas shadaqat bisa
berarti pemmberian yang sudah ditetapkan seperti zakat dan bisa
pula pemberian yang tidak ditetapkan, sifatnya sunnat.”

Makna zakat dari segi istilah figih mempunyai arti sejumlah
harta tertentu yang diwajibkan Allah diserahkan kepada orang-orang
yang berhak.?® Zakat menurut istilah agama Islam diartikan kadar
harta yang tertentu yang diberikan kepada yang berhak menerimanya
dengan beberapa syarat.’

Kata zakat merupakan nama dari suatu hak Allah yang
dikeluarkan seseorang kepada fakir miskin. Dinamakan zakat
dikarenakan mengandung harapan untuk mendapatkan berkah,
membersihkan dan memupuk jiwa dengan berbagai kebaikan.'’ Dari
sepintas pengertian di atas maka dapat dipahami bahwa zakat adalah
sebagian harta yang harus disisihkan dan kemudian diserahkan
kepada orang yang berhak, agar si pemberi zakat mendapatkan
tambahan pahala dari Allah Swt. Zakat juga berarti penyucian karena
dengan melaksanakannya menjadi sebab diperolehnya kesucian jiwa,
terutamanya dari sifat kikir."!

Zakat yang merupakan ibadah pokok dan bukan pajak,
merupakan pertumbuhan dan penyucian diri. Secara teknis, zakat
berarti menyucikan harta yang dimiliki seseorang dengan cara
pendistribusian sebagian harta oleh kaum yang kaya kepada kaum
yang miskin, sebagai hak orang-orang miskin dan bukan bersifat

Arraiyah, Hamdar. Meneropong Fenomena Kemiskinan Perspektif AlQuran, (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar. 2007) hlm.93

Ahmad Musthafa, Al Maraghi Tafsir Al Maraghi, (Semarang: Toha Putra, 1993) Juz 9, hlm.15.
Ahmad Musthafa, Al Maraghi Tafsir Al Maraghi, (Semarang: Toha Putra, 1993) Juz 9, hlm. 7
Yusuf Qardhawi, Hukum Zakat. (Bandung: PT Pustaka Lentera Antar Nusa dan Mizan. 2004)
hlm. 34

Rasjid, Sulaiman H. Figih Islam. (Bandung: Sinar Baru Algesindo. 2000) hlm. 192

Sayyid Syabiq. Figh Sunnah. (Jakarta: Pena Pundi Aksara, 2004) hlm.. 497

Hasbi As Shiddiqey Pedoman Zakat. (Semarang: PT Pustaka Rizki Putra. 2009) hlm. 24.

46 W Serc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



derma.'? Dari pengertian di atas dapat dipahami bahwa praktek zakat
tidak sekedar menyisihkan harta, melainkan ada implikasi positif bagi
si pemilik harta karena akan tersucikan harta dan jiwanya.

Setelah mengenali pengertian zakat secara umum, berikut
merupakan pengertian khusus mengenai zakat fitrah :

Makna zakat fitrah yaitu, zakat yang sebab diwajibkannya adalah
futur (berbuka puasa) pada bulan Ramadhan. Disebut pula dengan
sedekah fitrah."” Para fugaha menyebut zakat ini dengan zakat kepala,
atau zakat badan. Yang dimaksud dengan badan disni adalah pribadi,
bukan badan yang merupakan lawan dari jiwa dan nyawa."* Zakat
titrah juga dinamakan zakal nafs, yaitu zakat atas jiwa manusia yang
ditunaikan berkenaan dengan selesainya mengerjakan ibadah puasa
Ramadhan.”

Ulama Mazhab Syafi’i mendefinisikan sesuatu yang dikeluarkan
dari harta atau jiwa dengan cara tertentu. Dalam definisi ini secara
jelas dimaksudkan bahwa, zakat yang mereka maksudkan adalah tidak
sebatas zakat harta melainkan juga akal fitrah, karena pencantuman
kata harta dan jiwa dalam definisi ini mengandung pengertian zakat
harta dan zakat fitrah.'

Beberapa pengertian di atas, dapat dipahami bahwa zakat fitrah
mempunyai makna zakat yang diwajibkan atas setiap orang Islam dari
berbagai untuk mensucikan setiap jiwa manusia. Hal ini seperti yang
di ungkapkan oleh Sayyid Syabiq mendefinisikan zakat sebagai nama
atau sebutan atas hak Allah Swt yang dikeluarkan oleh seseorang
kepada fakir miskin. Dinamakan zakat, karena padanya terkandung
harapan unluk memperoleh pertumbuhan jiwa dengan kebaikan-
kebaikan."

Kedua jenis zakat di atas sesungguhnya mempunyai kedudukan
yang sama penting bagi umat Islam. Karena mempunyai peran dan
fungsinya yang urgen bagi setiap pribadi yang beriman. Kewajiban

12

13

14
15
16

17

Al Syaikh, Yasin Ibrahim, Kitab Zakat Hukum, Tata Cara dan Sejarah, Terj. Wawan Husin,
(Bandung: Marja. 2008) hlm. 27

Yusuf Qardhawi, Hukum Zakat. (Bandung: PT Pustaka Lentera Antar Nusa dan Mizan. 2004)
hlm. 920

ibid

Tono, Sidik dkk. Ibadah dan Akhlak dalam Islam. (Yogyakarta: UII Press. 1998) hlm. 60
Adz-Dzakiey, Hamdani Bakran, Prophetic Intelligence. (Yogyakarta: Penerbit Islamika. 2004)
hlm. 181.

Sayyid Syabiq. Figh Sunnah. (Bandung: PT Al Maarif. 1997) 5 jilid hlm. 3

Senc Studec Tolam ) 47
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



keduanya merupakan sesuatu yang mengikat untuk terus dilaksanakan
dalam kerangkan menggapai derajat kualitas dihadapan Tuhan dan
dihadapan manusia.

ZAKAT DALAM LINTASAN SEJARAH

Sketsa zakat pada masa Nabi dan masa sahabat

Dalam sejarah perundang-undangan Islam, zakat baru diwajibkan
di Madinah, akan tetapi Al Quran telah membicarakan tentang zakat
ketika masa priodisasi Makkah, zakat dalam priodisassi Makkah
berbeda dengan yang diwajibkan ketika dalam periode Madinah. Pada
periode Makkah zakat tidak ditentukan batas dan besarnya, tetapi
diserahkan saja pada kesadaran dan rasa iman, kemurahan hati dan
perasaan tanggung jawab atas keberadaan orang lain sesama iman.'®
Kebutuhan waktu itu sesungguhnya belum memerlukan besar zakat
untuk di tentukan, karena orang-orang Islam sudah mengorbankan
diri dan seluruh kekayaan mereka. Berapa besar hak orang lain belum
dirasa perlu untuk di tentukan oleh Rasulullah SAW. Tetapi cukuplah
ditentukan sendiri oleh pihak pemberi atau kebiasaan yang brrlaku
pada waktu itu.

Zakat mulai diwajibkan adalah di Madinah dan tepatnya pada
tahun ke2 H. Sejarah menunjukkan bahwa zakat yang diwajibkan di
Madinahlah yang mempunyai nisab dan besar tertentu. Bila tidak
demikian maka berarti zakat diwajibkan pertama kali di Makkah.
Kaum muslimin di Makkah baru merupakan pribadi-pribadi yang
dihalang-halangi untuk menjalankan agama mereka, tetapi di
Madinah mereka sudah merupakan jamaah yang memiliki daerah.
Oleh karena itu beban dan tanggung jawab mereka mengambil bentuk
baru sesuai dengan perkembangan tersebut. Yaitu bentuk delimitasi
bukan generalisasi bentuk-bentuk hukum yang mengikat, bukan
sekedar pesan-pesan yang bersifat anjuran. Hal itu mengakibatkan
penerapannya memerlukan kekuasaan di samping perasaan iman
tersebut.”” Kecenderungan itu terlihat pula pada penerapan zakat.
Tuhan menegaskan kekayaan apa yang harus dikeluarkan zakatnya,
syarat-syarat terkena hukum wajib besarnya, sasaran pengeluarannya

18

19

Yusuf Qardhawi, Hukum Zakat. (Bandung: PT Pustaka Lentera Antar Nusa dan Mizan. 2004)
hlm. 61

ibid

48 W Serc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



dan badan yang bertugas untuk mengelola dan mengatur zakat
tersebut. Periode inilah kemudian dijadikan dasar hukum bagi umat
Islam hingga sekarang.

Meskipun bentuknya masih sangat sederhana, akan tetapi
kelembagaan zakat pada masa Nabi masih hidup telah mulai
dibentuk. Umat Islam saat itu telah menyadari akan pentingnya
mengorganisir pengelolaan zakat secara profesional. Sehingga zakat
yang dihimpun dari potensi umat dapat tergali secara maksimal dan
ditasarufkan kepada orang-orang yang membutuhkan. Harus diakui
keberadaan Nabi memiliki pengaruh signifikan kepada ketaatan umat
saat itu. Bahkan belum ada catatan sejarah yang menunjukan adanya
pembangkangan yang dilakukan oleh para sahabat terhadap aturan
main Islam yang berkenaan dengan zakat.

Sepeninggal Nabi dengan ditandainya pesan akhir Tuhan yang
tertera dalam al qur'an

3 .- s, 03 o~ )Ozﬂz/a/‘ < o 2 /’D/OE/O/O
wjjwré:?\&w\)ré:ﬁ;@@ws\ r).:)\
z P ) 5 it
\-AJ“Q f)&wy\ é&j
Pada hari ini telah Kusempurnakan untuk kamu agamamu, dan telah

Ku-cukupkan kepadamu nikmat-Ku, dan telah Ku-ridhai Islam itu Jadi
agama bagimu.(Al Amaidah, 5 :3)

Ayat ini disinyalir turun pada tanggal 9 zulhijah tahun ke sepuluh
hijrah ketika Nabi sedang melaksanakan haji wada. Yang menarik dari
firman Allah ini adalah kata kusempurnakan untuk kamu agamamu
dalam hal ini Qurais Shihab menjelaskan bahwa maksud ayat ini
adalah: telah kuturunkan semua yang kamu butuhkan dari prinsip-
prinsip petunjuk agama yang berkaitan dengan halal haram, sehingga
tugas manusia adalah menjabarkan dan atau menganalogkannya.?
Meski agama Islam telah sempurna dan tidak lagi membutuhkan
firman baru sebagai petunjuk, faktanya tidaklah selalu sejalan.
Pasca meninggalnya Nabi muncullah kelompok-kelompok yang
membangkan dan tidak mau taat dengan aturan Islam. Termasuk
dalam hal ini adalah tentang perintah wajibnya mengeluarkan zakat
bagi umat Islam.

20 Shihab, Quraish,, Tafsir Al Misbah, Pesan, Kesan dan Keserasian Al Quran, (Jakarta: Lentera
Hati 2005) jilid 3: 15)

Senc Studec Tolam ) 49
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Secara umum implementasi zakat pada masa sahabat dapat dibagi
menjadi empat periode. Yaitu peiode Abu Bakar, Umar, Usman dan
Ali. Empat khalifah tersebut yang melanjutkan risalah kenabian yang
lebih dikenal dengan khulafaurasiddin. Pada masa para sahabat ini
telah mengalami berbagai tantangan yang beragam dalam penegakan
zakat, sekaligus di dalamnya terjadi modifikasi dan pengembangan
praktek zakat melalui ijitihad yang dilakukan sesuai dengan konteks
zamanya.

Pembangkangan yang dilakukan oleh sebagian umat Islam
khususnya suku Badui terjadi pada masa kekhalifahan Abu
Bakar, bermunculanya kelompok-kelompok yang tidak bersedia
mengeluarkan zakat, lebih dikarenakan munculnya asumsi dikalangan
kelompok tersebut bahwa zakat adalah pendapatan personal Nabi.*!
Sehingga oleh Abu Bakar diperangi. Dalam peristiwa itu Abu Bakar
menunjukan bahwa dalam pengelolaan zakat membutuhkan campur
tangan negara, tidak sekedar terlembaga. Apa yang dilakukan oleh
Abu Bakar belum pernah terjadi pada masa Nabi masih hidup.
Sehingga keputusan khalifah untuk memerangi orang-orang yang
tidak taat merupakan sebuah tindakan baru yang sebelumnya belum
pernah terjadi.

Periode kedua adalah Umar, pada masa ini, Umar mengeluarkan
beberapa bentuk ijtihad yang berhubungan dengan zakat, diantara
contohnya adalah menghapus zakat bagi mu’allaf, enggan memungut
bagian wushr (zakat tanaman) karena merupakan ibadah pasti,
mewajibkan kharaj (sewa tanah), mengenakan zakat kuda yang tidak
pernah dilakukan pada masa Nabi.”> Tindakan yang dilakukan Umar
merupakan upaya kontekstualisasi hukum Islam agar sesuai dengan
perkembangan zaman. Pengumpulan zakat masa kekhalifahan umar
sudah berbentuk Baitul Mal (lembaga amil zakat pada saat itu), dan
sangat potensial untuk mengentaskan kemiskinan. Sahabat yang
bernama Muaz bin Jabbal yang menjabat sebagai gubernur Yaman
ditunjuk sebagai ketua Amil Zakat.”? Ketika Muaz ditunjuk sebagai
pengelola zakat, pada tahun pertama langkah yang dilakukan adalah
mengembalikan 1/3 surplus dama ke pemerintah pusat. Dan seterusnya

21
22

23

(Suratmaputra, 2002:164).
Muhammad Hadi, Problematika Zakat Profesi dan Solusinya Sebuah Tinjauan Sosiologi
Hukum Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2010) hlm. 73

Anshori, Abdul Ghofur, Hukum dan Pemberdayaan Zakat Upaya Sinergis Wajib Zakat dan
Pajak di Indonesia, (Yogyakarta: Pilar Media. 2006) hlm. 59

50 ( Serwc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



dilakukan secara bertahab hingga semua dana dikembalikan ke pusat,
dengan alasan sudah tidak ada lagi orang miskin yang tersisa.**

Setelah wafatnya Umar, maka kekhalifahan dipikul oleh Usman,
pada masa Usman, zakat dibagi kedalam dua hal. Pertama, zakat
yang berhubungan dengan harta benda yang tampak (al Amwal
al Zahirah) yaitu binatang ternak dan hasil bumi. Sedangkan yang
kedua adalah harta benda yang tidak tampak atau hasil bumi (al
amwal al batiniyah), yaitu uang dan barang perniagaan. Zakat jenis
yang pertama diserahkan kepada negara sedangkan jenis yang kedua
diserahkan kepada orang yang mengeluarkannya untuk ditunaikan
sendiri.”

Penjelasan di atas menunjukan bahwa ada sinergi pelaksanaan
zakat antara negara dan masyarakat. Pelaksanaan zakat semacam ini
cukup mempunyai implikasi positif dalam menggalang potensi zakat
yang ada ditengah masyarakat saat itu.

Periode yang keempat adalah dipegang oleh Ali, pada masa Ali
berkuasa pemerintahan tidak berjalan secara stabil, sebab konflik yang
mendera umat Islam telah sampai pada titi nadir. Sehingga konsentrasi
pemerintahan saat itu lebih pada penyelesaian konflik dikalangan
umat. Meskipun usaha tersebut tidak berhasil. Situasi yang semacam
itu tidak menyurutkan perhatian penguasa dalam persoalan zakat.
Ali masih menyempatkan untuk mencurahkan perhatianya pada
persoalan ibadah sosial yang satu ini, karena saat itu zakat merupakan
urat nadi kehidupan pemerintahan dan agama.?® Bahkan Ali membuat
kebijakan bahwa para fakir miskin dan pengemis agar biaya hidupnya
ditanggung oleh negara melalui dana zakat. Tidak sebatas itu saja Ali
juga terlibat langsung dalam mendistribusikan dana zakat kepada
orang-orang yang membutuhkan.”’” Jenis zakat pada saat itu berupa
semua jenis kekayaan yang dimiliki umat.

Membaca sejarah praktek zakat pada masa lalu dapat ditarik
sebuah kesimpulan sederhana bahwa telah ada upaya yang serius untuk
mengelola zakat dengan cara profesional. Profesionalitas tersebut
ditunjukan dengan keterlibatan semua pihak untuk mensinergikan

24
25
26

27

Ibid
(Purnomo, 1995:8)

Muhammad Hadi, Problematika Zakat Profesi dan Solusinya Sebuah Tinjauan Sosiologi
Hukum Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2010) hlm. 75

(Qodir, 1998:94).

Senc Studec Tolam ) 51
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



gerakan zakat, termasuk di dalamnya adalah peran negara. Peran-
peran yang demikian inilah yang dibutuhkan saat ini agar pengelolaan
zakat dapat berjalan secara maksimal.

Gambaran Umum Praktek Zakat di Indonesia

Sejak lahirnya Undang-Undang no 38 tahun 1999 tentang
pengelolaan zakat, syiar ditanah air memang semakin berkembang.
Akan tetapi kalau berkaca pada sejarah, sesungguhnya praktek zakat di
Indonesia telah dilakukan sejak masuknya Islam di bumi nusantara ini.
Saat itu zakat menjadi salah satu sumber dana pengembangan agama
Islam. Dalam perjuangan bangsa Indonesia melawan kolonial, zakat
pernah menjadi sumber dana perjuangan terutama untuk sabilillah.
Ketika satu persatu wilayah Indoneisia dikuasai oleh Kolonial Belanda
saat itu mengeluarkan kebijaksanaan pemerintah mengenai zakat **

Terpasungnya kemerdekaan bangsa Indonesia atas jajahan
kolonial membuat prkaktek keberagamaan sedikit tersendat, termasuk
dalam hal ini adalah praktek zakat dikalangan umat Islam. Penjajahan
selama 350 tahun, membuat sistem pengelolaan zakat yang sudah
ditentukan oleh Allah tidak berjalan. Petugas zakat dalam keadaan
darurat diangkat oleh masyarakat.” Stagnasi pengelolaan zakat terus
berlanjut hingga pasca kemerdekaan. Pada zaman orde lama dan orde
baru pengelolaan zakat belum menjadi prioritas pemerintah. Baru
pada era reformasi dibawah kepemimpinan Prof. Malik Fajar, dalam
waktu singkat telah behasil memperjuangkan terbitnya UU no 38
tahun 1999.

UU tersebut seolah menjadi kran pembuka bagi terselenggaranya
praktek dan pengelolaan zakat yang lebih dinamis dan progresif. UU
ini memuat beberapa ketentuan yang mendukung pengelolaan zakat
secara lebih baik. Di antara substansi isinya adalah sebagai berikut,
bahwa setiap warga negara Indonesia yang beragama Islam dan
mampu atau badan yang dimiliki berkewajiban menunaikan zakat
(pasal 2) dan pengelolaan zakat dilakukan oleh pemerintah (pasal
6).(UU, no 38 tahun 1999). Dari sanalah kemudian terbentuk Badan
Amil Zakat Nasional (BAZNAS).*

28

29

30

Muhammad Hadi, Problematika Zakat Profesi dan Solusinya Sebuah Tinjauan Sosiologi
Hukum Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2010) hlm.77

Zarkasyi, Muchtar, Pengelolaan Zakat Untuk Kepentingan Fakir Miskin, (Republika, 24 Januari
2011)

Tidak sebatas itu saja, geliat ini juga dapat dilihat dari tumbuh suburnya lembaga-lembaga

52 Q Ser Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Untuk menyuguhkan sistem tata kelola yang baik dan program-
program yang menarik bagi masyarakat, BAZNAS telah mengawali
dengan membuat prencanaan yang matang. Misalnya di tahun 2011,
BAZNAS membuat lima program unggulan. Pertama, program
indonesia peduli, program ini ditujukan untuk menanggulangi
bencana yang terjadi di berbagai daerah. Kedua, program Indonesia
makmur, program ini ditujukan untuk menumbuhkan kemandirian
mustahi dibidang ekonomi. Ketiga, program Indonesia cerdas,
program ini ditujukan untuk meningkatkan kecerdasan masyarakat
dan meningkatkan kualitas pendidikan. Keempat, program Indonesia
sehat, program ini ditujukan untuk memberikan pengobatan secara
cuma-cuma untuk fakir miskin. Kelima, program Indonesia taqwa,
program ini ditujukan untuk membangun dan memperkuat keimanan
dan ketaqwaan masyarakat.’!

Seiring berjalannya waktu, contoh di atas menunjukkan bahwa
pengelolan zakat di Indonesia telah mengalami perubahan yang
signifikan, dari model pengelolaan zakat yang tradisional menuju
pengelolaan modern. Kendati demikian masih ada pekerjaan rumah
yang luar biasa besar. Sebab dari potensi zakat yang mencapai triliunan
rupiah belum dapat tergali secara maksimal. Dalam penulusuran
penulis perhitungan mengenai potensi zakat di Indonesia sangat
beragam. Akan tetapi salah satu yang dapat dijadikan rujukan adalah
perhitungan yang dilakukan oleh BAZNAS. Menurut BAZNAS potensi
zakat di Indonesia mencapai angka 217 triliun di tahun 2011.>> Angka
217 triliun sama dengan 3,14% dari GDP (gross domestic produck)
Indonesia. Artinya potensi sebesar ini akan dapat menjadi solusi
permasalahan umat seadainya dapat tergali secara maksimal.

C. DASAR HUKUM ZAKAT

Karena zakat merupakan salah satu sendi dari ajaran Islam,
maka dasar dari ibadah ini adalah Al-Qurlan, Assunah dan perilaku
para sahabat. Zakat telah diperintahkan sejak tahun kedua hijriyah

pengelola zakat, seperti LazisMU, LazisNU dan juga lembaga-lembaga lain yang dikelola
oleh ormas Islam. Menjamurnya lembaga yang mengelola zakat ini diharapkan akan mampu
memberikan sumbangsih besar bagi kesejahteraan masyarakat.

31 (Hafiddudin, Konsistensi dan Penguatan Program Strategis Zakat, (Republika, 3
Januari 2011)

32 http://www.voa-islam.com/2011/08/03/15711

Senc Studec Tolam ) 53
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



dari hukumnya adalah Fardhu ‘ain atas tiap-tiap orang yang cukup
syaratnya.*

Sumber di dalam ayat AlQur’an tidak hanya terdapat dalam satu
tempat, banyak ayat yang berbicara mengenai zakat dengan sandingan
dan konteknya yang berbeda-beda. Salah satu perintahnya bisa kita
lihat dalam Q.S Al Baqoroh ayat 110:

Jo-uﬁr&.m.uy )W/’ \.2) cK).\\ \j"_) M\
’3,)@“@:253\ 51@\&@@@

Artinya :“Dan Dirikanlah shalat dan tunaikanlah zakat. dan kebaikan
apa saja yang kamu usahakan bagi dirimu, tentu kamu akan mendapat
pahala nya pada sisi Allah. Sesungguhnya Alah Maha melihat apa-apa
yang kamu kerjakan.”

Ayat ini memperlihatkan perintah menunaikan zakat menjadi
satu nafas dengan perintah mendirikan sholat, selanjutnya diiringi
dengan perintah lain atau penjelasan mengenai apa sasaran yang akan
diraih oleh pengamalnya.”* Maka dapat dipahami bahwa kewajiban
menunaikan zakat sama pentingnya dengan menunaikan sholat.
Mengingat kedudukan dua jenis ibadah ini begitu penting dalam
Islam.

Contoh ayat lain yang dapat disimak adalah sebagai berikut:

Sy 338 ey Bus) S A Y] 6,5
°KJM\)-’\ WAL \j\ ° 2 U’“w\_}j ugw\j

Janganlah kamu menyembah selain Allah, dan berbuat kebaikanlah
kepada ibu bapa, kaum kerabat, anak-anak yatim, dan orang-orang
miskin, serta ucapkanlah kata-kata yang baik kepada manusia,
dirikanlah shalat dan tunaikanlah zakat.(Al Baqarah, 83)

Senada dengan ayat di atas, firman Allah ini kembali
menyandingkan urusan sholat dengan urusan zakat. Tentu saja hal ini
bukanlah faktor kebetulan semata. Sebab ayat yang berhaluan sama

33 Rasjid, Sulaiman H. Figih Islam. (Bandung: Sinar Baru Algesindo. 2000) hlm 192.
34 Zakiah Darojat. Ilmu Pendidikan Islam. (Jakarta: Bumi Perkasa. 2000)

54 Q Serw Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



tidak hanya terdapat dalam satu tempat, melainkan dibeberapa tempat
dalam al quran. Adapun diantara Sunnah Rasul yang mendasari
tentang kewajiban zakat adalah sebagai berikut. Nabi SAW bersabda :

“Sesungguhnya Allah telah mewajibkan zakat atas mereka dari
harta-hartanya, diambil dari orang-orang kayanya dan diserahkan
kepada mereka yang fakir” (HR Bukhari).

Begitu pentingnya kewajiban menunaikan zakat ini maka
barang siapa mengingkarinya halal untuk di perangi. Hal ini pernah
dilakukan pada zaman khalifah Abu Bakar, pada waktu itu banyak
suku Arab yang membangkang, yakni diperangi secara tuntas. Ia
tidak menerima sama sekali pemisahan antara ibadah jasmaniay
dengan ibadah maliyah (seperti zakat). Sikap tegas Abu Bakar ini
telah menjadi catatan sejarah yang tiada tandinganya.*

Al Quran, As sunah dan ijma’ para ulama telah mewajibkan zakat,
sedangkan zakat fitrah telah diwajibkan mulai tahun kedua hijriyah,
zakat ini berlaku untuk semua orang yang beragama Islam. Pewajiban
zakat terjadi setelah pewajiban puasa Ramadhan. Rasulullah SAW
bersabda:

- @
-
N -~ -

85 ‘}WUJ‘ 5 J@}i&léﬁ
;is\j}\;;\ \c\pj\ \ou,)mj\

“Dari ibnu umar ia berkata, Rasulullah SAW mewa]zbkan zakat fitri
bulan Ramadhan sebanyak satu sha’ kurma atau gandum atas tiap-
tuap orang muslim merdeka atau gamba laki-laki atau perempua.”
(HR. Bukhari dan Muslim Dalam Tarjamah Bulughul Marom, bab
Zakat Fitrah, Hal 325)

Zakat tidak di wajibkan kepada para Nabi, sebab fungsi zakat
adalah membersihkan dari segala dosa, sedangkan para Nabi terhindar
dari hal itu.*® Para Nabi telah dijamin oleh Allah bahwa mereka tidak
akan tersentuh dengan perbuatan-perbuatan yang menjerumuskan

35 Yusuf Qardhawi, Hukum Zakat. (Bandung: PT Pustaka Lentera Antar Nusa dan Mizan. 2004)
hlm. 82

36 Wahbah Al Zuhayly, Zakat Kajian Berbagai Mazhab.(Bandung: PT Remaja Rosdakarya. 2000)
hlm.89.

Senc Studec Tolam ) 55
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



pada kenistaan.

Selain hadits yang menjelaskan tentang kewajiban zakat, banyak
pula hadits yang menerangkan tentang kewajiban nisab atas harta
zakat. Penjelasan Nabi atas ayat al quran yang berkaitan dengan zakat
tentu saja berhubungan langsung dengan model pelaksanaan pada
saat Nabi masih hidup. Penjelsasan itu dilakukan sebagai bentuk
operasional atas ayat yang mewajibkan pelaksanaan zakat.

FUNGSI DAN TUJUAN ZAKAT

Seunggguhnya fungsi dan tujuan zakat tidak hanya berlaku
bagi mereka yang telah menemukan kesadaran, melainkan bagi
mereka yang mempunyai kelebihan harta, tetap terbebani untuk
mengeluarkan zakat meskipun tanpa kesadaran. Karena amil zakat
dibolehkan mengambil sebagian harta mereka untuk disalurkan
kepada yang berhak.

Begitu pentingnya zakat bagi diri seseorang menunjukan bahwa
ia mempunyai fungsi dan tujuan yang tidak sederhana. Sulaiman
Rasjid*” dalam Fiqih Islam menyebutkan ada lima fungsi dan tujuan
disyariatkannya zakat:

1. Menolong orang yang lemah dan susah agar dia menunaikan
kewajibannya terhadap Allah dan terhadap masyarakat.

2. Membersihkan dari sifat kikir dan ahlak tercela, serta mendidik
diri agar bersifat mulya dan pemurah dengan membiasakan
membayarkan amanat kepada orang yang berhak dan
berkepentingan.

3. Sebagai ucapan syukur dan terima kasih atas nikmat kekayaan
yang diberikan kepadanya.

4. Untuk menjaga kejahatan-kejahatan yang akan timbul dari si
miskin dan yang susah.

5.  Untuk mendekatkan hubungan kasih sayang dan cinta- mencintai
antara si miskin dan si kaya.

Dalam konteks ini zakat meruakan ibadah sosial yang
berorientasi untuk kepentingan bersama. Oleh karenanya zakat
semestinya difungsikan secara benar. Benar dalam pengertian tata
cara pelaksanaanya, dan juga benar dalam tataran pentasarufannya.

37 Rasjid, Sulaiman H. Figih Islam. (Bandung: Sinar Baru Algesindo. 2000) hlm 217

56 W Serw Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Sehingga dari harta yang terhimpun tersebut dapat bermanfaat
sebagaimana mestinya.

E. AMIL ZAKAT

Para ulama berbeda pendapat mengenai bagaimana cara yang
lebih utama dilakukan untuk mentasarufkan harta zakat. Ada yang
berpendapat bahwa harta zakat sebaiknya dikumpulkan lewat petugas
pengumpul zakat atau disebut dengan amil zakat. Ini disandarkan pada
cara Rasulullah yang biasa mengirim petugas untuk mengumpulkan
zakat dan membagikanya kepada para mustahik®

Pada zaman Rasulullah SAW dan para sahabatnya, hampir tidak
pernah zakat diserahkan langsung dari muzaki kepada mustahik,
kecuali infak. Zakat selalu diambil atau diserahkan melalui amil zakat.
Amil zakatlah yang mendistribusikannya berdasarkan kebutuhan dan
skala prioritas.”

Memberikan zakat secara langsung kepada fakir miskin memang
tidak disalahkan secara syariah, tetapi belum memenuhi semangat
dan tujuan zakat itu sendiri sebagai sebuah sistem dalam kehidupan
sosial (ijtimaiyah) dalam Islam.*” Oleh karena itu sesungguhnya
berzakat melalui amil bukanlah ijtihad ulama pada masa sekarang,
melainkan telah menjadi praktek dan produksi intelelktual ulama
pada masa silam.

Al Quran dalam surat Attaubah ayat 60 mengemukakan bahwa
salah satu golongan yang berhak menerima zakat (mustahik zakat)
adalah orang-orang yang bertugas mengurus urusan zakat (‘amiliina
‘alajha). Sedangkan dalam QS Attaubah ayat 103 dijelaskan bahwa
zakat itu diambil (dijemput) dari orang-orang yang berkewajiban
untuk berzakat (muzaki) untuk kemudian diberikan kepada mereka
yang berhak menerimanya (mustahik). Yang mengambil dan
menjemput tersebut adalah para petugas (amil). Imam Qurthubi
ketika menafsirkan ayat tersebut (Attaubah 9: 60) menyatakan bahwa
amil itu adalah orang-orang yang ditugaskan (diutus oleh imam
atau pemerintah) untuk mengambil, menuliskan, menghitung, dan
mencatat zakat yang diambil dari para muzaki untuk kemudian

38 Sayyid Syabiq. Figh Sunnah. (Jakarta: Pena Pundi Aksara, 2004) hlm.582
39 Didin Hafiduddin, Karakteristik Zakat (Republika, 19 Juli 2009)

40 Didin Hafidhudin, Gerakan Zakat dan Penanggulangan Kemiskinan, Republika, 2 Agustus
2010.

Senc Studec Tobam ) 57
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



diberikan kepada yang berhak menerimanya (mustahik).*'

Terdapat tiga instrumen utama dalam Islam terkait distribusi
pendapatan yaitu aturan tentang kepemilikan aset ekonomi yang
tidak bole merugikan kepentingan orang banyak, penerapan zakat,
serta menganjurkan qordul hasan, infak dan wakaf. Islam mendorong
pengentasan kemiskinan melalui pemenuhan kebutuhan dasar
masyarakat, pengembangan sektor real serta pemerataan hasil
pembangunan.*

Dalam kaitanya di atas, peran amil zakat sangatlah urgen. Amil
zakat dituntut untuk memainkan peran yang efektif dalam mengubah
pemahaman dan pengetahuan masyarakat yang masih menganggap
bahwa zakat merupakan urusan individu antara manusia dengan
Allah atau urusan muzaki sebagai pembayar zakat dengan mustahik
sebagai penerimanya. Padahal zakat sejatinya harus menjadi sebuah
gerakan yang didukung oleh semua komponen umat Islam.*

Kreatifitas amil zakat dalam pengelolaan zakat sangat dibutuhkan,
sebab paradigma pengelolaan yang selama ini berjalan masih terkesan
tradisional dan konfensional. Harus ada upaya modernisasi dalam tata
kelola zakat. Sehingga cara demikian akan mengantarkan lembaga
amil zakat menjadi lembaga yang akomodatif dan visioner dalam
pelaksanaanya. Menurut Prof. Didin Hafiduddin pengelolan zakat
yang modern profesional memiliki beberapa karakteristik sebagai
berikut :

Pertama, dilakukan secara full time, yaitu pengelolaan zakat yang
dilakukan dalam jam kerja sehari 8 jam atau minimal 5 hari dalam
sepekan. Kedua, amil adalah orang-orang yang terseleksidan memiliki
kompetensi, dalam arti memiliki komitmen, kapasitas, kapabilitas dan
integritas sesuai dengan tugas keamilan yang mensyaratkan standar
moral dan keamanahan yang tinggi. Ketiga, amil mendapatkan balas
jasa yang wajar berupa gaji yang berasal dari hak amil dan memenuhi
kebutuhan standar untuk hidup layak. Keempat, penilaian kinerja
perorang maupun team work berorientasi pada prestasi, yakni setiap
amil dituntut untuk bekerja dan memberikan hasil yang terbaik.
Kelima, bekerja sesuai dengan standar managemen modern, seperti

41
42
43

Hafiduddin, Karakteristik Zakat, (Republika 19 Juli 2009)
Surur, Naharus, Zakat Sebagai Sistem Distribusi Kekayaan, (Republika, 27 Desember 2010)

Didin Hafidhudin, Gerakan Zakat dan Penanggulangan Kemiskinan, (Republika, 2 Agustus
2010)

58 W Serwc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



adanya visi, misi, strategi, perencanaan tahunan, sasaran mutu,
monitoring dan evaluasi perkembangan secara periodik. Keenam,
mengimplementasikan prinsi-prinsip transparansi dan akuntabilitas
secara baik dan benar, yaitu melakukan pencatatan setiap kegiatan
dengan benar, menyusun laporan dan selanjutnya mempublikasikan
laporan kegiatan tersebut kepada masyarakat.**

Peran signifikan amil zakat akan mampu mengurangi tingkat
kemiskinan ditengah masyarakat. Dengan cara demikian maka
zakat akan terberdayakan dengan semestinya. Untuk meningkatkan
daya guna zakat dan mengentaskan kemiskinan ada beberapa hal
yang harus dilakukan oleh lembaga amil zakat. Pertama, lakukan
pengelolaan zakat secara professional dan akuntable. Hal ini bertujuan
untuk meningkatkan kepercayaan para wajib zakat bahwa dana yang
telah mereka salurkan akan disalurkan kepada yang berhak untuk
mendapatkan.

Kedua, sasaran diutamakan kepada bagaimana para mustahik
(orang yang berhak menerima zakat) dari dana zakat tersebut dapat
meningkatkan kemampuan berwirausaha sehingga mereka tidak
menjadikan zakat sebagai gantungan hidup. Ketiga, mengelola dana
zakat menjadi dana abadi yang dapat berkembang sehingga dana zakat
tersebut tidak habis tetapi memiliki kontinuitas dan berkelanjutan.

Keempat, segmentasi sasaran yang jelas dan terencana. Sasaran
dari pembagian zakat ini tidak perlu banyak tetapi cukup mengambil
kelompok yang dapat memberikan pengaruh dan menggerakkan
kegiatan ekonomi rakyat. Bila simpul-simpul ini dapat berkembang
tentu akan mampu menciptakan lapangan kerja yang pada akhirnya
mengurangi kemiskinan di daerah sekitarnya.

Kelima, membangun jaringan dengan pemberdayaan penerima
zakat. Jaringan ini sangat penting guna memperlancar proses
pembinaan dan pemberdayaan para penerima zakat dalam bentuk
modal usaha. Dengan adanya jaringan akan mempermudah untuk
mengembangkan usaha dan penyaluran hasil usaha. Meski penting,
akan tetapi pembangunan jaringan ini menjadi tanggung jawab
yang sering terabaikan oleh badan pengelola zakat.*> Sehingga perlu
diupayakan secara semaksimal mungkin untuk memperluas jejaring

44 Didin Hafiduddin, Budaya Kerja Amil Sebagai Prasyarat Kepercayaan Publik, (Republika, 11
April 2011)
45  (http://wwwlazyaumil.org).

Senc Studc Tolam ) 59
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



agar penghimpunan dan pemberdayaan zakat dapat berjalan secara
optimal.

GOLONGAN ORANG YANG WAJIB ZAKAT

Menurut Imam Syafi’i zakat wajib dikeluarkan oleh siapa saja
yang memiliki harta dengan kepemilikan penuh, yaitu orang-orang
meredeka walaupun dia seorang anak kecil, orang yang kurang waras
atau seorang perempuan. Tidak ada pembedaan selama mampu
menunaikanya.* Begitu juga zakat dari barang temua dan harta
warisan serta harta yang merupakan nafkah kedua orang tuanya,
semua wajib dikeluarkan. Lebih lanjut dijelaskan bahwa apabila budak
mempunyai sejumlah ternak (yang sudah wajib dizakati), maka ternak
tersebut wajib dizakati.*’

Menurut Sayid Syabiq, zakat diwajibkan kepada setiap muslim
merdeka, memiliki nisab dari salah satu harta yang wajib dikeluarkan
zakatnya.*® Sedangkan Hasby As Shiddieqy (2009:17) berpendapat
bahwa yang wajib mengeluarkan zakat adalah merdeka, telah sampai
umur, berakal dan nisab yang sempurna. Memiliki nishab berarti
memiliki lebih dari keperluan hidup sehari-hari. Termasuk dalam
keperluan sehari-hari adalah makanan, pakaian, tempat tinggal,
kendaraan dan alat-alat untuk bekerja.*

Pendapat ini menunjukkan bahwa kewajiban mengeluarkan
zakat manakala harta yang dimiliki telah mencapai nisab. Nisab disini
dipahami sebagai kecukupan harta yang telah memenuhi standar
untuk dikelurkannya zakat. Di samping orang yang telah ditetapkan
adanya kewajiban zakat baginya, ada pula kelompok orang yang
menjadi kontrofersi dikalangan ulama tentang diwajibkan atau tidak
kelompok tersebut. Yang dipersilisihkan tersebut antra lain adalah
sebagai berikut:

1. Anak yatim (anak kecil)

2. Oranggila

3. Hamba ( budak belian)

4. Orang yang dalam dzimmah (perlindungan)

46
47
48
49

Syafi’l, Imam, Ringkasan Kitab Al Umm, (Jakarta: Pustaka Azam. 2007) hlm.437
ibid

Sayyid Syabiq. Figh Sunnah. (Jakarta: Pena Pundi Aksara, 2004) hlm. 508

Hasbi As Shiddieqy, Pedoman Zakat. (Semarang: PT Pustaka Rizki Putra. 2009) hlm.17

60 ( Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



5. Orang yang kurang milik ( orang yang telah menghutangkan
hartanya kepada orang dan seperti orang yang banyak hutang).”

Beberapa pendapat berikut dapat disimak sebagai gambaran
akan perbedaan pandangan para ulama mengenai orang-orang yang
diperselisihkan kewajibannya dalam menunaikan zakat. Abu Hanifah
mewajibkan zakat pada tumbuh-tumbuhan dan buah-buahan dari
harta anak kecil dan orang gila, sebagaimana wajib fitrah pada
keduanya. Sedangkan al Auza’i dan Ats Tsauri mengakatan, “wajib
zakat pada harta anak kecil dan orang gila, tetapi tidak dikeluarkan
sebelum anak kecil tersebut sampai nerumur dan sebelum orang gila
tersebut sembuh dari sakitnya.”!

Sementara itu para jumhur fugaha berpendapat bahwa zakat
dipungut dari harta orang gila dan anak kecil, walaupun anak kecil
tersebut belum mumayis. Tegasnya diambil zakat dari orang yang
tidak dihargai niatnya, bahkan tidak dihargai kasad dan iradatnya.
Ibnu Mas'ud berpendapat, hitungan zakat yang wajib pada harta anak
yatim adalah apabila ia telah sampai umur, dan hal itu diberitahukan
kepadanya. Jika ia suka, ia keluarka, jika tidak, dia tinggalkan. Yusuf
Qordawi mengemukakan bahwa zakat diwajibkan atas kekayaan
anak-anak dan orang gila dengan syarat-syarat yang jelas. Yaitu bahwa
kekayaan itu harus melebihi kebutuhan pokok.>*

GOLONGAN YANG MENERIMA ZAKAT

Golongan penerima zakat atau disebut mustahik adalah orang-
orang yang tidak mempunyai kemampuan secara layak untuk
menunaikan zakat. Sebaliknya golongan ini yang menjadi prioritas
untuk mendapatkan harta zakat. Terkait dengan golongan yang
berhak menerima zakat, al quran telah bebicara secara terperinci
yang termaktub di dalam firmannya:

5 e Gl osedyy sl Ssaan &)

50
51

52

Hasbi As Syiddieqy, Pedoman Zakat.( Semarang: PT Pustaka Rizki Putra. 2009) hlm.18
dikutip oleh Hasbi As Syiddieqy, dalam Pedoman Zakat. (Semarang: PT Pustaka Rizki Putra.
2009) him. 19

Yusuf Qardhawi, Hukum Zakat. (Bandung: PT Pustaka Lentera Antar Nusa dan Mizan. 2004)
hlm. 114

Senc Studec Tolam ) 61
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



M\ \)Ab\dng uujbd\j u\.ejl\ @’ ”’jb

Sesungguhnya zakat-zakat itu, hanyalah untuk orang-orang fakzr,
orang-orang miskin, pengurus-pengurus zakat, Para muallaf yang
dibujuk hatinya, untuk (memerdekakan) budak, orang-orang yang
berhutang, untuk jalan Allah dan untuk mereka yuang sedang dalam
perjalanan, sebagai suatu ketetapan yang diwajibkan Allah, dan Allah
Maha mengetahui lagi Maha Bijaksana (At Taubah, 60)

Bersandarpadapenjelasanayatdiatas,makayangberhakmenerima
zakat [alah: (1) orang fakir: orang yang Amat sengsara hidupnya, tidak
mempunyai harta dan tenaga untuk memenuhi penghidupannya. (2)
orang miskin: orang yang tidak cukup penghidupannya dan dalam
Keadaan kekurangan. (3) Amil zakat: orang yang diberi tugas untuk
mengumpulkan dan membagikan zakat. (4) Muallaf: orang kafir yang
ada harapan masuk Islam dan orang yang baru masuk Islam yang
imannya masih lemah. (5) memerdekakan budak: mencakup juga
untuk melepaskan Muslim yang ditawan oleh orang-orang kafir. (6)
orang berhutang: orang yang berhutang karena untuk kepentingan
yang bukan maksiat dan tidak sanggup membayarnya. Adapun orang
yang berhutang untuk memelihara persatuan umat Islam dibayar
hutangnya itu dengan zakat, walaupun ia mampu membayarnya. (7)
pada jalan Allah (sabilillah): Yaitu untuk keperluan pertahanan Islam
dan kaum muslimin. di antara mufasirin ada yang berpendapat bahwa
tisabilillah itu mencakup juga kepentingan-kepentingan umum seperti
mendirikan sekolah, rumah sakit dan lain-lain. (8) orang yang sedang
dalam perjalanan yang bukan maksiat mengalami kesengsaraan dalam
perjalanannya.

KARAKTERISTIK ZAKAT

Di tengah problematika kemiskinan umat dan ekonomi bangsa
sekarang ini, seharusnya zakat bisa dijadikan instrumen yang bisa
menjadi solusidan sustainable. Zakat sebagai instrumen pembangunan
perekonomian dan pengentasan kemiskinan umat, memiliki banyak
keunggulan dibandingkan instrumen fiskal konvensional yang kini

62 W Serc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



telah ada.”

Pernyataan tersebut bukan tanpa alasan, sebab zakat mempunyai
karakteristik yang unik dan rasional untuk diterapkan. Muzoffar Jufri
(2008) memberikan penjelasan mengenai hal ini. Zakat dalam Islam
memiliki beberapa karakteristik, diantaranya adalah sebagai berikut.
Pertama, zakat dalam konsep Islam bukanlah sebuah amal diantara
amal-amal kebajikan belaka, dan juga bukan merupakan sebuah sifat
kedermawanan semata. Namun ia adalah salah satu rukun dasar
ajaran Islam dan salah satu diantara empat ibadah asasinya, yang
tingkat keharusan dan kewajibannya menempati strata puncak. Maka
ia tidak bersifat sukarela atau pilihan bebas, dimana seseorang boleh
memilih berzakat atau tidak berzakat.

Kedua, ia - dalam pandangan Islam - merupakan sebuah hak
tetap bagi kaum fakir miskin (dan para mustahiq yang lain) pada harta
kaum muslimin yang kaya. Suatu hak yang ditetapkan oleh Pemilik
Asli harta siapapun, yakni Allah SWT. Allah-lah pemilik asli setiap
harta dan Dia memiliki kebebasan mutlak untuk membagi-bagi harta
milik-Nya sesuai kehendak dan ketentuan-Nya. Dan orang-orang kaya
yang mendapatkan titipan harta tersebut tentu harus melaksanakan
kehendak dan ketentuan tersebut.

Ketiga, syariat Islam yang mewajibkan zakat juga telah
menetapkan syarat-syarat, batasan, nishab dan kadar-kadarnya secara
jelas dan rinci. Keempat, penunaian kewajiban zakat — dalam konsep
Islam - tidak diserahkan kepada kerelaan dan kehendak hati masing-
masing individu diantara kaum muslimin yang telah wajib berzakat.
Namun sistem pengelolaan - penarikan dan distribusinya — menjadi
tugas dan kewenangan pemerintah dan Negara Islam. Oleh karena itu
Allah berfirman tentang zakat, “Ambillah zakat dari sebagian harta
mereka ..” (QS At-Taubah : 103). Jadi zakat itu harus diambil, dan
tidak ditunggu saja sampai masing-masing orang menyerahkannya
sekehendak dan serela hatinya. Dan sebagian tugas dan kewenangan
inilah yang saat ini diemban oleh lembaga-lembaga amil zakat yang
ada.

Kelima, diantara kewenangan pemerintah dalam Negara Islam
adalah bahwa ia berhak - bahkan mungkin wajib - menjatuhkan
sanksiyang sesuai atas orang-orang kaya yang enggan membayar zakat.

53 lihat Mustafa Edwin Nasution dalam Zakat Sebagai Instrumen Pembangunan Ekonomi Umat
di Daerah

Senc Studec Tolam ) 63
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Termasuk berhak memerangi kelompok yang memiliki kekuatan yang
menolak untuk membayar zakat, sebagaimana pernah dilakukan oleh
Khalifah Abu Bakar ra.

Keenam, pada saat pemerintah Islam tidak ada, kewajiban
berzakat ini tetap berlaku dan tidak gugur. Sehingga, setiap muslim
yang mampu wajib tetap membayar zakat baik secara pribadi maupun
secara kolektif — dan ini lebih baik — melalui pengelolaan lembaga-
lembaga amil zakat yang amanah dan professional.

Ketujuh, sistem dan sasaran distribusi zakat juga telah ditetapkan
langsung oleh Allah.”* Jadi, para pengelola zakat, termasuk para
penguasa dalam pemerintahan Islam sekalipun, tidak boleh
mendistribusikannya sesuai kehendak mereka saja.

Kedelapan, zakat yang diserahkan kepada para mustahiq, fakir
miskin misalnya, tidaklah sekedar untuk menutup kebutuhan mereka
sementara waktu saja. Namun mereka itu berhak diberi harta zakat,
sampai mereka benar-benar berkecukupan, sehingga dengan begitu
kemiskinan bisa terhapuskan.

Sejalan dengan pemikiran di atas, Hafiduddin (2009) menjelaskan
mengenai karakteristik zakat. Pertama, penggunaan zakat sudah
ditentukan secara jelas dalam syariat.”> Zakat hanya diperuntukkan
bagi 8 golongan (ashnaf), yaitu: orang-orang fakir, miskin, amil,
mualaf, budak, orang-orang yang berutang, jihad fi sabilillah, dan
ibnu sabil. Jumhur fuqaha sepakat bahwa selain 8 golongan yang telah
disebutkan tadi tidak halal menerima zakat. Dan, tidak ada satu pihak
pun yang berhak mengganti atau mengubah ketentuan ini.

Karakteristik ini membuat zakat secara inheren bersifat pro-
poor. Tak ada satu pun instrumen fiskal konvensional yang memiliki
karakteristik unik seperti ini. Karena itu, zakat akan lebih efektif dalam
mengentaskan kemiskinan karena alokasi dana yang sudah pasti dan
diyakini akan lebih tepat sasaran. Dan, instrumen yang langsung
berkaitan dengan kebutuhan bagi fakir miskin hanyalah zakat.

Kedua, ashnaf delapan mustahik zakat tersebut di atas selalu
dalam bentuk jama (plural). Ini mengisyaratkan bahwa zakat itu
harus dirasakan manfaatnya oleh sebanyak-banyak mustahik yang
ada, misalnya sebanyak-banyak fakir miskin yang ada di suatu daerah.

54 (lihat QS A-Taubah : 60).
55 (QS Attaubah [9]: 60).

64 W Serc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Ketiga, zakat memiliki persentase yang rendah dan tetap serta
tidak pernah berubah-ubah karena sudah diatur dalam syariat.
Sebagai contoh, zakat yang diterapkan pada basis yang luas seperti
zakat perdagangan, tarifnya hanya 2,5 persen. Ketentuan tarif zakat
ini tidak boleh diganti atau diubah oleh siapa pun. Karena itu,
penerapan zakat tidak akan mengganggu insentif investasi, tetapi
akan menciptakan transparansi kebijakan publik serta memberikan
kepastian usaha.

Keempat, zakat memiliki persentase berbeda dan mengizinkan
keringanan bagi usaha yang memiliki tingkat kesulitan produksi lebih
tinggi. Sebagai contoh, zakat untuk produk pertanian yang dihasilkan
dari lahan irigasi tarifnya adalah 5 persen, sedangkan jika dihasilkan
dari lahan tadah hujan tarifnya 10 persen. Karakteristik ini membuat
zakat bersifat market-friendly, sehingga tidak akan mengganggu
iklim usaha.

Kelima, zakat dikenakan pada basis yang luas dan meliputi
berbagai aktivitas perekonomian. Zakat dipungut dari produk
pertanian, hewan peliharaan, simpanan emas dan perak, aktivitas
perniagaan komersial, dan barang-barang tambang yang diambil dari
perut bumi. Fikih kontemporer bahkan memandang bahwa zakat
juga diambil dari seluruh pendapatan yang dihasilkan dari aset atau
keahlian pekerja. Dengan demikian, potensi zakat sangat besar. Hal
ini menjadi modal dasar yang penting bagi pembiayaan program-
program pengentasan kemiskinan.*

Sayyid Quthub (w 1965 M) dalam tafsirnya, Fi Dzilali al-Qur’an,
ketika menafsirkan firman Allah dalam surat Albaqarah ayat 267
menyatakan bahwa nash ini mencakup seluruh hasil usaha manusia
yang baik dan halal dan mencakup pula seluruh yang dikeluarkan
Allah SWT dari dalam dan atas bumi, antara lain hasil-hasil pertanian
maupun hasil pertambangan, seperti minyak. Karena itu, nash ini
mencakup semua harta, baik yang terdapat pada zaman Rasulullah
SAW maupun zaman sesudahnya. Semuanya wajib dikeluarkan
zakatnya dengan ketentuan dan kadar sebagaimana diterangkan
dalam sunnah Rasulullah SAW, baik yang sudah diketahui secara
langsung maupun yang di- qiyas -kan kepadanya. Al-Qurthubi (w
671 H) dalam Tafsir al-Jaami’ li Ahkam al-Quran menyatakan bahwa
yang dimaksud dengan kata-kata hak yang pasti pada Alquran surat

56 lihat QS Albagarah [2]: 267 dan QS Adz-dzariyat [51]: 19

Senc Studec Tolam ) 65
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Adz-Dzariyat ayat 19 adalah zakat yang diwajibkan, artinya semua
harta yang dimiliki dan semua penghasilan yang didapatkan, jika telah
memenuhi persyaratan kewajiban zakat, harus dikeluarkan zakatnya.

Sementara itu, para peserta Muktamar Internasional pertama
tentang zakat di Kuwait (29 Rajab 1404 H/bertepatan dengan tanggal
30 April 1984 M) telah sepakat tentang wajibnya zakat profesi apabila
telah mencapai nisab, meskipun mereka berbeda pendapat dalam cara
mengeluarkannya. Dalam Pasal 11 ayat (2) Bab IV Undang-Undang No
38/1999 tentang Pengelolaan Zakat, dikemukakan bahwa harta yang
dikenai zakat adalah: a) emas, perak, dan uang; b) perdagangan dan
perusahaan; c¢) hasil pertanian, hasil perkebunan, dan hasil perikanan;
d) hasil pertambangan; e) hasil peternakan; f) hasil pendapatan dan
jasa; dan g) rikaz.

Komisi Fatwa MUI dalam sidangnya di Padang Panjang (27-29
Muharram 1430 H/24-26 Januari 2009 yang lalu), telah menetapkan
fatwa bahwa perusahaan adalah termasuk salah satu objek zakat.
Keenam, zakat di samping berkaitan dengan harta, juga berkaitan
dengan rohani dan spiritual. Muzaki yang sudah berzakat biasanya
akan terus berzakat karena kenikmatan rohani yang dirasakannya.
Karena itu, penerimaan zakat cenderung stabil. Hal ini akan menjamin
keberlangsungan program pengentasan kemiskinan dalam jangka
waktu yang cukup panjang.

Melihat karakteristik zakat yang begitu brilian, sesungguhnya
modalitas umat Islam untuk mengentaskan kemiskinan cukup
memadai. Tinggal bagaimana upaya managemen yang dilakukan
untuk mengelola potensi tersebut secara profesional dan fungsional.

HIKMAH DISYARI'ATKANYA ZAKAT

Terkaitdengan hikmahbanyakulama dan pakar yangmemberikan
kesimpulan mengenai hikmah dari ibadah zakat. Kewajiban zakat
dan dorongan untuk terus menerus berinfaq dan bershadaqah yang
demikian mutlak dan tegas itu, disebabkan karena di dalam ibadah
ini terkandung berbagai hikmah dan manfaat yang demikian besar
dan mulia, baik, bagi muzakki (orang yang harus berzakat), mustahik
maupun masyarakat keseluruhan, antara lain tersimpul sebagai
berikut:

1. Sebagai perwujudan iman kepada Allah SWT, mensyukuri
nikmat-Nya, menumbuhkan akhlak mulia dengan memiliki rasa

66 ( Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



kemanusiaan yang tinggi, menghilangkan sifat kikir dan rakus,
menumbuhkan ketenangan hidup, sekaligus mengembangkan
harta yang dimiliki.”’

2. Menolong, membantu dan membina kaum dhuafa (orang
yang lemah secara ekonomi) maupun mustahik lainnya kearah
kehidupannnya yang lebih baik dan lebih sejahtera, sehingga
mereka dapat memenuhi kebutuhan hidupnya dengan layak,
dapat beribadah kepada Allah SWT, terhindar dari bahaya
kekufuran, sekaligus memeberantas sifat iri, dengki dan
hasad yang mungkin timbul ketika mereka (orang-orang fakir
miskin) melihat orang kaya yang berkecukupan hidupnya tidak
memperdulikan mereka.

3. Sebagai sumber dana bagi pembangunan sarana maupun
prasarana yang dibutuhkan oleh ummat Islam, seperti saran
ibadah, pendidikan, kesehatan, sosial dan ekonomi, sekaligus
sarana pengembangan kualitas sumber daya manusia (SDM)
muslim.

4. Untuk mewujudkan keseimbangan dalam kepemilikan dan
distribusi harta, sehingga diharapkan akan lahir masyarakat
marhammah diatas prinsip ukhuwah Islamiyyah dan takaful
ijtima’i. Kelima, Menyebarkan dan memasyarakatkan etika
bisnis yang baik dan benar. Tidak sebatas itu saja, dalam struktur
ekonomi Islam maka system zakat menunjukkan bahwa sifat
perjuamgam Islam selalu berorientasi kepada kepentingan kaum
dhuafa’>®

Selain itu juga, zakat merupakan ibadah yang memiliki nilai
dimensi ganda, trasendental dan horizontal. Oleh sebab itu zakat
memiliki banyak arti dalam kehidupan ummat manusia, terutama
Islam. Zakat memiliki banyak hikmah, baik yang berkaitan dengan
Allah SWT maupun hubungan sosial kemasyarakatan di antara
manusia, antara lain:

1. Menolong, membantu, membina dan membangun kaum dhuafa
yang lemah papa dengan materi sekedar untuk memenuhi
kebutuhan pokok hidupnya. Dengan kondisi tersebut mereka
akan mampu melaksanakan kewajibannya terhadap Allah SWT

57 Hafidhuddin, Didin & Juwaini Ahmad, Membangun Peradaban Zakat Meniti Jalan
Kegemilangan Zakat, (Ciputat: Institut Managemen Zakat. 2007) hlm.5

58 Nasrudin Razak, Dienul Islam (1996) hlm 94

Senc Studec Tolam ) 67
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



2. Memberantas penyakit iri hati, rasa benci dan dengki dari diri
orang-orang di sekitarnya berkehidupan cukup, apalagi mewah.
Sedang ia sendiri tak memiliki apa-apa dan tidak ada uluran
tangan dari mereka (orang kaya) kepadanya.

3. Menjadi unsur penting dalam mewujudakan keseimbanagn
dalam distribusi harta (sosial distribution), dan keseimbangan
tanggungjawab individu dalam masyarakat

4. Dapat menunjang terwujudnya sistem kemasyarakatan Islam
yang berdiri atas prinsip-prinsip: Ummatan Wahidan (umat
yang satu), MuSAWah (persamaan derajat, dan dan kewajiban),
Ukhuwah Islamiyah (persaudaraan Islam) dan Takaful Ijtima
(tanggung jawab bersama)

5. Dapat mensucikan diri (pribadi) dari kotoran dosa, memurnikan
jiwa (menumbuhkan akhlaq mulia menjadi murah hati, peka
terhadap rasa kemanusiaan) dan mengikis sifat bakhil (kikir)
serta serakah. Dengan begitu akhirnya suasana ketenangan
batin karena terbebas dari tuntutan Allah SWT dan kewajiban
kemasyarakatan, akan selalu melingkupi hati.

Zakat adalah ibadah maaliyah yang mempunyai dimensi dan
fungsi sosial ekonomi atau pemerataan karunia Allah SWT dan juga
merupakan perwujudan solidaritas sosial, pernyataan rasa kemanusian
dan keadilan, pembuktian persaudaraan Islam, pengikat persatuan
ummat dan bangsa, sebagai pengikat bathin antara golongan kaya
dengan yang miskin dan sebagai penimbun jurang yang menjadi
pemisah antara golongan yang kuat dengan yang lemah

Mewujudkan tatanan masyarakat yang sejahtera dimana
hubungan seseorang dengan yang lainnya menjadi rukun, damai dan
harmonis yang akhirnya dapat menciptakan situasi yang tentram,
aman lahir bathin. Dalam masyarakat seperti itu takkan ada lagi
kekhawatiran akan hidupnya kembali bahaya komunisme atheis)
dan paham atau ajaran yang sesat dan menyesatkan. Sebab dengan
dimensi dan fungsi ganda zakat, persoalan yang dihadapi kapitalisme
dan sosialisme dengan sendirinya sudah terjawab. Akhirnya sesuai
dengan janji Allah SWT, akan terciptalah sebuah masyarakat yang
baldatun thoyibatun wa Rabbun Ghafur. Masyarakat yang ideal seperti
yang diimpikan oleh setiap orang.”

59  (http://www.pkpu.or.id/panduan.php)

68 ( Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Bab 4

PRANATA WAKAF, WASIAT, DAN HIBAH

A. HUKUM WAKAF

1.

Pengertian Wakaf

Secara etimologi, wakaf berasal dari “waqafa” yang berarti
“habasa”. Dalam kamus Lisan al-Arab, kalimat “habasahu” berarti
“dia telah menahanannya”' Menurut Qahaf, kata “habs” dan “waqf”
merupakan dua kata yang paling banyak digunakan ahli fikih untuk
menyebut kata wakaf.” Qahaf menyimpulkan bahwa secara etimologis
kata “waqf” dan “habs” berarti menahan sesuatu dari konsumsi dan
melarang seluruh manfaat atau keuntungan dari selain pihak yang
menjadi sasaran wakaf.’

Dalam istilah fikh, terdapat beberapa perbedaan rumusan
mengenai definisi wakaf. Sebagian perbedaan ini bersifat redaksional
dan sebagian lainnya berkaitan dengan pandangan mereka mengenai
hukum wakaf, diantaranya berkaitan dengan bentuk harta yang boleh
diwakafkan, sifat wakaf apakah langgeng atau sementara, prinsip
wakaf yang berkaitan dengan pemindahan hak milik (lazim) atau

Ibn Manzur, Lisan al-Arab t.th.: 6/44

Qahaf, Munzir, al-Waqf al-Islami: Tatawwuruhu, Idaratuhu, Tanmiyyatuhu, (Damaskus: Dar
al-Fikr, 2006) hlm. 54.

Qahaf, Munzir, al-Wagf al-Islami.., hlm. 55.

Senc Studec Tolam ) 69
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



tidak (ghair lazim), dan yang lainnya.

1) Imam As-Syarbini, salah seorang ulama mazhab Syafii
mengartikan wakaf dengan:

S o~ . /..,

3y g &
“Menahan harta yang bisa memberi manfaat serta kekal materi
bendanya (al-ain) dengan cara memutuskan hak pengelolaan yang

dimiliki oleh wakif untuk diserahkan kepada nazhir yang dibolehkan
oleh syariah.™

2) Imam Ibn Qudamah, salah seorang ulama mazhab Hanbali
mendefinisikan wakaf dengan bahasa yang sederhana:

L2l M)L}A\ 0o S

“Menahan asal harta (tanah) dan menyedekahkan manfaat yang
dihasilkan.”>

Definisi wakaf dari kedua mazhab di atas memiliki kedekatan
makna, yaitu seseorang menahan harta miliknya kemudian
melepaskan kepemilikannya dari wagqif (pewakaf), dengan maksud
agar harta tersebut dapat dimanfaatkan di segala bidang kemaslahatan
dengan tetap melanggengkan harta tersebut, dengan niat tagarrub
kepada Allah. Dari definisi tersebut dapat disimpulkan bahwa wakaf
bersifat langgeng sehingga harta yang habis dikonsumsi, seperti
makanan, tidak boleh diwakafkan.

3) Imamas-Shawi, salah seorang ulama mazhab Maliki, memberikan
definisi sebagai berikut:

~

5
258 Wz o" og' X oc/,./fo/ o ~
\AGMM o \.: )._S J.x_‘>-
//,
o \}//
U; °Lr

4

5

Asy-Syarbini, Syamsuddin Muhammad ibn Muhammad al-Khatib, Mugni al-Muhtaj ila
Ma'rifah Alfaz al-Minhaj, (Bairut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1994), 3:522.

Ibn Qudamah, al-Mugni, (Bairut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah t.th), 6:185.

70 ( Serc Studec Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



“Wakaf adalah menjadikan manfaat suatu harta yang dimiliki
(walaupun pemilikannya dengan cara sewa) untuk diberikan kepada
orang yang berhak dengan satu akad (shigah) dalam jangka waktu
tertentu sesuai dengan keinginan wakif.’

Dalam mazhab Maliki, wakaf tidak melepaskan harta yang
diwakafkan dari pada kepemilikan wakif,” namun wakaf mencegah
wakif melakukan tindakan yang dapat melepaskan kepemilikannya
atas harta itu kepada pihak yang lain, dan wakif berkewajiban
menyedekahkan manfaatnya, serta tidak boleh menarik kembali
wakafnya. Kelebihan dari definisi ini adalah memberikan peluang
bagi wakaf muaqqat.® Ini kelebihan bagi definisi wakaf, sebab saat ini
diiukuti oleh mayoritas ulama kontemporer.

4) Ibn ‘Abidin, salah seorang ulama mazhab Hanafi mengartikan
wakaf sebagai:

w0 5 o v ey~ it - oo 50
“Menahan materi benda (al-'ain) milik wakif dan menyedekahkan atau
mewakafkan manfaatnya kepada siapapun yang diinginkan untuk

tujuan kebajikan.”.

Berdasarkan definisi ini wakaf dapat dimaknai sebagai akad
menyumbangkan manfaat dan tidak berdampak pada lepasnya
kepemilikan harta wakaf dari wakif sehingga ia boleh menariknya
kembali. Wakif juga boleh menjualnya dan jika wafat maka harta itu
menjadi harta warisan bagi ahli warisnya.

5) Definisi Kontemporer

Definisiwakafjugadijelaskanolehulamafikihkontemporerseperti
Nazih Hammad dan Munzir Qahaf. Nazih Hammad,'* mendefinisikan

10

ash-Shawi, 1995: 4/91-10

al-Hattab, Abu ‘Abdullah Muhammad ibn Muhammad ibn ‘Abdurrahman al-Magribi al-
Ma'ruf bi, 1995, Mawahib al-Jalil li Syarh Mukhtasar Khalil, Bairut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah,
1995), 7:626.

al-Hattab, Mawahib al-Jalil li Syarh Mukhtasar Khalil, 7:626. secara tegas menyatakan bahwa
wakaf tidak disyaratkan tabid (langgeng).

Abidin, Muhammad Amin Asy-Syahir bi Ibn, Rad al-Muhtar Ala ad-Dur al-Mukhtar Syarh
Tanwir al-Absar, (Bairut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1994), 6:519.

Hammad, Nazih, Mu’jam al-Mustalahat al-Iqtisadiyyah fi Lugati al- Fuqaha, Virginia: al-
Ma’had al-‘Alami li al-Fikri al-Islami, 1995), hlm. 353.

Senc Studec Tolam ) 71
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



wakaf sebagai akad menahankan aset wakaf dan menyalurkan
manfaatnya pada sabilillah."" Munzir Qahaf mendefinisikan wakaf
yaitu akad menahan harta, baik bersifat selamanya maupun untuk
jangka waktu tertentu, agar diambil manfaatnya secara berulang-ulang,
dari harta tersebut atau dari hasilnya, untuk keperluan kebaikan, baik
yang bersifat umum maupun khusus."

Menurut definisi Komisi Fatwa Majelis Ulama Indonesia, wakaf
adalah menahan hartayang dapatdimanfaatkan tanpalenyap bendanya
atau pokoknya, dengan cara tidak melakukan tindakan hukum
terhadap benda tersebut (menjual, memberikan, atau mewariskannya,
untuk disalurkan (hasilnya) pada sesuatu yang mubah (tidak haram)
yang ada.”

Dalam Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004, wakaf diartikan
dengan perbuatan hukum wakif untuk memisahkan dan/atau
menyerahkan sebagian harta benda miliknya untuk dimanfaatkan
selamanya atau untuk jangka waktu tertentu sesuai dengan
kepentingannya guna keperluan ibadah dan/atau kesejahteraan
umum menurut syariah."

Dasar Hukum Wakaf

Secara umum tidak ditemukan ayat dalam al-Quran yang
menerangkan hukum wakaf secara jelas. Dalil-dalil dari al-Quran
yang dijadikan sebagai dasar bagi disyariatkannya wakaf adalah
ayat-ayat yang menjelaskan tentang infaq fi sabilillah. Hal ini dapat
dimaklumi mengingat wakaf merupakan bagian dari infaq fi sabilillah
yang dianjurkan oleh Islam." Kata infaq fisabilillah atau menafkahkan
harta di jalan Allah bersifat umum, yaitu mencakup semua bidang
kemaslahatan, baik bidang keagamaan murni maupun bidang sosial.
Wakaf termasuk infak di jalan Allah sebab manfaat yang diperoleh
dari wakaf disalurkan kepada bidang-bidang tersebut.

11
12
13

14
15

Redaksi aslinya sebagai berikut: 352sll 1,255 1o ui,.;.s-

Qahaf, Munzir, al-Waqf al-Islami, him. 62 ’

Definisi tersebut merupakan terjemahan dari redaksi berbahasa Arab yang disebutkan oleh
Asy-Syarbini di atas dan juga oleh San’ani dalam Subul as-Salam (1988: 3/167). Hanya saja,
dalam redaksi Shanani tidak disebutkan kata “>;>5.” (yang ada).

(http://bw-indonesia.net) Diakses pada hari Ahad, 20 Maret 2011, pukul 23.45

Ayat-ayat al-Qur’an yang menyebutkan kata-kata infak diantaranya Surat al-Baqarah: 167,
Surat Ali Tmran: 92, Surat al-Baqarah: 261. Infak yang diperintahkan dalam Surat al-Baqarah:
167 dimaknai sebagai sedekah (Kasir, 1994: 1/294). Sedangkan wakaf termasuk sedekah.

72 4 Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Selain ayat-ayat yang menerangkan infaq fi sabilillah, ayat-ayat
lain yang dapat dijadikan dalil bagi disyariatkannya wakaf adalah ayat-
ayat yang memerintahkan berbuat kebaikan atau al-khair. Kata al-khair
dalam ayat-ayat berikut dimaknai sebagai perbuatan yang hukumnya
sunnah, termasuk wakaf.'® Dalil mengenai wakaf secara lebih detail
terdapat dalam hadis. Terdapat banyak hadis yang menjelaskan
disyariatkannya wakaf, diantaranya adalah sebagai berikut:

Jb Lo.g.&’”’ 2\ Lgb/ s ool 56
J\j_; . \J‘“QL?J\

Sv
{o / )g //D

\;szpi;:ww@m Lo 250 B3

Gy dw AT IO
5 b st 35 S5 55405 52 3
ﬁbj\uj‘j—;ﬁ\-’\'z""ﬁbo\u/ O/JCC\":"YM\

",‘//} 0% ‘*
ﬁ
/../ s -~

Diriwayatkan dari Ibn ‘Umar, bahwa ‘Umar Ibn Khattab memperoleh
tanah (kebun) di Khaibar, lalu ia datang kepada Nabi SAW, seraya
berkata, “Wahai Rasulullah saya memperoleh tanah yang belum pernah
saya peroleh harta yang lebih baik bagiku melebihi tanah tersebut, maka
apa yang engkau perintahkan (kepadaku) mengenainya?” Nabi SAW
menjawab, Jika mau, kamu tahan pokoknya dan kamu sedekahkan
(hasilnya)”. Ibnu ‘Umar berkata, “Maka ‘Umar menyedekahkan tanah
tersebut (dengan mensyaratkan) bahwa tanah itu tidak dijual, tidak
dihibahkan, dan tidak diwariskan, yaitu kepada orang-orang fakir,
kerabat, rigab (hamba sahaya), sabilillah, tamu dan ibn sabil. Tidak
berdosa bagi orang yang mengelola untuk memakan dari (hasil) tanah
itu secara ma’ruf (wajar) atau memberi makan seorang teman, dengan
tanpa menjadikannya sebagai harta hak milik."”

16

17

Di antara ayat yang menggunakan kata al-khair adalah Surat Ali Tmran: 115 dan Surat al-Hajj:
77.

Hadis ini disebutkan dalam : caemy (S 23 1 OL, nomor bab 28 dari kitab al-Washaya,
nomor hadis 2772. (al-Asqalani, 2000: 5/501), Shahih Muslim, Kitab al-Wasiyah, Bab al-

Senc Studec Tolam ) 73
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Hadis ‘Umar ini adalah hadis yang paling populer dalam kajian
wakaf sehingga tidak salah jika Ibnu Hajar menyebutnya sebagai asl
(asal/dasar) bagi disyariatkannya wakaf. Berdasarkan hadis ini pula
Ibn Hajar menyebutkan pendapat yang mengatakan bahwa wakaf
‘Umar ini merupakan wakaf yang pertama kali terjadi dalam sejarah
Islam.™®

Hadis mengenai wakaf masjid, diterangkan dalam riwayat Anas
ibn Malik, ia berkata:

@QMA.J\JC\JJ@ R N‘é*"ei‘f”
] \y&s\ruuuﬁu)},& ;,@Juu
st\,gw \;;J\&L;\&v r““ f’“‘c@ o
u}\u;c yei L;\judtfujw
uf\d\;uuﬂj\ w\&mjﬁsjﬁy\,
KH{IFERR Y ”'~M\4,5>T“'&;35su40g
G JE BN 55 e a1 J5508 sn sl a0 &6
wbm:mmj J 16 ";-ﬁ:@udﬁ\,)w\

@Sgﬂ\”fggjy\uuo&w\dwmgw\
sk 155 e \J‘“"LS‘J\J“\;J;M)UJ",W
W&Z&ﬁbj““'u}b BRI
540 1 Jaas 5led ) a8slae | M\mw\

,b\
\

18

Wagfi, nomor hadis 1632, juz 6, halaman 72, dan Sunan Tirmizi, Kitab al-Ahkam, Bab Fi
al-Waqfi, nomor hadis 1375, juz 5, halaman 659.

Wakaf merupakan karakteristik ajaran agama Islam. Ketika mengutip pendapat al-Imam
asy-Syafl’i yang menyatakan bahwa kaum Jahiliyah tidak pernah melakukan wakaf, ad-Dasuqi
(1996: 5/455) mengatakan bahwa bahwa apa yang dilakukan kaum Jahiliyah pada masa
dahulu seperti membangun Ka'’bah dan membuat sumur Zamzam tidak disebut wakaf sebab
dilakukan atas dasar fafakhur (untuk kebanggaan) bukan tabarrur (sebagai kebaikan).

74 4 Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



55 i g \y@ib ujﬁ“ 55 S5l
%g;sggxwmﬁcu N ) FE Y 2L

Nabi SAW tiba di Madinah, Beliau singgah dz kawasan yang agak
tinggi di kota itu, yaitu sebuah tempat yang bernama Bani Amru Ibn
Auf. Nabi SAW tinggal bersama mereka selama empat belas malam,
kemudian beliau mengirim utusan supaya memanggil (pemimpin)
Bani an-Najjar, lalu mereka pun mendatanginya dengan menenteng
pedang-pedang mereka. Seakan-akan, aku melihat Nabi SAW berada
di atas kendaraannya dan Abu Bakar berada di belakang, sementara
Bani al-Najjar mengelilinginya. Nabi SAW membiarkan untanya itu
membawanya hinggalah tiba di halaman rumah milik Abu Ayyub.
Beliau senang mengerjakan shalat walau di mana saja bila tiba waktu
shalat, lalu beliau shalat di dalam tempat pemeliharaan kambing. Beliau
memerintahkan agar membangun masjid, lalu mengirim (utusan)
untuk memanggil sekelompok Bani al-Najjar, seraya berkata, “Wahai
Bani al-Najjar, berikan tawaran (harga) kebun kalian ini kepadaku?”
Mereka menjawab, “ Tidak. Demi Allah, kami tidak meminta harganya
kecuali hanya kepada Allah”. Lalu, Anas berkata, “Pada tempat
itu, seperti apa yang aku katakan, terdapat kuburan orang-orang
musyrik, ada reruntuhan bangunan dan ada pohon korma. Nabi SAW
memerintahkan agar membongkar kuburan orang-orang musyrik
itu, meratakan bangunan dan memotong pohon korma. Lalu mereka
menjadikan pohon korma tersebut sebagai arah kiblat dan sebuah
batu besar sebagai bahu pintu gerbang. Mereka memindahkan batu
besar itu sambil mengalunkan syair dan Nabi SAW bersama mereka,
beliau bersabda, “Ya Allah, tidak ada kebaikan melainkan kebaikan
akhirat, maka ampunilah orang-orang al-Anshar dan orang-orang al-
Muhajirin”."®

Dalam hadis ini tidak disebutkan kata wakaf atau sedekah. Makna
wakaf diambilkan dari jawaban Bani al-Najjar terhadap permintaan
Rasulullah SAW agar mereka menentukan harga tanah mereka.
Mereka menjawab, “Kami tidak meminta harganya kecuali hanya

19 Hadis ini disebutkan dalam kitab al-Shalat, bab iJa\dl § e 53 (25 o nomor bab 48,

nomor hadis 428 (al-Asqalani, Fath al-Bari Syarh Sahih Bukhari, Bairut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2000), 1:689-690.

Senc Studec Tolam ) 75
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



3.1.

kepada Allah” Dalam syarahnya, Ibn Hajar menyimpulkan bahwa
makna tersurat dari kalimat tersebut adalah mereka tidak mengambil
imbalan sebagai harga tanah tersebut.”

Hadis lain tentang wakaf diriwayatkan oleh Imam Muslim berikut ini:

“ - ./ 4 4 }// ~t- %5 - -7 o ~ - (7
& > 430 91_?:)./3 Ylil_«;ck_nj\ r;\ :)_g\ Sla 13

s
-
s

}/ s 0 - /, oE /‘f: ‘:} { °
Aol A3 5l aiy e 5
Apabila anak adam meninggal dunia, maka terputuslah amalnya

kecuali dari tiga perkara: shadaqah jariyah, ilmu yang bermanfaat dan
anak saleh yang mendoakannya.”'

Oleh Muslim, hadis ini ditempatkan dalam Bab Wakaf, sebab ia
menafsirkan kata shadaqah jariyah sebagai wakaf.?

Unsur-unsur Wakaf

Istilah unsur-unsur wakaf disebutkan dalam Undang-Undang
Wakaf Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf. Berdasarkan UU ini,
unsur-unsur wakaf terdiri dari shigah atau ikrar wakaf, wakif (orang
yang berwakaf), mauquf (harta benda wakaf), mauquf alaih (penerima
manfaat wakaf), nazhir (pengelola wakaf), dan jangka waktu wakaf.

Shigah Wakaf atau Akta Ikrar Wakaf

Pasal 1 angka 3 dari Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004
tentang Wakaf menyatakan bahwa Shigah* atau Ikrar Wakaf adalah
pernyataan kehendak wakif yang diucapkan secara lisan dan/atau
tulisan kepada nazhir untuk mewakaftkan harta benda miliknya.

Akta Tkrar Wakaf dimaksudkan untuk melindungi harta benda
wakaf dan menciptakan tertib hukum dan administrasi wakaf. Ikrar

20

21

22

23

al-‘Asqalani, Ahmad Ibn ‘Ali Ibn Hajar, Fath al-Bari Syarh Sahih Bukhari, Bairut: Dar al-
Kutub al-Tlmiyyah, 2000), 1:692.

Hadis ini dimuat dalam Shahih Muslim, Kitab al-Wasiyah, hadis nomor 1631, juz 6, halaman
71-72. Dimuat juga dalam Sunan an-Nasai, juz 6, halaman 251 dan Sunan at-Tirmizi, Kitab
al-Ahkam, nomor hadis 1376, juz 5, halaman 660.

Sanani, al-Imam Muhammad ibn Isma’il al-Amir al-Yamani, Subul as-Salam Syarh Bulug al-
Maram min Jam’i adillah al-Ahkam, Bairut: Dar al-Kutub al-TImiyyah., 1988), 3:167.

Shigah adalah ungkapan para pihak yang melakukan akad berupa ijab dan gabul. Iljab
merupakan suatu pernyataan janji atau penawaran dari pihak pertama untuk melakukan atau
tidak melakukan sesuatu. Sedangkan gabul merupakan pernyataan dari pihak kedua atas
penawaran yang dilakukan pihak pertama (Dewi, 2005: 63).

76 W Serc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



3.2.

wakaf dilaksanakan oleh wakif kepada nazhir di hadapan Pejabat
Pembuat Akta Ikrar Wakaf (PPAIW), ikrar wakaf dinyatakan secara
lisan dan/atau tulisan serta dituangkan dalam akta ikrar wakaf oleh
PPAIW.

Dalam ikrar wakaf, wakif berhak menentukan peruntukan
harta benda wakaf, seperti sarana ibadah, pendidikan, kesehatan,
peningkatan ekonomi umat, dan kemajuan kesejahteraan umum
lainnya yang tidak bertentangan dengan syariah dan peraturan
perundang-undangan.**

Wakif

Berdasarkan penelusuran mengenai kajian wakaf, terdapat
kesepakatan ulama mengenai sifat wakaf sebagai akad tabarru™, yaitu
akad di mana prestasi hanya dari salah satu pihak.”® Karena termasuk
dalam kategori akad tabarru’, syarat seorang wakif adalah memiliki
kecakapan melakukan tindakan fabarru’, yaitu sehat akalnya, dalam
keadaan sadar, tidak dalam keadaan terpaksa/dipaksa, dan telah
mencapai umur balig. Selain itu, wakif harus benar-benar pemilik
harta yang telah diwakafkan. Berdasarkan syarat ini, maka orang gila,
anak-anak, dan orang yang terpaksa/dipaksa, tidak sah melakukan
tindakan wakaf.?’

Dalam kaitan ini tidak ada ketentuan yang mengharuskan seorang
wakif haruslah seorang muslim. Oleh sebab itu, orang nonmuslim pun
dapat melakukan wakaf, sepanjang ia melakukannya sesuai dengan
ketentuan ajaran Islam, dan perundang-undangan yang berlaku.?

Sebagai akad tabarru’, maka dalam pelaksanaan wakaf tidak
diperlukan adanya gabul dari pihak yang menerimanya. Meskipun
tidak memerlukan gabul, Rofiq menganjurkan agar pelaksanaan
wakaf diikuti dengan bukti tertulis agar tindakan hukum wakaf
tersebut mempunyai kekuatan hukum sekaligus menciptakan tertib
administrasi.”

24
25

26
27
28
29

http://hukumpertanahansurveikadastral.blogspot.com

Akad tabarru’ diterjemahkan oleh Ahmad Rofiq (1995: 493) sebagai akad mendermakan
harta benda dan pada tempat yang berbeda menyebutnya akad melepaskan hak milik tanpa
mengharap ilmbalan (1995: 494). Sedangkan Syamsul Anwar (2007: 83) menyebutnya akad
cuma-cuma atau akad donasi.

(Anwar, 2007: 83)

(Rofig, 1995: 493-494)

(Rofig, 1995: 494)

(Rofig, 1995: 494)

Senc Studec Tolam ) 77
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



3.3.

Al-Kabisi menyebutkan dua syarat yang berhubungan dengan
wakif, yaitu syarat yang berhubungan dengan kecakapan bagi wakif
dan syarat yang berhubungan dengan pelaksanaan atau penyerahan
harta dari wakif.”” Mengenai syarat kecakapan, al-Kabisi menyebutkan
lima syarat yang harus dimiliki wakif, yaitu berakal, baligh, tidak dalam
tanggungan karena boros dan bodoh, kemauan sendiri, dan merdeka.
Adapun syarat-syarat yang berhubungan dengan pelaksanaan wakaf,
al-Kabisi menyebutkan dua syarat bagi wakif, yaitu tidak terikat
dengan hutang dan tidak dalam kondisi sakit parah.’!

Maugquf atau Harta Benda Wakaf

Kata mauquf atau mauquf bihi dimaksudkan sebagai harta benda
wakaf. Harta yang boleh diwakatkan harus memenuhi syarat-syarat
tertentu, yaitu harus memiliki nilai guna (gimah), diketahui (ma’lum),
dimiliki secara penuh oleh wakif, dan bisa berupa benda bergerak
maupun tidak bergerak.*

Dalam tinjauan fikih, sesuatu yang boleh diwakafkan hanyalah
sesuatu yang layak disebut benda atau mal. Demikian pula, benda yang
boleh diwakafkan hanyalah benda yang berharga, memilki nilai guna,
atau boleh diambil manfaatnya. Benda-benda yang tidak berharga
atau tidak boleh diambil manfaatnya tidak boleh diwakafkan, seperti
benda yang diharamkan karena memabukkan atau karena najis.
Alasannya jelas, wakaf dimaksudkan untuk taqarrub (mendekatkan
diri) kepada Allah sehingga hanya sah apabila menggunakan benda-
benda yang hanya dapat dimanfaatkan untuk kepentingan tersebut.”

Selain itu, harta benda yang diwakafkan harus merupakan benda
yang dapat diketahui atau ditentukan secara jelas pada saat terjadi akad
wakaf. Penentuan benda tersebut bisa dilakukan dengan menetapkan
jumlahnya seperti satu juta rupiah atau dengan menentukan nisbah
terhadap benda tersebut seperti separuh dari luas tanah tertentu.

Syarat berikutnya, harta yang diwakafkan harus dimiliki secara
penuh oleh wakif pada saat terjadi akad wakaf. Benda yang tidak
menjadi milik wakaf atau belum menjadi milik wakaf pada saat akad,
meskipun nantinya akan menjadi miliknya, maka wakafnya tidak sah.

30
31
32
33

al-Kabisi, Muhammad ‘Abid ‘Abdullah, Hukum Wakaf, (Depok: IIman Press, 2003) hlm. 217.
al-Kabisi, Hukum Wakaf, hlm. 231.
al-Kabisi, Hukum Wakaf, hlm. 247.

Djunaidi, Ahmad, dkk, 2008, Strategi Pengembangan Wakaf Tunai di Indonesia, (Jakarta:
Direktorat Pengembangan Zakat dan Wakaf Depag RI 2008), hlm. 41.

78 Wl Serc Studec Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



3.4.

Berkaitan dengan pembagian harta menjadi dua, yaitu harta
bergerak dan harta tidak bergerak, Djunaidi menyatakan bahwa pada
prinsipnya tidak ada mazhab fikih yang menolak dibolehkannya
wakaf benda bergerak. Sebagian maz|/hab memberikan syarat-syarat
tertentu bagi benda bergerak yang diwakafkan. Dari segi jumlah, tidak
ada keterangan yang membatasi besarnya benda wakaf, baik dari segi
batas minimal maupun batas maksimal. Artinya, wakif dibolehkan
mewakafkan sebagian harta miliknya seberapapun besar atau kecilnya
nilai harta tersebut.*

Selain itu, boleh atau tidaknya macam-macam benda yang
diwakafkan merupakan hasil ijtihad yang tidak didasarkan kepada
nash yang qath’i, sehingga dimungkinkan adanya hasil ijtihad baru
mengenai benda-benda yang boleh diwakafkan. Misalnya wakaf
uang yang tidak banyak mendapatkan legitimasi dari ulama maz|hab,
namun pada era sekarang mendapatkan banyak perhatian dan banyak
fatwa, baik individu maupun jama’i, yang membolehkannya.

Maugquf alaih dan pemanfaatan hasil wakaf

Mauquf alaih adalah pihak penerima manfaat dari hasil wakaf.
Pasal 1 poin (5) PP tentang Pelaksanaan UU Nomor 41 Tahun 2004
tentang Wakaf mendefinisikan mauquf alaih sebagai pihak yang
ditunjuk untuk memperolah manfaat dari peruntukan harta benda
wakaf sesuai pernyataan kehendak wakif yang dituangkan dalam Akta
Ikrar Wakaf. Sesuai dengan maksud disyariatkannya wakaf, yaitu
taqarrub kepada Allah, maka pengelolaan wakaf dan pihak-pihak
yang menjadi mauquf alaih haruslah berdasarkan kepada prinsip-
prinsip syariat Islam.

Dalam Undang-Undang Wakaf, istilah mauquf alaih tidak
disebutkan. Istilah yang dipilih adalah peruntukan harta benda wakaf
yang dijelaskan pada Bab Delapan pasal 22 dan 23. Pasal 22 yang
menjelaskan tentang pemanfaatan harta benda wakaf yaitu bahwa
dalam rangka mencapai tujuan dan fungsi wakaf, harta benda wakaf
hanya dapat diperuntukkan bagi:

1) sarana dan kegiatan ibadah

2) sarana dan kegiatan pendidikan serta kesehatan.

3) bantuan kepada fakir miskin, anak terlantar, yatim piatu, bea
siswa.

34 Djunaidi, Ahmad, dkk, 2008, Strategi Pengembangan Wakaf Tunai di Indonesia, him. 44.

Senc Studec Tolam ) 79
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



4) kemajuan dan peningkatan ekonomi umat; dan/atau
5) kemajuan kesejahteraan umum lainnya yang tidak bertentangan
dengan syariah dan peraturan perundang-undangan.

Pasal 23 ayat (1) menjelaskan bahwa penetapan peruntukan
harta benda wakaf sebagaimana dimaksud dalam pasal 22 dilakukan
oleh wakif pada pelaksanaan ikrar wakaf. Ayat (2) menjelaskan
bahwa dalam hal wakif tidak menetapkan peruntukan harta benda
wakaf, nazhir dapat menetapkan peruntukan harta benda wakaf yang
dilakukan sesuai dengan tujuan dan fungsi wakaf.

Berkaitan dengan itu, Munzir Qahaf (2006: 156) menjelaskan
apa yang disebutnya sebagai tujuan wakaf, yaitu bidang-bidang yang
berhak mendapatkan manfaat wakaf. Bagi penerima manfaat wakaf
disyaratkan sebagai berikut:

1) Harus berupa salah satu bidang kebaikan, seperti:

a) Menopang lembaga-lembaga pendidikan umum, khusus,
keterampilan, Islam, dan mendirikan perpustakaan umum
dan khusus.

b) Bea siswa untuk studi, baik di dalam maupun luar negeri.

c) Membantu biaya penelitian ilmiah dan agama Islam.

d) Membantu anak yatim, wanita-wanita janda, dan jompo.

e) Membantu orang-orang cacat, baik fisik maupun mental,
dan lembaga-lembaga yang mengurusinya.

f) Melindungi/memperhatikan anak-anak kecil, ibu-ibu
menyusui, dan keluarga.

g) Membantu orang-orang fakir, miskin, dan orang-orang yang
memiliki pemasukan terbatas.

h) Memberikan pelatihan keahlian dan ketrampilan bagi orang-
orang yang membutuhkan untuk menambah produksi dan
penghasilan mereka.

i) Memberikan pelayanan umum, seperti air, listrik, dan
layanan kesehatan lainnya, bagi orang-orang fakir, ibn sabil,
dan masyarakat umum di tempat tinggal mereka.

j)  Menerangi jalan-jalan dan meratakannya sehingga dapat
dilewati oleh pejalan kaki dan kendaraan.

k) Memberikan pelayanan pembiayaan dengan syarat-syarat
yang ringan bagi pengusaha kecil yang membutuhkan.

1)  Membantu para imam, khatib, dan takmir masjid.

m) Mendirikan masjid, melengkapi fasilitasnya, termasuk

80 W Serc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



n)

0)

p)
)
r)
s)
t)

u)

buku-buku, kitab-kitab, mushaf, dan lainnya, serta biaya
untuk operasional masjid seperti imam, guru, dan biaya-
biaya lainnya.

Menopang lembaga kesehatan dan membantu orang-orang
sakit.

Memberikan bantuan materi kepada wakif, keluarganya,
tetangganya, ahli warisnya, dan orang-orang yang berkaitan
dengan wakif untuk menjalin silaturahim dengan mereka
meskipun mereka tidak dalam keadaan kekurangan.
Memelihara hewan, lingkungan, dan kebersihan umum.
Memerangi kriminalitas.

Memperbaiki sistem jalan raya di kota dan desa.

Membantu keamanan negara dan umat.

Menopang dakwah Islam, baik di dalam negeri maupun di
luar negeri.

Dan bidang-bidang kemaslahatan lainnya, baik yang bersifat
umum maupun khusus, yang tidak mungkin dijelaskan satu
per satu.

2) Bidang-bidang tersebut tidak mengandung maksiat yang dilarang
oleh syariat dan akhlak.

3) Tidak bertentangan dengan undang-undang yang berlaku.
Dalam Undang-Undang Wakaf, tujuan dan fungsi wakaf
dijelaskan pasal 4 dan 5. Pasal 4 menyatakan bahwa wakaf
bertujuan memanfaatkan harta benda wakaf sesuai dengan
fungsinya. Sedangkan pasal 5 menyatakan bahwa wakaf berfungsi
mewujudkan potensi dan manfaat ekonomis harta benda wakaf
untuk kepentingan ibadah dan untuk memajukan kesejahteraan
umum.

3.5. Nazhir Wakaf

Menurut al-Barry,”” nazhir wakaf merupakan pihak yang
memegang amanah melakukan perawatan, pengurusan, pengelolaan,
dan pengembangan aset wakaf sesuai dengan tujuan perwakafan.*

35 al-Barry, M. Dahlan. Y, dan Yacub, L.Lya Sofyan, Kamus Induk Istilah Ilmiah, (Surabaya:
Penerbit Target Press, 2003), hlm. 63.
36 Istilah lain adalah al-mutawalli atau al-qayyim (‘Abidin, 1994: 6/683) Namun istilah nazhir

lebih popular.

Senc Studec Tolam ) 81
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Mengutip dari Wahbah az-Zuhaili dalam al-Figh al-Islami wa
Adillatuhu, ulama fikih tidak menjadikan Nazhir sebagai salah satu
rukun wakaf. Bagi mazhab Hanafi, rukun wakaf cukup shigah, yaitu
lafaz-lafaz yang menunjukkan makna wakaf. Menurut mazhab ini,
wakaf merupakan akad yang terjadi cukup dengan ijab atau kehendak
satu pihak, yaitu kehendak wakif saja. Sedangkan lafaz gabul yang
diucapkan oleh mauquf ‘alaih, menurut fatwa dalam maz|hab Hanafi
tidak termasuk rukun wakaf. Demikian pula jumhur ulama tidak
menyebutkan nazhir sebagai salah satu rukun wakaf. Bagi mereka,
rukun wakaf ada 4 yaitu wakif, harta yang diwakatkan, mauquf alaih
dan shigah.”’

1) Cara menetapkan nazhir

Berkaitan dengan cara menetapkan nazhir, kitab-kitab fikih
membahas masalah ini secara fleksibel dan tidak memberikan batasan
secara ketat. Al-Zuhaili® menyebutkan adanya kesepakatan ulama
mengenai orang yang sah menjadi nazhir, yaitu wakif yang sekaligus
menjadi nazhir (nazhir bagi wakafnya sendiri), mauquf Alaih, dan
pihak ketiga.

Hal ini berarti siapapun boleh menjadi nazhir jika memenuhi
syarat-syarat seperti yang akan dijelaskan selanjutnya. Kelonggaran
lain juga tampak pada mekanisme atau cara penentuan nazhir,
sehingga dibolehkan dengan cara penunjukan, penetapan maupun
dengan cara menyebutkan sifat-sifat tertentu seperti orang yang paling
tua atau orang yang paling dihormati ilmu dan akhlaknya. Wakif juga
dibolehkan menunjuk siapa yang akan menjadi nazhir bagi harta yang
diwakafkannya, seperti Imam ‘Ali yang menunjuk anaknya Hasan
kemudian Husain sebagai nazhir bagi wakafnya.”

Jika wakif menentukan siapa yang akan mengelola harta
wakafnya, maka dialah yang berhak menjadi nazhir. Demikian pula
jika wakif menentukan syarat-syarat tertentu atau ciri-ciri tertentu
bagi nazhir maka ketentuan dari wakif harus diikuti. Sedangkan jika
wakif tidak menentukan orang atau pihak yang akan menjadi nazhir,
maka ulama berbeda pendapat dalam masalah ini antara memberikan
hak pengelolaannya kepada hakim dalam mazhab Maliki dan Syafi’,

37 Wahbah az-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu (t.th.: 7605)
38 Wahbah az-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu , hlm.7687.
39 Wahbah az-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, hlm. 7686.

82 (| Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



kepada mauquf alaih dalam mazhab Hanbali dan kepada wakif itu
sendiri dalam mazhab Hanafi.*’

Dalam UU Nomor 41 Tahun 2004, nazhir wakaf dapat berupa
perseorangan, organisasi atau badan hukum. Selanjutnya PP Nomor
42 Tahun 2006 tentang pelaksanaan UU Nomor 41 Tahun 2004
menjelaskan bahwa nazhir perseorangan ditunjuk oleh wakif dengan
memenuhi persyaratan undang-undang (pasal 4 ayat 1), wajib
didaftarkan kepada Menteri Agama dan Badan Wakaf Indonesia
melalui Kantor Urusan Agama setempat (pasal 4 ayat 2), nazhir
perseorangan harus merupakan suatu kelompok yang terdiri dari
sekurang-kurangnya tiga orang dan salah satu dari mereka ditunjuk
sebagai ketua (pasal 4 ayat 5).

2) Syarat-Syarat Nazhir

Al-Zuhaili* menyebutkan tiga (3) syarat bagi nazhir wakaf, yaitu
memiliki sifat adil (‘adalah), memiliki kemampuan (kifayah), dan
beragama Islam. Syarat pertama berkaitan dengan sikap komitmen
terhadap hukum agama, yaitu dengan melakukan segala perintah dan
meninggalkan segala larangan. Alasannya, wakaf merupakan amanah
yang harus dipelihara dan dikelola oleh orang yang dapat dipercaya.

Syarat kedua, yaitu kifayah, berkaitan dengan kemampuan
nazhir untuk mengelola harta wakaf. Sebab, orang yang tidak cakap
mengelola harta wakaf dikhawatirkan maksud wakaf tidak tercapai.
Al-Kabisi*? menjelaskan bahwa kemampuan ini hendaknya mencakup
kecakapan dalam mengelola setiap harta dengan mempertimbangkan
bentuk dan letaknya yang berbeda-beda.

Sedangkan berkaitan dengan syarat agama, jumhur ulama
menyatakan jika pihak yang mendapatkan manfaat wakaf adalah
orang muslim atau institusi untuk orang-orang Islam seperti masjid
atau madrasah maka nazhir disyaratkan harus bergama Islam.*
Namun, jika mauquf alaih tidak beragama Islam maka hak kelolanya
boleh diberikan kepada nonmuslim. Adapun orang muslim yang
mewakafkan kepada nonmuslim (kafir zimmi), maka Imam an-
Nawawi tidak membolehkannya.** Demikian pula, jika pada mulanya

40
41
42
43
44

Wahbah az-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu , hlm.7686.
Wahbah az-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, him. 7687.
al-Kabisi, Hukum Wakaf, him. 475.

(al-Baqi, 2006: 72)

al-Kabisi, Hukum Wakaf, hlm. 477.

Senc Studec Tolam ) 83
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



nazhir beragama Islam kemudian berpindah agama, maka hak
perwaliannya dicabut, baik ia ditunjuk oleh hakim ataupun wakif.*

Pendapat berbeda disuarakan oleh mazhab Hanafi. Mazhab
ini tidak mensyaratkan Islam bagi nazhir baik pihak yang menjadi
mauquf alaih Bergama Islam maupun tidak. Karenanya, mereka
membolehkan pemberian hak perwalian kepada non muslim, baik
yang memberikan hak itu wakif sendiri maupun hakim. Alasannya,
pengelolaan harta wakaf dimaksudkan untuk memelihara, menjaga,
mengatur dan mendistribusikan harta wakaf secara benar. Untuk
itu diperlukan pengelola yang jujur dan dapat dipercaya, sekaligus
mampu mengelola dan mengaturnya dengan baik. Kriteria seperti ini,
bisa saja ditemukan pada diri non muslim, bahkan bisa jadi ada orang
non muslim yang memiliki kriteria seperti di atas lebih baik dari pada
orang Islam.*

Pendapat al-Kabisi¥ menolak pendapat mazhab Hanafi ini
dengan pertimbangan yang logis bahwa wakaf adalah ajaran Islam
dengan maksud untuk kemaslahatan umat Islam sehingga menjadi
aneh jika dianamahkan pengelolaannya kepada non muslim. Dengan
berdasarkan mazhab Hanafi, berarti dibolehkan seorang nonmuslim
menjadi nazhir wakaf yang diperuntukkan bagi masjid atau lembaga-
lembaga pendidikan Islam. Sehingga apa yang dipegang oleh mayoritas
ulama dengan tidak memberikan hak perwalian kepada non muslim
lebih kuat dan benar.

Dalam UU Nomor 41 tahun 2004, syarat-syarat nazhir
perseorangan adalah WNI, beragama Islam, dewasa, amanah, mampu
secara jasmani dan rohani dan tidak terhalang melakukan perbuatan
hukum (pasal 10 ayat 1).

Menurut Ahmad Rofiq,* syarat nazhir ada dua yaitu, memiliki
kecakapan dalam melakukan perbuatan hukum (mukallaf) sehingga
ia bisa mengelola wakaf dengan baik, dan memiliki kreatifitas (za
rayi). Syarat yang terakhir ini didasarkan kepada tindakan ‘Umar
ketika menunjuk Hafsah sebagai nazhir harta wakafnya, sebab Hafsah
dianggap mempunyai kemampuan tersebut.

45
46
47
48

al-Kabisi, Hukum Wakaf, him. 477.
al-Kabisi, Hukum Wakaf, hlm. 478.
al-Kabisi, Hukum Wakaf, him. 478.
Ahmad Rofiq (1995: 499)

84 ( Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



3) Tugas-tugas Nazhir

Tugas-tugas nazhir bergantung kepada bentuk wakafnya, yaitu
apakah wakaf mutlagataukah wakaf mugayyad. Jika wakat mutlak maka
nazhir berkewajiban untuk memelihara, mengelola, mengembangkan,
dan mengembangkan harta wakaf dengan sungguh-sungguh agar
dapat menghasilkan keuntungan dengan beragam investasi kemudian
membagikannya kepada pihak-pihak yang berhak mendapatkannya.

Sedangkan dalam wakaf muqayyad, tugas dan wewenang
nazhir terbatas pada apa yang disyaratkan oleh wakif, sebab apa
yang disyaratkan wakif seperti apa yang ditetapkan syari’ (pembuat
syariat).* Al-Kabisi® mengkaji tugas-tugas nazhir dengan pendekatan
tindakan-tindakan apa saja wajib, boleh dan tidak boleh dilakukan
oleh nazhir. Mengenai tindakan-tindakan yang wajib dilakukan oleh
nazhir, al-Kabisi menyebutkan lima (5) hal, yaitu:

a) Nazhir wajib mengelola dan memelihara harta wakaf.

b) Nazhir wajib melaksanakan syarat-syarat yang ditetapkan wakif
pada saat akad wakaf.

c) Nazhir wajib membela dan mempertahankan kepentingan harta
wakaf.

d) Nazhir wajib melunasi utang-utang wakaf.

e) Nazhir wajib menunaikan hak-hak mustahik dari hari harta
wakaf.

Sedangkan tindakan-tindakan yang boleh dilakukan nazhir, al-

Kabisi menyebutkan empat (4) hal, yaitu:

a) Nazhir boleh menyewakan harta wakaf.

b) Nazhir boleh menanami harta wakaf yang berupa tanah.

c) Nazhir boleh membangun pemukiman di atas tanah wakaf untuk
disewakan.

d) Nazhir boleh mengubah kondisi harta wakaf menjadi lebih baik
dan lebih bermanfaat bagi mustahik dan kaum dhuafa.

Hal-hal yang tidak boleh dilakukan nazhir adalah,

a) Nazhir tidak boleh melakukan dominasi atas harta wakaf.

b) Nazhir tidak boleh berhutang atas nama wakaf.

c) Nazhir tidak boleh menggadaikan harta wakaf.

d) Nazhir tidak boleh mengizinkan seseorang menggunakan harta

49 Wahbah az-Zubhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, hlm. 7688.
50 al-Kabisi, Hukum Wakaf, him. 480-499.

Senc Studec Tolam ) 85
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



wakaf tanpa imbalan, kecuali dengan alasan hukum.
e) Nazhir tidak boleh meminjamkan harta wakaf.

Dalam UU Nomor 41 Tahun 2004 pasal 11, tugas-tugas nazhir
adalah sebagai berikut:
a) Melakukan pengadministrasian harta benda wakaf.
b) Mengelola dan mengembangkan harta benda wakaf sesuai
dengan tujuan, fungsi dan peruntukannya.
c) Mengawasi dan melindungi harta benda wakaf.
d) Melaporkan pelaksanaan tugas kepada Badan Wakaf Indonesia.

4) Upah Nazhir

Seorang nazhir yang memiliki tugas dan kewajiban yang sangat
banyak seperti di atas sudah selayaknya mendapatkan upah atau
imbalan yang layak atas segala usaha, jerih payah, tenaga, dan waktu
yang sekiranya dilakukan untuk kepentingan sendiri niscaya dapat
menghasilkan keuntungan.

Adapun mengenai ketentuan upah atau imbalan bagi nazhir ini
maka tidak ada ketentuan tertentu, sehingga bisa berbeda-beda antara
satu dengan lainnya tergantung kepada tempat, kondisi, besarnya
wakaf, kemampuan dan kecakapan nazhir serta memperhatikan
syarat atau ketentuan dari wakif.

Bentuk dari upah tersebut juga tidak ada ketentuan yang
membatasi, apakah dalam bentuk uang dengan jumlah nominal
tertentu, ataukah dalam bentuk gaji yang secara rutin diterimakan
setiap bulan, ataukah dalam bentuk prosentase dari keuntungan
wakaf. Hanya saja, pada saat menentukan jumlah dan bentuk upah
seperti ini tetap harus mengacu kepada syarat wakif jika ada, dan jika
tidak ada maka dapat saja mengacu kepada kebiasaan yang berlaku di
lingkungan sekitar objek wakaf. Penentuan upah bagi nazhir juga bisa
ditetapkan oleh hakim atau pihak yang berwenang dalam masalah ini.

Wakif berhak menentukan seberapa besar upah yang akan
diberikan kepada nazhir. Kekuasaan wakif dalam hal ini sangat
luas sehingga tidak ada orang yang dapat membatasinya. Menurut
al-Kabisi,” sebabnya adalah kesempurnaan wakaf tercapai apabila
pelaksanaan wakaf sesuai dengan apa yang dikatakan dan disyaratkan
wakif, termasuk dalam hal ini adalah ketentuan hak bagi para mustahigq.

51 al-Kabisi, Hukum Wakaf, him. 501.

86 W Serc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Ketentuan ini tetap berlaku meskipun wakif menetapkan hak bagi
nazhir melebihi dari upah standar, meskipun upah nazhir itu mencakup
seluruh keuntungan wakaf.*> Dalam keadaan yang demikian, nazhir
tetap berhak mendapatkan upah ini, hanya saja menurut mazhab
Hanbali, kelebihan upat tersebut tidak boleh diambil nazhir. Meskipun
demikian, mazhab Hanbali juga masih memberi keluasan bagi nazhir
untuk tetap mendapatkan upah lebih tinggi dari upah standar, namun
mereka mensyaratkannya agar nazhir mendapatkan bukti tertulis dari
wakif. Nazhir juga berhak mendapatkan upah tambahan dengan status
sebagai orang yang berhak mendapatkan upah tersebut (mustahiq).
Al-Kabisi*® menjelaskan bahwa dibolehkannya nazhir mendapatkan
upah melebihi dari upah standar, meskipun kelebihannya berasal
dari haknya sebagai mustahik adalah ketentuan yang disepakati oleh
seluruh mazhab empat.

Jika yang terjadi sebaliknya, yaitu upah nazhir yang lebih kecil
dari pada upah standar, maka ada dua kemungkinan. Pertama, nazhir
menerima dan rela dengan upah tersebut, maka dalam hal ini tidak
ada masalah. Kedua, jika nazhir tidak rela, ia boleh mengajukan
permohonan kepada hakim untuk agar upahnya disesuaikan dengan
upah standar. Permohonan ini sangat penting, sebab hakim tidak bisa
menaikkan upah nazhir melebihi dari ketentuan wakif, tetapi bisa
menyesuaikan upah tersebut berdasarkan permohonan nazhir sesuai
dengan kaidah upah yang hukum asalnya adalah disesuaikan dengan
upah yang standar.”*

Hakim juga berhak menentukan upah bagi nazhir yang diangkat
olehnya. Namun, kewenangan hakim dalam hal ini berbeda dengan
kewenangan wakif. Jika wakif boleh menentukan upah nazhir melebihi
dari upah standar, tidak demikian halnya dengan hakim. Alasannya,
seperti dijelaskan al-Kabisi,” hakim mengangkat nazhir dengan
maksud mengurusi kemaslahatan umat Islam, sehingga tindakannya
tidak boleh bertentangan dengan kemaslahatan tersebut.

Mengenai sumber dana bagi upah nazhir, maka sebagian besar
ulama berpendapat bahwa sumber dana tersebut diambilkan dari
hasil keuntungan wakaf, kecuali ada ketentuan lain dari wakif. Kecuali

52
53
54
55

al-Kabisi, Hukum Wakaf, him. 504
al-Kabisi, Hukum Wakaf, hlm. 502
al-Kabisi, Hukum Wakaf, him. 504
al-Kabisi, Hukum Wakaf, him. 504

Senc Studec Tolam ) 87
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



3.6.

mazhab Maliki, mereka sepakat dengan pandangan di atas pada saat
wakif menetapkan upah bagi nazhir, sebab syarat nazhir yang harus
diikuti dalam hal ini. Namun, jika wakif atau hakim tidak menetapkan
upah bagi nazhir, maka upah nazhir tidak diambilkan dari keuntungan
wakaf, namun dari bait al-mal.>

5) Pemecatan Nazhir

Berdasarkan kajian az-Zuhaili”’ mengenai masa bakti nazhir,
dapat disimpulkan bahwa nazhir bisa berhenti dari tugasnya dengan
salah satu cara berikut ini:

Pertama: Mengundurkan diri jika memang ada alasan yang kuat
untuk itu. Kedua: Diberhentikan oleh wakif, kecuali jika nazhir yang
ditetapkan hakim karena pada saat wakaf, wakif tidak menentukan
pihak yang menjadi nazhir bagi wakafnya, maka dalam hal seperti ini
wakif tidak berhak memberhentikannya. Ketiga: Diberhentikan oleh
hakim, jika terbukti tidak amanah (menyelewengkan wewenang),
tidak mampu melaksanakan kewajibannya atau terbukti melakukan
perbuatan dosa besar sehingga merusak sifat adalah seperti yang
telah dijelaskan di muka.

Dalam PP Nomor 42 Tahun 2006 pasal 5 (1), nazhir perseorangan
berhenti dari kedudukannya apabila:

a) Meninggal dunia.

b) Berhalangan tetap.

¢) Mengundurkan diri, atau
d) Diberhentikan oleh BWI.

Jangka Waktu Wakaf

Harta benda wakaf dapat dimanfaatkan untuk selamanya
atau untuk jangka waktu tertentu sesuai dengan kepentingannya.
Ketentuan Umum Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang
Wakaf menyatakan wakaf adalah perbuatan hukum wakif untuk
memisahkan dan/atau menyerahkan sebagian harta benda miliknya
untuk dimanfaatkan selamanya atau untuk jangka waktu tertentu
sesuai dengan kepentingannya guna keperluan ibadah dan/atau
kesejahteraan umum menurut syariah.

56 al-Kabisi, Hukum Wakaf, him. 510
57  Wahbah 37-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu , hlm.7692.

88 (| Serc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



4.2,

Wakaf dengan jangka waktu tertentu atau wakaf sementara
memberi peluang dan kesempatan bagi mereka yang ingin beramal
dengan tidak bermaksud melepaskan hak kepemilikannya secara
menyeluruh.*®

Bentuk-bentuk Wakaf

. Pembagian Wakaf dari Segi Tujuannya

Dari segi tujuannya, wakaf dibedakan menjadi tiga, yaitu wakaf
Ahli, wakat khairi, dan wakaf musytarak. Wakat ahli biasa disebut
juga wakaf keluarga atau wakaf khusus. Disebut demikian karena
manfaat dan hasil wakaf hanya diberikan wakif kepada seseorang
atau sekelompok orang berdasarkan hubungan dan pertalian yang
dimaksud oleh wakif, seperti wakaf untuk tetangga dengan jumlah
dan nama yang telah ditentukan oleh wakif, wakaf untuk istri, anak-
anaknya, dan keturunannya. Dalil dibolehkannya wakaf ahli dapat
dijumpai pada hadis Abu Thalhah ketika menjadikan wakafnya untuk
keluarga dan kerabatnya.”

Wakaf khairi disebut juga wakaf umum, yaitu wakaf yang
tujuannya mencakup semua orang yang berada dalam tujuan wakaf
baik cakupan ini untuk seluruh manusia, atau kaum muslimin, atau
orang-orang yang berada di daerah mereka. Jika wakaf, tujuannya
umum untuk fakir miskin, maka perlu diperjelas mencakup orang-
orang miskin dari kalangan muslim dan non muslim atau orang-orang
miskin dari kalangan muslim saja, atau umat Kristen saja, atau orang
orang-orang miskin kalangan muslim yang berada disuatu daerah
tanpa daerah yang lain.

Wakaf musytarak atau wakaf gabungan didefinisikan sebagai
wakaf menggabungkan antara wakaf ahli dan wakaf khairi. Biasanya,
wakaf musytarak dimulai dari wakaf ahli kemudian seiring dengan
berjalannya waktu, wakaf ahli tersebut berubah menjadi wakaf khairi.

Pembagian Wakaf dari Segi Waktu

Dari segi waktu, wakaf dapat dibedakan menjadi dua, yaitu
wakaf muabbad dan wakaf muaqqat. Wakat muabbad adalah wakaf
yang berlangsung selamanya, dan tidak dibatasi dengan jangka waktu

58 (http://hukumpertanahansurveikadastral.blogspot.com).Diakses tanggal 22 Pebruari 2012.
59  Sayyid Sabiq, Figh as-Sunnah, 3:521.

Senc Studec Tolam ) 89
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



4.3.

tertentu. Sedangkan wakaf mua~gqat adalah wakaf yang dibatasi oleh
jangka waktu tertentu.

Pembagian Wakaf dari Segi Penggunaannya

Dari segi penggunaannya, wakaf dapat dibedakan menjadi
wakaf mubasyir dan wakaf istismari. Wakaf mubasyir adalah harta
wakaf yang menghasilkan pelayanan masyarakat dan bisa digunakan
secara langsung seperti madrasah dan rumah sakit. Sedangkan wakaf
istismari adalah harta wakaf yang ditujukan untuk penanaman modal
dalam produksi barang-barang dan pelayanan yang dibolehkan syara’
dalam bentuk apapun kemudian hasilnya diwakafkan sesuai keinginan
wakif.

Wakaf istismari biasa disebut juga wakaf produktif, yaitu wakaf
harta yang digunakan untuk kepentingan produksi, baik di bidang
pertanian, perindustrian, perdagangan dan jasa yang manfaatnya
bukan pada benda wakaf secara langsung, tetapi dari keuntungan
bersih hasil pengembanganwakaf yang diberikan kepada orang-orang
yang berhak sesuai dengan tujuan wakaf.

Berbicara tentang wakaf produktif bisa mengacu kepada dua hal
pokok. Pertama, harta tetap (tidak bergerak) seperti tanah, rumah,
toko dan harta tidak tetap (bergerak) seperti hewan, buku, dan lain-
lain. Kata kuncinya adalah bagaiman harta wakaf itu bisa produktif
(berkembang). Bendanya (‘ain) bisa jadi tetap tetapi pemanfaatannya
berkembang secara ekonomis. Kedua, wakaf produktif dalam arti
wakaf uang/tunai.

Produktif merupakan kata sifat yang berasal dari kata produk
yang berarti hasil, hasil kerja, barang atau benda yang dihasilkan.®
Berdasarkan makna tersebut, kata produktif memiliki pengertian
sesuatu yang memiliki daya hasil atau mempunyai kemampuan untuk
menghasilkan (dalam jumlah besar). Makna lain dari kata produktif
adalah subur.®’ Sadono Sukirno dalam Jaih Mubarok® mengartikan
produktif sebagai proses operasi untuk menghasilkan barang atau jasa
yang maksimum dengan modal yang minimum. Berdasarkan makna
ini, wakaf produktif bisa diartikan sebagai proses pengelolaan benda
wakaf untuk menghasilkan barang atau jasa yang maksimum dengan

60 al-Barry,Kamus Induk Istilah Ilmiah, hlm. 633.
61 al-Barry, Kamus Induk Istilah Ilmiah , hlm. 633.
62 Jaih Mubarok, Wakaf Produktif, (Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 2008), hlm. 35.

90 ( Serc Studec Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



4.4.

modal yang minimum.®
Menurut Mubarok,* wakaf produktif dikelola dengan pendekatan

bisnis, yakni suatu usaha yang berorientasi pada keuntungan dan

keuntungan tersebut disedekahkan kepada pihak yang berhak
menerimanya. Tujuan utama bisnis adalah laba atau keuntungan
melalui berbagai usaha yang mampu menghasilkan barang dan jasa
yang dibutuhkan masyarakat. Berbagai usaha yang termasuk kegiatan
bisnis meliputi usaha pertanian, produksi, konstruksi, distribusi,
transportasi, komunikasi, usaha jasa, dan pemerintahan yang bergerak
dalam bidang membuat dan memasarkan barang dan jasa kepada
konsumen.®

Menurut Antonio dalam Mubarok,* wakaf produktif adalah
pemberdayaan wakaf yang ditandai dengan tiga ciri utama, yaitu pola
manajemen yang intergratif, mengikuti asas kesejahteraan nazhir, dan
asas transparansi dan tanggung jawab.

1) Pola manajemen wakaf yang integratif. Dana wakaf dapat
dialokasikan untuk program-program pemberdayaan dengan
segala macam biaya yang tercakup didalamnya.

2) Asas kesejahteraan nazhir. Pekerjaan sebagai nazhir tidak lagi
diposisikan sebagai pekerja sosial, tetapi sebagai professional
yang bisa hidup layak dari profesi tersebut.

3) Asas transparansi dan tanggung jawab (accountability). Badan
wakaf dan lembaga yang dibantunya harus melaporkan proses
pengelolaan dana kepada umat tiap tahun.

Pembagian Wakaf dari Segi Kekuasaan Nazhir

Dari segi kekuasaan nazhir terhadap pengelolaan harta benda
wakaf, wakaf dapat dibedakan menjada dua, yaitu wakaf mutlaq dan
wakaf muqayyad. Wakaf mutlaq adalah praktek wakaf di mana wakif
menyerahkan sepenuhnya kepada si wakif untuk mengelolanya tanpa
batas. Wakaf muqgayyad adalah wakat di mana wakif mensyaratkan agar
harta yang diwakafkan itu hanya boleh dikelola dengan cara tertentu
dan diberikan kepada pihak tertentu. Dalam praktik wakaf mutlaq,

63
64
65

66

Jaih Mubarok, Wakaf Produktif, him. 16.
Jaih Mubarok, Wakaf Produktif, hlm. 28.

Alma, Buchari, dan Donni Juni Priansa,Manajemen Bisnis Syariah, Bandung: Penerbit
Alfabeta, 2009) halm.115.

Jaih Mubarok, Wakaf Produktif, hlm. 35.

Senc Studec Tolam ) 91
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



nazhir lebih leluasa melakukan upaya-upaya produktif sehingga harta
wakaf bisa berhasil lebih maksimal.

HUKUM WASIAT

Pengertian Wasiat

Menurut Wahbah Zuhaili,"” sistem wasiat merupakan sistem
klasik yang sudah dipraktikkan oleh masyarakat zaman dahulu. Dalam
peradaban Romawi, kepala keluarga dapat memberikan wasiat secara
mutlak, seperti diberikan kepada siapa saja, meskipun orang asing
dan menyebabkan anggota keluarganya tidak mendapatkan haknya
dari warisan. Sedangkan dalam tradisi masyarakat Jahiliyah, praktik
wasiat dapat diberikan kepada orang-orang tertentu, meskipun di luar
anggota keluarga, dengan maksud untuk berbangga diri (tafakhur)
dan menunjukkan kebaikan diri.

Islam datang untuk meluruskan praktik wasiat tersebut agar
tidak menzhalimi pihak-pihak yang semestinya mendapatkan hak
dari harta yang akan diwasiatkan.

Secara bahasa, kata wasiat berarti janji (al-ahdu) kepada orang
lain untuk melakukan sesuatu, baik pada saat masih hidup maupun
setelah meninggal. Dalam istilah fikih, wasiat adalah kepemilikian
yang dijalankan setelah meninggal dunia melalui jalan pemberian
sukarela (tabarru), baik berupa barang maupun manfaat.*®

Sebagian ahli fikih menjelaskan bahwa wasiat tidak hanya berlaku
padaharta tapi juga yanglain. Bagi mereka, wasiat merupakan perintah
untuk melakukan sesuatu setelah meninggal dunia dan perintah
untuk memberikan harta setelah meninggal dunia. Dengan demikian,
wasiat dapat berupa perintah untuk menikahkan anak perempuannya
atau memandikan dan menyalatkan jenazahnya setelah dia meninggal
dunia kelak.*

Dalil Disyariatkannya Wasiat

Di dalam Al-Quran, terdapat beberapa ayat yang menjelaskan
tentang wasiat, diantaranya sebagai berikut:

67
68
69

Wahbah az-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, 10: 7440.
Wahbah az-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu , 10:7440.
Wahbah az-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu , 10:7440.

92  { Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Lol 1a 35 8) uf,s\rs:,\} ARPENE S
(W) Gai) Je s Gyadll o SN UL

Diwajibkan atas kamu, apabila seorang di antara kamu kedatangan
(tanda-tanda) maut, jika ia meninggalkan harta yang banyak,
berwasiat untuk ibu-bapak dan karib kerabatnya secara maruf, (ini
adalah) kewajiban atas orang-orang yang bertakwa (al-Bagarah: 180)

99.3}\\-6-’6‘0)-’ M/j.).aj:fo
(Pembagian-pembagian tersebut di atas) sesudah dipenuhi wasiat yang
ia buat atau (dan) sesudah dibayar hutangnya. (QS An-Nisa:11)

o~ oT - < 5 °o. o
35\ & Opo5 £g5 255 (s
Sesudah dipenuhi wasiat yang dibuat olehnya atau sesudah dibayar
hutangnya.(Qs An-Nisa: 12)

Surat al-Baqarah ayat 180 menjelaskan tentang disyariatkannya
wasiat bagi anggota keluarga dan ayat 11 dan 12 dari surat an-Nisa
menjelaskan tentang diakhirkannya pembagian warisan setelah
ditunaikannya wasiat atau hutang. Hanya saja, menunaikan hutang
lebih didahulukan daripada wasiat seperti dijelaskan dalam hadis
riwayat Tirmizi bahwa Nabi SAW telah menetapkan ditunaikannya
hutang sebelum wasiat.”

Dalil dari hadis diantaranya hadis Saad ibn Abi Waqash yang
terkenal, yaitu

\ym\i\ ébbuﬁ\&&w\wf
) j\ﬁfwguwxd \,g,J.a;déj;;“j

-

EIEN J6 b g5 a8 wmxgusaju\ 1Y)

ed

}

70 Wahbah az-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu ,10:7442.

Senc Studec Tolam ) 93
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



S 23 8. 2 dv. 2 Adv Tie £ 1dnt s (2N Ti= ste Zy <

ul@blﬂﬁwﬁbw\dbcﬁubwygﬁbwb
- -

gz < /;‘?/:/f/\é°}’/:e;° Go £ ,,.'i"/:;,,°/$

u»LJ\ Qj_c.ag,«:gdj r.@&.,b O\U'fﬂ} S-L::.:.C\ ;,\.«.:5 )9 t.\.:

Diriwayatkan dari Amib ibn Waqas, dari ayahnya, ia berkata: Pada
waktu haji wada, aku merasakan sakit yang hampir menyebabkanku
pada kematian. Lalu Rasulullah SAW menjengukku, lalu aku berkata:
Wahai Rasulullah, Aku memiliki harta yang banyak dan tidak ada
yang mewarisiku kecuali putriku satu-satunya. Apakah aku berwasiat
dengan seluruh hartaku? Beliau menjawab: Tidak boleh. Aku bertanya
lagi: Dengan duapertiganya? Beliau menjawab: Tidak boleh. Aku
bertanya lagi: Dengan setengahnya? Beliau menjawab: Tidak boleh.
Lalu aku bertanya lagi, “Dengan sepertiganya”. Beliau menjawab,
“Dengan sepertiga saja. Dan sepertiga itu sudah banyak. Sesungguhnya
jika kamu meninggalkan ahli warismu dalam keadaan kaya itu lebih
baik daripada kamu meninggalkan mereka dalam keadaan miskin yang
akan meminta-minta kepada manusia. (HR. Muslim dan Tirmizi)

Hikmah Disyariatkannya Wasiat

Wasiat disyariatkan untuk mendapatkan kebaikan di dunia
maupunakhirat. Wasiat termasuk akad tabarru (derma) dan membantu
terlaksananya amal shaleh. Wasiat juga dapat digunakan sebagai
sarana memberi balasan atas kebaikan yang pernah diterimanya,
sebagai penyambung silaturahim khususnya bagi anggota keluarga
yang tidak berhak mendapatkan warisan, dapat membantu orang-
orang yang membutuhkan bantuan, dan dapat meringankan beban
atau kesulitan kaum dhuafa.

Agar maksud tersebut dapat terwujud, wasiat disyariatkan agar
memperhatikan rasa keadilan dan menghindari adanya pihak-pihak
yang dapat dirugikan dari adanya wasiat tersebut.

Hukum Wasiat

Hukum wasiat adalah sunnah (mandub atau mustahab). Hukum
ini berlaku bagi orang yang berada dalam keadaan sehat walafiat
maupun dalam keadaan sakit. Wasiat tidak diwajibkan atas seseorang
dengan harta tertentu kecuali bagi orang yang mempunyai tanggungan
hutang atau dititipi barang titipan. Dalam hal ini, Islam mewajibkan
kepadanya untuk menunaikan amanah tersebut melalui wasiat.

94 ( Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Wasiat hukumnya tidak wajib sebab tidak ditemukan riwayat
dari mayoritas sahabat Nabi SAW yang menjelaskan bahwa mereka
telah mewasiatkan sesuatu. Selain itu, wasiat termasuk amal derma
yang sifatnya sukarela. Derma secara sukarela atau hadiah merupakan
perbuatan yang hukumnya sunnah dan tidak wajib untuk dikerjakan
pada saat masih sehat, maka pada saat meninggal, amal tersebut tidak
berubah menjadi wajib.

Sedangkan ayat yang menjelaskan tentang wajibnya wasiat, yaitu
surat Al-Baqarah ayat 180 di atas, maka menurut Ibnu Abbas dan Ibnu
Umar, kandungan hukum pada ayat tersebut telah dihapus (nasakh)
oleh ayat yang menjelaskan tentang warisan.”!

5. Macam-macam Wasiat
a. Dilihat dari segi kandungan lafaznya

Dilihat dari kandungan lafalnya, wasiat dapat dibedakan menjadi
dua, yaitu yaitu wasiat mutlak (washiyah mutlagah) dan wasiat
muqayyad (washiyah muqayyadah).

Contoh wasiat yang bersifat mutlak adalah wasiat seseorang
kapada orang lain untuk melakukan sesuatu, tanpa menyebutkan
syarat-syarat tertentu. Sedangkan contoh wasiat muqayyad adalah
perkataan seseorang jika aku meninggal di tempat ini maka harta ini
menjadi hak orangf tersebut.

b. Dari segi kandungan hukumnya

Dilihat dari kandungan hukumnya, wasiat dapat dibedakan
menjadiempat, yaitu wasiat wajibah (wasiat wajib), wasiat mustahabbah
(wasiat sunnah), wasiat mubahah (wasiat mubah), wasiat mukruhah
(wasiat makruh), dan wasiat muharramah (wasiat haram).

Contoh wasiat wajib adalah wasiat untuk mengembalikan
barang-barang titipan, wasiat untuk membayar hutang, wasiat
untuk menunaikan kewajiban-kewajiban yang menjadi tanggungan
(zimmah), seperti zakat, haji, kaffarah, fidyah puasa, dan lainnya.
Contoh wasiat sunnah adalah wasiat untuk anggota keluarga yang
tidak berhak mendapatkan waris, wasiat untuk kemaslahatan umum,
dan wasiat untuk membantu kesejahteraan kaum dhuafa. Contoh
wasiat yang mubah adalah wasiat untuk orang-orang mampu,
baik dari anggota kerabat maupun bukan anggota kerabat. Contoh

71 Wahbah az-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu , 10:7443.

Senc Studec Tolam ) 95
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



wasiat makruh adalah wasiat bagi orang-orang yang fasik dan ahli
maksiat. Contoh wasiat haram adalah wasiat untuk kegiatan maksiat,
membangun gereja, mencetak buku-buku yang menyesatkan, dan
lainnya.

Rukun Wasiat

Menurut mayoritas ulama, rukun wasiat ada empat, yaitu:
a.  Al-Mushi (orang yang mewasiatkan)

b. Al-Musha lahu (orang yang menerima wasiat)
Al-Musha bihi (sesuatu yang diwasiatkan)

Shighat (ijab dan qabul).

Banyaknya Harta yang Boleh Diwasiatkan

oo

Besarnya harta yang boleh diwasiatkan merupakan masalah
yang diperselisihkan. Sebagian ulama menyatakan bahwa orang yang
hanya meninggalkan harta sedikit, sebaiknya tidak meninggalkan
wasiat agar harta yang ditinggalkan dibagikan kepada ahli waris.
Besarnya wasiat dapat dipahami dari hadia Abu Wagqas di atas yang
menyatakan batas maksimal harta yang boleh dijadikan obyek wasiat
adalah sepertiga dari seluruh harta yang ditinggalkan. Wasiat yang
melebihi dari sepertiga tidak dibolehkan dan pendapat yang lebih
utama menyatakan agar sebaiknya berwasiat kurang dari sepertiga.”
Jika wasiat lebih dari sepertiga, maka wasiatnya bergantung kepada
izin dari ahli waris. Jika ahli waris mengizinkan, maka wasiatnya
dapat dijalankan. Apabila tidak diizinkan, maka dilaksanakan sebatas
sepertiga tersebut.”

HUKUM HIBAH

Pengertian Hibah

Secara etimologis, kata hibah merupakan bentuk mashdar dari
kata wahaba yang berarti pemberian. Dalam Figh as-Sunnah, Sayyid
Sabiq”* menjelaskan bahwa kata hibah berasal dari hubbub ar-rih yang
berarti berlalunya angin. Selanjutnya, Sabiq mengatakan bahwa hibah
merupakan pemberian secara sukarela dan memberikan kelebihan

72
73
74

Sayyid Sabiq, Figh as-Sunnah, 3:422.
Sayyid Sabiq, Figh as-Sunnah, 3:423.
Sayyid Sabiq, Figh as-Sunnah, 3:388.

96 (| Serc Studec Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



kepada orang lain, baik berupa harta maupun lainnya. Sedangkan
dalam istilah fikih, hibah berarti akad yang berisi pemindahan hak
miliki seseorang terhadap hartanya kepada orang lain pada masa
hidupnya dengan tanpa ada ganti atau imbalan.”

Akad hibah berbeda dengan akan peminjaman (Iarah),
sebab dalam akad peminjaman seseorang diperbolehkan untuk
memanfaatkan harta orang lain tetapi tidak memilikinya. Hibah juga
berbeda dengan wasiat, sebab dalam wasiat pemindahan hak dilakukan
setelah meninggal dunia. Hibah berbeda dengan akad jual beli (agd
al-bai), sebab dalam akad jual beli pemindahan hak dilakukan dengan
adanya ganti atau imbalan.

Pengertian hibah secaralebih luas dapat meliputi al-ibra’, sedekah,
dan hadiah. Al-Ibra’ (pembebasan) adalah membebaskan hutang
dari orang yang memiliki kewajiban menunaikannya. Membebaskan
hutang (al-ibra) mengandung arti memberikan atau menghibahkan
jumlah hutangnya kepada orang yang berhutang.

Dalam sedekah juga terdapat makna hibah sebab sedekah berarti
memberikan sesuatu kepada orang lain dengan tanpa ada imbalan.
Namun dalam sedekah, terdapat unsur niat yang hanya dimaksudkan
untuk mendapatkan pahala dari Allah. Sedangkan dalam hadiah,
pemindahan hak milik dilakukan karena ada sesuatu sebagai ganti
yang dilakukan oleh orang yang menerimanya.”

2. Dalil Disyariatkannya Hibah

Hibah disyariatkan untuk meningkatkan rasa kasih sayang dan
saling pengertian antar sesama manusia. Karena hibah mengandung
arti yang berdekatan dengan hadiah, maka dalil-dalil yang menjelaskan
tentang hadiah dapat digunakan sebagai dalil disyariatkannya hibah.
Alasannya, jika hadiah yang merupakan pemberian karena ada sesuatu
dari orang yang diberi saja disyariatkan, maka pemberian yang tidak
ada imbalan apapun lebih berhak mendapatkan legalitas. Di dalam
hadis Abu Hurairah, Rasulullah SAW bersabda,

FERE

“Hendaklah kalian saling memberi hadiah, niscaya akan saling

75 Sayyid Sabiq, Figh as-Sunnah, 3:388.
76  Sayyid Sabiq, Figh as-Sunnah, 3:388.

Senc Studec Tolam ) 97
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



mencintai” (HR. Bukhari)

Sabiq’”” menyebutkan bahwaNabi SAW biasamenerimapemberian
seseorang dan mendoakan agar orang tersebut mendapatkan balasan
yang lebih baik dari Allah. Disebutkan dalam hadis Ahmad, bahwa
Nabi SAW bersabda,

u\ \u\.wd))j_.a:\.ubif:j.}\!}

“Barang siapa diberi kebaikan oleh saudaranya, dengan tanpa berharap
atau meminta, hendaklah ia menerimanya, dan jangan menolaknya.
Sebab hal itu merupakan rizki yang Allah berikan kepadanya”.

Nabi SAW senantiasa mendorong kepada orang yang diberi
hadiah agar menerimanya, meskipun yang diberikan itu tidak memiliki
nilai yang besar. Sabiq’® menjelaskan bahwa para ulama membenci
perbuatan menolak hadiah selama tidak ada alasan yang dibolehkan
secara syari. Sabiq lebih lanjut menyatakan bahwa Nabi SAW pernah
menerima hadiah dari orang-orang kafir, seperti Raja Kisra (Persia)
dan Kaisar Romawi.. Sebaliknya, Nabi SAW juga pernah memberikan
hadiah dan hibah kepada orang-orang non muslim.

Rukun Hibah

Dalam mazhab Hanafi, rukun hibah adalah keluarnya ijab dari
pemberi hadiah. Mereka beralasan bahwa Nabi SAW dan para sahabat
pernah memberi dan diberi dengan tanpa ada syarat apapun, termasuk
ungkapan gabul (penerimaan) dari orang yang diberi hadiah.”

Sedangkan menurut jumhur ulama, rukun hadiah ada empat, yaitu:
a.  Wahib (pemberi hadiah)

b.  Mauhub lahu (penerima hadiah)

¢.  Mauhub (barang yang dihadiahkan)

d.  Shighat (ijab dan qabul).

77
78
79

Sayyid Sabiq, Figh as-Sunnah, 3:389.
Sayyid Sabiq, Figh as-Sunnah, 3:389.
Sayyid Sabiq, Figh as-Sunnah, 3:390.

98 (| Serc Studec Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



4. Syarat-syarat Hibah
a. Syarat-syarat yang Berlaku pada Shighat (Ijab dan Qabul)

Dalam shighat hibah, tidak dibenarkan apabila digantungkan
kepada sesuatu yang belum nyata terjadi

b. Syarat-syarat bagi Wahib (Orang yang Memberi Hibah)
1) Barang yang dihibahkan adalah milik wahib sehingga
tidaklah sah menghibahkan barang milik orang lain.
2)  Wahib bukan orang yang dibatasi haknya disebabkan oleh
sesuatu alasan
3) Wahib merupakan orang yang sudah baligh dan berakal.
4)  Wahib tidak dipaksa untuk memberikan hibah.

c. Syarat-syarat Mauhub Lahu (Penerima Hibah)

Sayyid Sabiq* menjelaskan bahwa penerima hibah disyaratkan
harus benar-benar ada pada saat terjadinya akad hibah. Jika penerima
hibah tidak ada pada saat akad ataupun ada tapi tidak secara hakiki,
seperti janin yang masih dalam kandungan, maka hibah tidak sah.
Apabila penerima hibah memang ada, maka tidak disyaratkan apakah
dia masih anak-anak, atau dalam keadaan tidak normal akalnya, atau
sebab-sebab lainnya, hibah tetap sah, hanya saja penerimaan hibah
dilakukan oleh orang yang menjadi walinya.

d. Syarat-syarat Benda yang Dihibahkan

Sayyid Sabig® menjelaskan syarat-syarat barang yang dihibahkan

sebagai berikut:

1) Benda tersebut disyaratkan harus benar-benar ada

2) Benda tersebut merupakan benda yang mempunyai nilai.

3) Benda tersebut dapat dimiliki zatnya dan dapat berpindah tangan.

4) Benda yang dihibahkan dapat dipisahkan dan tidak terikat secara
permanen dengan harta wahib, seperti menhibahkan bangunan
tapi tidak tanahnya. Karena yang demikian itu, tidak dapat
diserahterimakan.

80 Sayyid Sabiq, Figh as-Sunnah, 3:390)
81 Sayyid Sabiq, Figh as-Sunnah, 3:391)

Senc Studec Tolam ) 99
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



100 4 Sexc Studc Tstam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Bab 5

PRANATA KEWARISAN

A. PENGERTIAN ILMU WARIS

Islam adalah agama universal sekaligus komprehensip yang
membahas persoalan multi dimensi kehidupan manusia, termasuk
tentang harta warisan'.Dalam khazanah keilmuan Islam ada dua istilah
ilmu yang membahas tentang pembagian harta warisan tersebut, yaitu
ilmu Mawaris atau fikih Mawaris dan ilmu Fara’id. Meskipun secara
material objek pembahasan kedua ilmu itu sama tetapi secara formal
keduanya memiliki fokus kajian berbeda

Kata Mawarits adalah bentuk jamak dari Mirats. Mirats sendiri
dalam bahas Arab adalah bentuk mashdar (infinitif) dari kata wara
tsa - yaritsu - mirats - mauruts. Secara etimologi kata mirats
memiliki arti diantaranya; yang kekal, yang berpindah, sedangkan
mauruts memilki makna at-tirkah yang berarti harta peninggalan
orang yang meninggal dunia. Dengan demikian mirats memiliki
makna berpindahnya sesuatu dari seseorang kepada orang lain, atau
dari suatu kaum kepada kaum lain®. Pengertian menurut bahasa
ini tidaklah terbatas hanya pada hal-hal yang berkaitan dengan

1 Usman, Suparman, dan Somawinata, Yusuf Somawinata, Figih Mawaris : Hukum Kewarisan
Islam, (Jakarta:PT Gaya Media Pratama, 2008) , hlm 1.

2 Ash-Shabuni. Muhammad Ali, Pembagian Waris Menurut Islam, (Jakarta: Gema
Insani Press, 1996), hml.33.

Senc Stude Tolam P 101
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



materi seperti harta dan kerajaan, tetapi mencakup non materi juga
seperti ilmu, kebaikan atau kesalehan. Hal ini diindikasikan dalam
banyak ayat dalam al Quran .> Namun secara istilah para ulama
mendefinisikan mirats sebagai berpindahnya hak kepemilikan dari
orang yang meninggal kepada ahli warisnya yang masih hidup, baik
yang ditinggalkan itu berupa harta (uang), tanah, atau apa saja yang
berupa hak milik legal secara syar’i* . Dengan demikian secara umum
dapat didefinisikan bahwa ilmu Mawaris adalah ilmu yang berkaitan
dengan aturan - aturan Allah dan ketentuan-ketentuan pembagian
harta warisan kepada ahli waris menurut hukum Islam..

Sedangkan kata fara 'id secara bahasa adalah bentuk jamak dari
kata faridhoh. Kata ini berasal dari kata fardu yang mempunyai arti
cukup banyak diantaranya; (a). Al Muqaddarah yaitu bagian yang
telah ditentukan (QS Al Baqarah: 237). (b) Al Qathu yakni ketetapan
yang pasti (QS An Nisa:7). (c).Al Inzal yakni menurunkan (QS al
Qashash:85).(d) At Tabyin, yakni penjelasan (QS at Tahrim:2). (e) Al
Ihlal, yakni menghalalkan ( QS al Ahzab: 38), dan (f) Al Atha yakni
pemberian.

Dari makna filosofi semantik bahasa tersebut, fara’id adalah
pembahasan tentang bagian-bagian kewarisan yang telah ditentukan
secara mutlak besar kecilnya bagian tersebut yang telah dijelaskan
oleh Allah tentang kehalalannya sesuai dengan aturan-aturan yang
diturunkanNya kepada manusia.® Sedangkan secara terminologi
sebagian ulama mendefinisikan ilmu Faraid sebagai Ilmu Fikih
yang berhubungan dengan persoalan pembagian harta warisan,
pengetahuan tentang cara perhitungan harta warisan kepada para ahli
waris dan pengetahuan tentang bagian-bagian yang berhak diterima
oleh para ahli waris.

Apabila dibandingkan kedua istilah diatas, dalam pengertian
bahasa kata mawaris mengandung pengertian yang lebih luas untuk
menyebut ilmu yang membahas tentang kewarisan dibandingkan

(9]

Makna waris tidak terbatas menunjukan pada peninggalan yang bersifat material semata
atau hanya yang berkaitan dengan harta benda saja melainkan juga peninggalan yang bersifat
non harta bisa dilihat dalam al Qur'an diantaranya QS an Naml : 16, al Qashash : 58. Ada juga
sebuah hadits Nabi yang artinya” Ulama adalah pewaris para Nabi. Dalam konteks hadits
tersebut makna pewaris tentu bukan dalam arti mewarisi harta benda, melainkan agama dan
ilmu pengetahuan .

Djalal. Maman Abd, Hukum Mawaaris, (Bandung: CV Pustaka Setia, 2006 ) him. 43-44.
Syarifudin, Amir, Garis - Garis Besar Figh, ( Jakarta : Prenada Media, 2003 ), hlm 147.
Fathurrahman, Ilmu Waris, ( Bandung : PT Al Maarif Bandung, 1975 ), hlm 31 - 32.

102 4 Serxc Stud Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



1.1.

dengan istilah fara’id. Karena dalam konteks ini, faraidh merupakan
sub bagian dalam ilmu mawaris yang dikhususkan untuk menjelaskan
tentang suatu bagian ahli waris yang telah ditentukan besar kecilnya
oleh syara.

Secara historis, dalam literatur fikih klasik, pemakaian kedua
istilahitu dikalangan paraulama, padaawalnyalebih banyak digunakan
kata fara'id dari pada mawarits. Namun dalam perkembangannya
berikutnya istilah ilmu mawarits justru lebih populer.

SEJARAH KEWARISAN DALAM ISLAM

Pewarisan Pada Masa Pra Islam ( Arab Jahiliyah)

Dalam bidang muamalat dan pembagian waris, masyarakat Arab
Jahiliyyah pra Islam berpegang teguh kepada tradisi-tradisi yang telah
diwariskan oleh nenek-moyang mereka. Dalam tradisi pembagian
harta waris terdapat suatu ketentuan utama bahwa anak-anak
yang belum dewasa dan kaum perempuan dilarang mewarisi harta
peninggalan ahli warisnya yang telah meninggal dunia.” Artinya hak
waris hanya berlaku jika memenuhi dua syarat yakni sudah dewasa
dan laki-laki. Adapun yang menjadi sebab pusaka mempusakai pada
masa Jahiliyyah ada tiga macam:

Adanya pertalian kerabat

Pertalian kekerabatan saja belum dianggap memadai untuk
mendapat warisan karena yang paling penting adalah kuat jasmani
untuk membela dan mempertahankan keluarga dan kabilah (suku)
dari serangan pihak lain. Oleh karena itu para ahli waris pada zaman
Jahiliyyah dari golongan kerabat terdiri dari: Anak laki-laki, Sudara
laki-laki, Paman dan Anak paman.?

1.2. Adanya janji Prasetia

Orang-orang yang mempunyai ikatan janji prasetia dengan si mati

7

8

Menurut Dr. Muhammad Yusuf Musa mengutip pendapat Dr. Jawwad, tradisi yang melarang
kaum wanita menjadi ahli waris itu tidak merata pada seluruh qabilah, tapi hanya khusus
pada beberapa qabilah, terutama banyak dilakukan oleh orang-orang Hijaz saja. Hal ini
ditunjukan oleh suatu riwayat yang menerangkan bahwa Dzul-Majasid ‘Amir bin Jusyam bin
Ghunm bin Habib telah mewariskan hartanya kepada anak-anaknya, baik laki-laki maupun
perempuan. Lihat Fathurrahman, Ilmu Waris, ( Bandung : Maarif, 1975).

M. Ali Hasan, Hukum Warisan dalam Islam, (PT. Bulan Bintang: Jakarta), hlm, 3-5

Senc Stude Tolam D) 103
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



1.3

berhak mendapatkan seperempat harta peninggalannya. Janji prasetia
tersebut baru terjadi dan mempunyai kekuatan hukum, apabila kedua
belah pihak telah mengadakan ijab-Qabul dan janji prasetianya.

Adanya pengangkatana anak °

Pengangkatan anak (adopsi) merupakan adat kebiasaan yang
berlaku dalam masyarakat Arab Jahiliyah, walaupun anak tersebut
jelas mempunyai orang tua sendiri. Anak yang diangkat mempunyai
hak-hak yang sama dengan hak-hak anak kandung, misalnya nasab

dan warisan.
Pewarisan Pada Masa Awal Islam dan selanjutnya

Pada masa awal Islam, ketika umat Islam masih lemah, yang
menjadi sebab kewarisan ada tiga macam: yaitu, a) Adanya pertalian
kerabat, b) Adanya pengangkatan anak, c).adanya Hijrah (dari Mekkah
ke Madinah) dan persaudaraan antara kaum Muhajirin dan Anshar

Setelah akidah umat Islam bertambah kuat, perkembangan Islam
makin maju, pengikut-pengikut bertambah banyak, pemerintahan
Islam sudah stabil, maka sebab-sebab pewarisan yang hanya
berdasarkan kelaki-lakian yang dewasa dan mengenyampingkan
anak-anak dan kaum perempuan, sebagaimana yang dilakukan oleh
orang-orang Jahiliyah telah dibatalkan.’ Demikian juga sebab-sebab
kewarisan yang berdasarkan janji prasetia '’ dan pengangkatan anak
( adopsi ) dibatalkan.”? Dengan demikian dalam pewarisan Islam

10

11

12

Suparman Usman, Figh Mawaris Hukum Kewarisan Islam, (Gaya Media Pratama: Jakarta),
hlm. 3-4.

Lihat QS Annisa: 7 ( “Bagi orang laki-laki ada hak bagian dari harta peninggalan ibu bapak
dan kerabatnya. Dan bagi orang wanita ada hak bagian pula dari harta peninggalan ibu-bapak
dan kerabatnya, baik sedikit atau banyak menurut bagian yang telah ditetapkan ).

Lihat QS Al Anfal:75 (Artinya : Orang-orang yang mempunyai hubungan kerabat itu
sebagiannya lebih berhak terhadap sesamanya dari pada yang bukan kerabat di dalam
kitab Allah. Sesungguhnya Allah maha Mengetahui segala sesuatu). Nanum menurut
sebagian mufassirin yang berorientasi bahwa ayat al-Qur'an itu muhkamabh, tidak ada yang
mansukh, membenarkan pusaka-mempusakai, karena janji prasetia, berdasarkan an-Nisa:
33 ( Artinya “Bagi setiap harta peninggalan yang ditinggalkan oleh kedua orang tua dan
kerabat-kerabat, Kami adakan pewaris-pewarisnya, Dan (jika ada) orang-orang yang telah
berjanji prasetia dengan kamu, berikanlah bagian mereka”). Menurut mufassirin tersebut
Allah memerintahkan orang-orang mu'min agar memberikan kepada orang-orang yang
telah pernah mengadakan janji prasetia, bagian yang telah menjadi hak mereka. Karena
tidak ada ayat lain yang dapat digunakan untuk menasakh (menghapus) atau menta'wilkan
(mengalihkan arti) ayat 33 dari surat an-Nisa’ tersebut di atas. .

Lihat QS Al Ahzab :4-5 ( Artinya : dan dia tidak menjadikan anak-anak angkatmu sebagai
anak kandungmu (sendiri). Yang demikian itu hanyalah perkataan dimulutmu saja. Dan Allah

104 4 Sexc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



yang berhak menerima harta warisan tidak terbatas kepada kaum
laki-laki yang sudah dewasa, melainkan juga kepada anak-anak dan
perempuan.

SUMBER HUKUM KEWARISAN ISLAM

Kewarisan dalam Islam harus dilaksanakan berdasarkan sumber
hukum yang pasti dan jelas. Sumber hukum yang menjadi landasan
dalam konsep kewarisan Islam adalah :

1) Al-Quran.

Al Quran adalah sumber hukum utama dan pertama dalam

konteks pembagian waris di dalam Islam. Oleh karena itu

permasalahan kewarisan merupakan salah satu hukum yang
secara rinci dan detail disebutkan didalam al Qur’an.
2) Hadits

Meskipun Al-Qur’an menyebutkan secara terperinci ketentuan-

ketentuan bagian ahli waris, Sunnah Rasul menyebutkan pula

hal-hal yang tidak disebutkan dalam Al-Qur,an."”
3) Ijtihad

Meskipun Al-Quran dan Sunnah Rasul telah memberi ketentuan

terperinci tentang pembagian harta warisan, tetapi dalam

beberapa hal masih diperlukan adanya ijtihad, yaitu terhadap hal-
hal yang tidak ditentukan dalam kedua sumber hukum tersebut,
misalnya mengenai bagian warisan orang banci dan lainnya.

D. HUKUM MEMPELAJARI DAN MENGAJARKAN ILMU

WARIS

Kewarisan dalam konsep Islam secara umum adalah bersifat
tauqify bukan ijtihadi yaitu suatu ketentuan yang bersifat tetap dari

13

mengatakan yang sebenarnya dan dia menunjukkan jalan yang benar. Panggillah mereka
(anak-anak angkat itu) dengan (memakai) nama bapak-bapak mereka; itulah yang lebih adil
pada sisi Allah, dan jika kamu tidak mengetahui nama bapak-bapak mereka, maka panggillah
mereka sebagai saudara-saudaramu seagama dan maula-maulamu ...

Contoh persoalan kewarisan yang tidak disebutkan didalam al Qur'an antara lain 1). Hadits
riwayat Bukhari dan Muslim mengajarkan bahwa ahli waris laki-laki yang lebih dekat
kepada pewaris lebih berhak atas sisa harta warisan, setelah diambil bagian ahli waris yang
mempunyai bagian-bagian tertentu. 2) Hadits riwayat Ahmad menyebutkan bahwa Nabi
memberikan bagian warisan kepada dua nenek perempuan 1/6 harta warisan dibagi dua.

3) Hadits riwayat Ahmad mengajarkan bahwa anak dalam kandungan berhak waris setelah
dilahirkan dalam keadaan hidup yang ditandai dengan tangisan kelahiran.

Senc Studec Tolam D) 105
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Allah SWT, tanpa disertai ‘illat, karena bukan hasil interprestasi,
pemikiran dan rasionalisasi manusia. Manusia tidak diperbolehkan
intervensi dalam menentukannya, karena itu merupakan absolut
menjadi otoritas Allah. '

Secara universal, manusia itu memiliki orientasi dan cinta
terhadap harta sehingga persoalan harta benda adalah sesuatu yang
serius sekaligus riskan. Oleh karena itu kewarisan merupakan salah
satu tema yang dijelaskan di dalam al Quran secara jelas (sharih),
pasti (qath’i) dan rinci (tafshil). Hal ini menunjukan bahwa Islam
secara preventif, solutif sekaligus antisipatif membuat norma dan
aturan yang tegas agar harta yang ditinggalkan orang yang mati tidak
menjadi sumber konflik diantara manusia.

Membagi kewarisan sesuai dengan aturan Islam adalah bagian
dari hudud,'s yaitu sebuah ketetapan yang bila dilanggar akan
melahirkan dosa besar yang sanksinya adalah kekal dalam siksa
neraka. Oleh karenanya kedudukan Ilmu Faraidh bagi umat Islam
adalah sangat urgen dan signifikan bahkan menurut sebagian besar
ulama dikatakan sebagai separoh Ilmu.

Ada beberapa dalil yang menjadi argumentasi shahih tentang
urgensinya kedudukan ilmu pembagian waris ( faraidl ) ini diantaranya
adalah hadis Ahmad dan Nasa’i:

/o)ﬁ// < el -7 O’G/;, ~\z }o;‘d/, I 02 )‘5/;
\.b -9 Ua'ﬁ\J'd\ \ 9 ,JUU\ ° -9 Q\J.a.“ \j&&.a.a
T2 QE s &}/gofo/ 5 - §os0 - 9;}0 ?f “\z
iz Ol dhaey F5e0e ey phae 5he) b L U

B 1550 olad S asd &) 3 ol

“Pelajarilah Al-Quran dan ajarkanlah kepada orang-orang, pelajarilah
ilmu faraidh dan ajarkanlah ilmu itu kepada orang-orang, karena

14

15

16

Pasha, Mustafa Kamal, Fikih Islam Sesuai Dengan Putusan Majelis Tarjih, ( Yogyakarta : Citra
Karsa Mandiri, 2003 ), hlm, 322.

Anwar, Moh, Fikih Islam : Muamalah, Munakahat, Faroid dan Jinayah ( Hukum Perdata dan
Pidana Islam Beserta Kaedah - Kaedah Hukumny , ( Bandung : PT Al Maarif, 1988) hlm, 202.
Lihat al Qur'an dan Terjemahannya QS An Nisa : 13 - 14 Artinya ( Itu adalah
ketentuan-ketentuan dari Allah. Barangsiapa taat kepada Allah dan Rasul-Nya, niscaya Allah
memasukkannya ke dalam syurga yang mengalir didalamnya sungai-sungai, sedang mereka
kekal di dalamnya; dan itulah kemenangan yang besar. Dan barangsiapa yang mendurhakai
Allah dan Rasul-Nya dan melanggar ketentuan-ketentuan-Nya, niscaya Allah memasukkannya
ke dalam api neraka sedang ia kekal di dalamnya; dan baginya siksa yang menghinakan. ).

106 4 Serc Studc Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



aku adalah manusia yang akan direnggut (wafat), sesungguhnya ilmu
itu akan dicabut dan akan timbul fitnah hingga kelak ada dua orang
berselisihan mengenai pembagian warisan, namun tidak ada orang
yang memutuskan perkara mereka’.

Hadis tersebut menunjukkan perintah wajib. Kewajiban
mempelajari dan mengajarkan ilmu itu gugur apabila ada sebagian
orang yang telah melaksanakannya. Jika tidak ada seorang pun yang
melaksanakannya, maka seluruh umat Islam menanggung dosa.”
Dalam kata lain adanya kewajiban untuk menjalankan syariat Islam
dalam perkara waris maka wajib (wajib kifayah) pula hukum belajar
dan mengajarkan ilmu faraidh.'®

Beberapa riwayat lain juga menunjukan bahwa ilmu pembagian
waris (faraidl) memiliki uregnsi dan signifikansi yang sangat penting.
Hal itu dikarenakan pembagian waris harus dilakukan dengan hati-
hati. Jangan sampai orang yang berhak untuk mendapatkan hak waris
menurut syariat Islam, menjadi tidak mendapatkan hak warisnya,
dan sebaliknya malah orang yang tidak berhak menjadi mendapatkan
harta waris. Tentunya pembagian harta waris ini tidak dapat dilakukan
dengan adil berdasarkan syariat Islam, kecuali jika ada pemahaman
yang tinggi terhadap ilmunya.

E. HAK DAN KEWAJIBAN SEHUBUNGAN DENGAN
HARTA WARIS

Sebelum harta peninggalan atau warisan dibagikan, terlebih
dahulu ahli waris harus menunaikan kewajiban-kewajiban sebagai
berikut:

1. Melaksanakan tajhizul-janazah (perawatan jenazah), artinya
melaksanakan keperluan bagi orang yang meninggal, seperti biaya
perawatan di rumah sakit, pembelian kain kafan, pemakaman
dan sebagainya.

2. Melunasi hutang-hutangnya jika ada, baik hutang kepada Allah
seperti zakat atau nadzar yang belum ditunaikan maupun hutang
kepada sesama manusia.

17 Zuhdi, Najmudin dkk, Studi Islam 2, ( Surakarta : LPIID UMS, 2009 ), hlm 123.
18 Otje Salman dan Mustofa Haffas, Hukum Waris Islam, ( Bandung:Refika Aditama,
tt), him, 4.

Senc Studec Tolam D) 107
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



3. Melaksanakan wasiat si mayit jika dia berwasiat dengan ketentuan
sebagai berikut ;

a. Harta yang diwasiyatkan tidak melebihi harta yang
ditinggalkan setelah diambil untuk mencukupi biaya
perawatan jenazah dan hutang.

b. Wasiyat diberikan kepada pihak-pihak yang tidak akan
mendapatkan bagian waris darinya.

c. Jika harta warisan yang ditinggalkannya cukup banyak,
sementara ahli warisnya sepakat untuk mewakafkannya
sebagian, maka itu juga dapat dibenarkan

Kemudian setelah semua masalah tersebut selesai, barulah
dapat diatur pembagian harta warisnya kepada semua ahli waris
yang berhak menerimanya. Namun kalau harta peninggalan tersebut
sedikit sehingga tidak cukup untuk memenuhi tiga kewajiban diatas,
maka yang harus didahulukan adalah menyelesaikan dan membayar
kewajiban dan hutangnya kepada Allah SWT dan manusia lainnya.”

SEBAB-SEBAB KEWARISAN MENURUT ISLAM

Dalam sistem waris Islam, ada beberapa perkara yang sangat
menentukan bagi terealisasinya proses waris-mewarisi. Ia meliputi
sebab, rukun, syarat, dan penghalang waris. Sebab, rukun, dan syarat
waris keberadaannya diharuskan, sedangkan perkara penghalang
waris keberadaannya tidak diperbolehkan.

Dalam kewarisan Islam, sebab-sebab adanya hak kewarisan ada
tiga, yaitu; hubungan nasab, hubungan perkawinan dan hubungan
karena sebab al-wala’

1. Hubungan nasab.

Kekerabatan ialah hubungan nasab antara orang vyang
mewariskan dengan orang yang mewarisi yang disebabkan oleh

19

20

Drs. Musthafa Kamal Pasha, Fikih Islam Sesuai Dengan Putusan Majelis Tarjih ( Yogyakarta :
Citra Kirana Mandiri, 2003 ), hlm 324.

Moh. Anwar, Figih Islam : Muamalah, Munakahat, Faroid, dan Jinayah, Hukum Perdata dan
Pidana Islam Beserta Kaedah - Kaedah Hukumnya, ( Bandung : al Maarif,1988 ), hIm 203.
Dalam hal ini ada beberapa perbedaan pendapat. Beberapa ulama besar berpendapat bahwa
keperluan pengurusan jenazah sampai pemakaman harus diselesaikan terlebih dahulu dari
pda urusan yang lain, selanjutnya hutang kepada manusia maupun Allah. Lihat Muhammad
Jawad Al Mughny, Fikih Lima Madzhab : Ja'fari, Maliki, Hanafi, Hambali, Syafi’i ( Jakarta :
Lentera, 2003) hlm 538 - 540.

108 4 Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



kelahiran. Kekerabatan merupakan sebab memperoleh hak mewarisi
yang terkuat, karena kekerabatan termasuk unsur causalitas adanya
seseorang yang tidak dapat dihilangkan. Berlainan dengan perkawinan,
jika perkawinan telah putus (cerai) maka hubungan kewarisan
menjadi hilang, sedangkan hubungan nasab bersifat selamanya.

2. Hubungan Perkawinan

Hubungan perkawinan yang menyebabkan terjadinya saling
mewarisi adalah perkawinan yang sah, yaitu perkawinan yang syarat
dan rukunnya terpenuhi® Perkawinan yang menyebabkan saling
mewarisi adalah perkawinan yang masih utuh atau dianggap masih
utuh. Yang dimaksud dengan perkawinan yang dianggap masih utuh
ialah apabila perkawinan telah diputus dengan thalak raji (cerai
pertama dan kedua) dan masa iddah raj’i bagi seorang isteri belum
selesai. Perkawinan tersebut dianggap masih utuh karena selama masa
iddah, suami berhak penuh merujuk isterinya tanpa memerlukan
kerelaan isteri, tanpa membayar mas kawin baru dan tanpa
menghadirkan dua orang saksi dan wali. Sehingga isteri yang sedang
berada dalam masa iddah talak raj’i, apabila suaminya meninggal ia
berhak mewarisi harta suaminya. Demikian pula sebaliknya, suami
berhak mewarisi harta isterinya.

3. Hubungan karena sebab al wala’

Wala’ adalah kekerabatan menurut hukum yang timbul karena
membebaskan budak.*? Jadi pihak yang memberikan kebebasan
terhadap seorang budak akan berhak mewarisi harta yang ditinggalkan
budak tersebut jika ia meninggal dunia.

21

22

Dalam konteks hukum, terdapat perbedaan tentang konsep pernikahan yang syah, yaitu syah
secara agama dan syah secara negara ( memenubhi syarat administratif ). Di Indonesia, masih
diberi kelonggaran dalam hal ini, yang menjadi ukuran sah atau tidaknya perkawinan bukan
secara administrasi (hukum positif) tetapi berdasarkan ketentuanagama.

Dalam pendapat lain, wala tidak saja ditafsirkan sebagai kekerabatan menurut hukum yang
timbul karena membebaskan budak, melainkan juga kekerabatan menurut hukum yang
timbul karena adanya perjanjian tolong menolong dan sumpah setia antara seseorang dengan
seseorang yang lain melalui suatu perjanjian. Misalnya seseorang berkata kepada orang lain;
wahai fulan engkau dapat mewarisi hartaku bila aku telah mati dan dapat mengambil diyat
(denda) untukku bila aku dilukai seseorang, demikian pula aku dapat mewarisi hartamu dan
mengambil diyat karenamu. Kemudian orang lain tersebut menerima perjanjian itu. Namun
hal ini menurut sebagian ulama telah dinasakah melalui surat al-Anfal ayat 75.

Senc Studec Tolam P 109
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



G. RUKUN DAN SYARAT - SYARAT KEWARISAN

Sedangkan rukun yang harus dipenuhi dalam kewarisan adalah
ada tiga yaitu:

1.  Muwarrits yaitu si mayit yang meninggalkan harta waris/pemilik
harta waris.

2. Warits yaitu ahli waris/pewaris yang berhak mendapatkan harta
waris baik karena hubungan darah, perkawinan atau karena
memerdekakan hamba sahaya.

3. Mauruts/tirkah yaitu harta waris yang ditinggalkan oleh si mayit
setelah dikurangi biaya perawatan jenazah, pelunasan hutang
dan pelaksanaan wasiat.

Ketiga rukun tersebut menjadi sebuah keharusan karena kalau
tidak ada muwarrits maka tidak akan ada harta waris, demikian pula
orang yang mewarisinya. Jika tidak ada ahli waris, maka harta waris
yang ditinggalkan si mayit pun tidak ada yang mewarisinya (dari ahli
waris yang sesungguhnya). Demikian pula ketika tidak ada harta
waris, tidaklah mungkin bisa terjadi proses waris-mewarisi. Dari sini
jelaslah bahwa keberadaan tiga rukun waris tersebut mutlak ada demi
terealisasinya proses waris-mewarisi.

Disamping rukun, syarat waris merupakan salah satu penentu
bagi terealisasinya proses waris-mewarisi. Karena betapapun telah
terpenuhi rukun waris sementara syarat warisnya belum terpenuhi,
maka proses waris-mewarisi pun tidak bisa dilakukan. Adapun syarat
waris dalam hukum waris Islam ada tiga:

1) Meninggalnya Muwaris.

Kejelasan tentang meninggalnya si pemilik harta waris
(muwarrits), baik meninggalnya bisa dipastikan (hagqiqy) maupun
sebatas didasaridugaan yangkuat (hukmy).Bisa dipastikan, maksudnya
bahwa proses kematian si pemilik harta waris tersebut benar-benar
bisa dipastikan, baik dengan melihatnya secara langsung, atau dengan
persaksian. Sedangkan yang dimaksud dengan didasari dugaan yang
kuat adalah bahwa vonis kematian yang dijatuhkan kepada pemilik
harta waris tersebut atas dasar dugaan yang kuat. Seperti seseorang
yang diduga kuat telah mati, karena sejak lama menghilang dan tak
didapati lagi tanda-tanda kehidupannya.

110 € Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



2) Hidupnya ahli waris.

Kejelasan tentang hidupnya ahli waris setelah meninggalnya si
pemilik harta waris/muwarrits walau sesaat, baik secara pasti maupun
didasari oleh dugaan kuat (hukmy). Maksud secara pasti adalah
bahwa ahli waris tersebut dipastikan masih hidup saat meninggalnya
pemilik harta waris. Kepastian ini bisa dibuktikan dengan melihatnya
secara langsung, atau melalui persaksian. Sedangkan yang dimaksud
dengan didasari oleh dugaan yang kuat adalah bahwa vonis tentang
hidupnya ahli waris tersebut didasari atas dugaan yang kuat. Seperti
seorang anak yang masih berada di perut ibunya saat meninggalnya
pemilik harta waris (muwarrits-nya) walaupun belum ditiupkan ruh
kepadanya. Maka dia digolongkan ke dalam jajaran ahli waris dan bisa
mendapatkan harta waris, dengan syarat dilahirkan dalam kondisi
hidup.

3) Tidak adanya penghalang-penghalang waris.

Artinya harus diketahui segala hal yang terkait dengan sebab
terjadinya proses waris-mewarisi tersebut dan diketahui keterkaitan
masing-masing ahli waris dengan pemilik harta waris.

H. HAIL-HAL YANG MENGGUGURKAN HAK
KEWARISAN

Dalam konsep Islam, yang dapat menggugurkan kewarisan ada
3 hal yaitu®:

1. Perbudakan.

Seorang yang berstatus budak tidaklah bisa mewarisi, karena dia
dan hartanya menjadi milik tuannya. Tidak adanya hak milik bagi
seseorang, merupakan penghalang syar’i baginya untuk mendapatkan
harta waris. Jika si budak tersebut mendapatkan harta waris, maka
harta waris itu akan menjadi milik tuannya, padahal si tuan tersebut

23 Ada perbedaan pendapat tentang hal-hal yang menjadi penghalang atau gugurnya hak waris.
Para ulama fikih terdahulu berpendapat bahwa penghalang waris ada empat hal, disamping
pembunuhan, berbeda agama, dan budak, faktor berlainan negara juga menjadi salah satu
penghalang kewarisan. Dalam konteks terdahulu, hal itu disepakati karena relevan ketika itu
masih sering terjadi peperangan antar suku/wilayah, dan jauhnya jarak tempuh dengan alat
sederhana. Saat ini perlu reinterpretasi ulang karena halangan-halangan yang disebutkan itu
tidak aktual lagi saat ini.

Senc Studec Tolam P 111
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



bukan bagian dari ahli waris si mayit. Atas dasar itulah, jika seorang
mayit Muslim meninggalkan seorang anak Muslim yang berstatus
budak dan seorang cucu muslim dari kalangan merdeka, maka
yang mewarisi hartanya adalah sang cucu walaupun ada bapaknya.
Mengapa? Karena si bapak statusnya masih budak dan budak tidak
bisa mewarisi, sedangkan sang cucu dari kalangan merdeka. **

2. Pembunuhan yang dilakukan terhadap pemilik harta waris
(muwarrits) %

Jika seorang ahli waris membunuh muwarrits-nya, maka si
pembunubh tersebut tidak berhak mendapatkan harta waris darinya.?
Gambaran kasusnya adalah seorang anak (ahli waris) membunuh
bapaknya (pemilik harta waris), maka si anak tersebut tidak berhak
mendapatkan harta waris yang ditinggalkan bapaknya. Di antara
hikmah dari ketentuan di atas adalah mencegah bermudahannya ahli
waris dari perbuatan keji tersebut hanya karena untuk mendapatkan
harta waris.

3. Perbedaan agama antara pemilik harta waris (muwarrits) dengan
ahli warisnya.

Gambaran kasusnya: si mayit yang meninggalkan harta waris
adalah seorang muslim, sedangkan ahli warisnya non muslim (kafir).
Atau sebaliknya, si mayit yang meninggalkan harta waris adalah
seorang non Muslim (kafir), sedangkan ahli warisnya seorang muslim.
Menurut jumhur (mayoritas) ulama, masing-masingnya tidak bisa
saling mewarisi. Karena secara tinjauan syar’i, hubungan di antara
mereka telah terputus.

24
25

26

27

Lihat At-Tahqigat Al-Mardhiyyah Fil Mabahits Al-Faradhiyyah, hlm 46.

Dalam konteks Pembunuhan tanpa kesengajaan, ulama berbeda pandangan, Imam Syafii
menegaskan segala jenis pembunuhan penghalang kewarisan karena keumuman hadis

itu. Imam Hanafi : pembunuhan langsung atau sengaja penghalang kewarisan sedangkan
pembunuhan tidak langsung atau tanpa kesengajaan tidak menghalangi kewarisan.

Kaidah fikih yang digunakan adalah barang siapa yang ingin mempercepat mendapatkan
sesuatu sebelum waktunya, maka ia diberi sanksi tidak boleh mendapatkannya.

Dalilnya adalah QS Hud: 46 ( Artinya “Allah berfirman: ‘Hai Nuh, sesungguhnya
dia bukanlah termasuk keluargamu (yang dijanjikan akan diselamatkan),
sesungguhnya (perbuatan) dia adalah perbuatan yang tidak baik’.” Demikian pula
sabda Rasulullah “Tidaklah seorang muslim mewarisi seorang non muslim (kafir)
dan tidak pula seorang non muslim (kafir) mewarisi seorang muslim.” (HR. Al-
Bukhari no. 6383 dan Muslim no. 1614, dari hadits Usamah bin Zaid. Lihat Az-
Tahqiqat Al-Mardhiyyah Fil Mabahits Al-Faradhiyyah, hlm, 53.

112 4 Serc Studc Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



I.

PENGELOMPOKAN AHLI WARIS DAN HAK
MASING-MASING

Jika dilihat dari jenis kelaminya, maka ahli waris itu ada dua yaitu
ahli waris dari jenis laki-laki dan ahli waris dari jenis perempua.

Ahli waris dari golongan laki-laki ada 15 yaitu: 1) anak laki-laki,
2) cucu laki-laki (dari anak laki-laki), 3) bapak, 4) kakek (dari pihak
bapak), 5) saudara kandung laki-laki, 6) saudara laki-laki seayah, 7)
saudara laki-laki seibu, 8) anak laki-laki dari saudara kandung laki-
laki, 9) anak laki-laki dari saudara laki-laki seibu, 10) paman (saudara
kandungbapak),11) paman (saudara bapak seayah),12) anak laki-laki
dari paman(saudara kandung ayah), 13) anak laki-laki paman seayah,
14) suami, 15) laki-laki yang memerdekakan budak.

Adapun ahli waris dari perempuan ada 10 yaitu: 1) anak
perempuan, 2) ibu, 3) anak perempuan (dari anak laki-laki), 4)
nenek (dari ibu), 5) nenek (bapak),6)saudara perempuan kandung,?)
saudaraperempuan seayah, 8) saudara perempuan seibu, 9) istri, 10)
perempuan yang memerdekakan budak.

Namun apabila ahli waris itu dilihat dari sisi hak atau bagian dari
harta waris, maka dibagi menjadi 3 golongan yaitu t:

Ahli Waris Zaul Furudh.

Ahli waris zaul furudh adalah ahli waris yang bagiannya telah
ditetapkan secara pasti dalam al-Quran dan/atau hadits Nabi. Mereka
menerima harta warisan dalam urutan pertama. Bagian-bagian
tertentu dalam al-Quran adalah: 1/2; 1/4; 1/8; 2/3; 1/3 dan 1/6. Ahli
waris yang mendapat menurut angka angka tersebut dinamai ahli
waris zaul furudh. Ahli waris (yang secara hukum syara’ berhak
menerima warisan karena tidak ada yang menutupnya) dan bagian
masing-masing adalah sebagai berikut:

a.  Anak perempuan; bagian anak perempuan adalah:
o  1/2 bila anak perempuan hanya sendirian.
o 2/3 bila anak perempuan ada dua orang atau lebih dan tidak
disertai anak laki-laki.
b.  Cucu perempuan: bagiannya adalah:
o 1/2 bila cucu perempuan hanya sendirian.
o 2/3 bila anak perempuan ada dua orang atau lebih dan tidak
disertai cucu laki-laki.

Senc Stude Tolam D) 113
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



e« 1/6 bila cucu perempuan disertai oleh seorang anak
perempuan.

Ibu; bagiannya adalah sebagai berikut:

o 1/6Dbila bersamanya ada anak atau cucu atau beberapa orang
saudara.?®

o 1/3bila tidak ada bersamanya anak atau cucu atau 2 saudara.

o 1%3 dari sisa harta bila dia bersama ayah, suami atau istri
dan tidak ada bersamanya anak atau cucu.

Nenek, baik melalui ayah atau ibu; seorang atau lebih mendapat

1/6.

Ayah: bagian ayah adalah:

«  1/6 bila bersamanya ada anak atau tutu.

o Mendapat sisa harta bila bersamanya tidak ada anak atau
cucu lakl-laki.

e 1/6 dan kemudian mengambil sisa harta bila bersamanya
ada anak atau cucu perempuan.

Kakek bagiannya adalah:

»  1/6 bila bersamanya ada anak atau cucu.

o  Mendapat sisa harta bila bersamanya tidak ada anak atau
cucu laki-laki.

o  1/6 kemudian sisa harta bila bersamanya ada anak atau cucu
perempuan.

Saudara perempuan kandung; bagiannya adalah

«  1/2bila dia seorang saja.

e  2/3bilaada dua orang atau Iehih dan tidak bersama saudara
laki-laki.

«  Mengambil sisa harta bila bersamanya ada anak perempuan.

Saudara perempuan seayah; bagiannya adalab:

« 1/2 bila dia scorang saja.

o  2/3 bila ada dua atau lebih dan tidak bersama saudara laki-
laki.

o 1/6 bila bersama dengan seorang saudara perempuan
kandung.

o Mengambil sisa harta bila bersama dengan anak perempuan.

Saudara percmpuan seibu; bagiannya adalah:

« 1/6bila dia adalah seorang.

28 Sebuah riwayat menjelaskan bahwa “Sesungguhnya Nabi saw telah menetapkan

bagian

1141

untuk nenek seperenam (1/6) bagian dari harta warisan".

Senc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



o 1/3 untuk dua orang atau lebih.
j.  Saudara laki-laki seibu: bagiannya adalah:
« 1/6 bila dia adalah seorang.
o 1/3 untuk dua orang atau lebih.
k. Suami (duda); bagiannya adalah:
« 1/2bila bersamanya tidak ada anak atau cucu.
o 1/4 bila bersamanya ada anak atau cucu.
. Istri (janda ); bagiannya adalah:
o 1/4bila bersatnanya tidak ada anak atau cucu.
o 1/8 bila bersamanya ada anak atau cucu.

Ahli waris zaul furudh; bila dia sendirian, dia mengambil bagian
sesuai dengan furudh yang ditentukan. Apabila dia lebih dari satu
orang, masing-masing mengambil hak sesuai dengan hagian yang
ditentukan; kemudian dijumlahkan. umpamanya ahli waris adalah
anak perempuan, ibu dan istri; maka hak masing-masing adalah:

Anak perempuan mendapat 1/4= 12/24

Ibu mendapat 1/6 = 4/24

Istri mendapat 118 = 3/24
Jumlah : 19/24

2. Ahli Waris Ashabah:

Ahli waris ‘ashabah adalah ahli waris yang berhak namun tidak
dijelaskan bagiannya dalam al-Quran dan/atau hadits Nabi. Dia
menerima hak dalam urutan kedua. Dia mengambil scluruh harta bila
tidak ada bersamanya ahli waris zaul furudh dan mengambil sisa harta
setelah diberikan lebih dahulu kepada ahli waris zaul furudh yang ada
bersamanya®. Ahli waris ashabah itu ada tiga tingkat:

a.  Ashabah bi nafsih; yaitu ahli waris yang menjadi ashabah karena
dirinya sendiri. Mereka semua adalah laki-laki. Yang berhak
menjadi ahli waris ashabah bi nafsih hanyalah satu tingkat
menurut urutan sebagai berikut:

e Anak
o Cucu
e Ayah

29 Dasar hukum dari kewarisan 'ashabah ini adalah sabda Nabi dari Ibnu Abbas menurut
periwayatan yang muttafaq alaih : Berikanlah lebih dahulu bagian yang ditentukan itu kepada
yang berhak menerima; selebihnya berikan kepada kerabat yang lebih dekat dari laki-laki
melalui garis laki-laki.

Senc Studec Tolam D) 115
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



1161

o  Kakek

o  Saudara kandung

o  Saudaraseayah

e Anaksaudara kandung
o Anak saudara seayah

o  Paman kandung

o Paman seavah

o Anak paman kandung
e Anak paman seayah

Bila ahli waris hanya seorang dalam kedudukan sebagai
ashabah ia mengambil semua harta dan bila lebih dari seorang
dalam tingkat yang sama mereka berbagi sama hanyak. Bila
bersamanya ada ahli waris lain sebagai zaul furudh lebih
dahulu diberikan hak zaul furudh dan sisanya untuk ‘ashabah.
Umpamanya ahli waris adalah dua anak laki-laki, ayah, ibu dan
istri. Bagian masing-masing adalah:

Untuk ayah 1/6 = 4/24

Untukibu 1/6 = 4/24

Untukistri 1/8 = 3/24
Jumlah : 11/24

Sisanya yaitu 24/24 - 19/24 = 5/24 adalah untuk 2 anak laki-laki.
Untuk seorang anak laki-laki 1/2 x 5/24 = 5/48

Ashabah bi ghairih, yaitu ahli waris yang mulanya bukan ahli
waris ashabah karena dia perempuan; namun karena didampingi
oleh saudaranya yang laki-laki maka dia menjadi ‘ashabah.
Mereka adalah;

e Anak perempuan sewaktu didarpingi anak laki-laki.

o  Cucu perempuan sewaktu didampingi cucu laki-laki.

o Saudara perempuan kandung sewaktu didampingi saudara
laki-laki kandung.

o Saudara perernpuan seayah sewaktu didampingi saudara
laki-laki seayah.

Hak keduanya scbagai ashabah dibagi di antara kecduanya
dengan bandingan seorang laki-laki sama dengan hagian dua
prang perempuan.

Contohnya: ahli waris adalah anak perempuan, anak laki-
laki, ibu dan suami. Bagian masing-masing adalah:

Senc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Untuk ibu 1/6 2/12
Untuk suami 1/4 = 3/12
Jumlah : 5/12

Sisa harta, 12/12-5/12 = 7/12, adalah untuk anak-anak
Untuk anak laki-laki 2/3 x 7/12 = 14/36
Untuk anak perempuan 1/3 x 7/12 = 7/36

c. Ashabah maa ghairih, yaitu ahli waris yang scmula bukan
ashabah: namun karena ada ahli waris tertentu bcrsamanya yang
bukan ashabah, maka dia menjadi ashabah, sedangkan ahli waris
lain tersebut tidak ikut menjadi ‘ashabah. Yang termasuk dalam
golongan ini hanyalah saudara perempuan kandung atau seayah
bila bersama dengan anak perempuan.*

Dalam contoh ahli waris adalah anak perempuan, ibu. istri
dan saudara perempuan, hak masing-masing adalah:
Untuk anak perempuan  1/2 =12/24
Untuk ibu 1/6 = 4/24
Untuk istri 1/8 = 3/24
Jumlah : 19/24

Untuk saudara perempuan adalah sisanya yaitu 24/24 - 19/24 =
5/24

3. Ahli Waris Zul arham

Yang dimaksud dengan ahli waris zul arham adalah orang-orang
yang mempunyai huhungan kerabat dengan pewaris, namun tidak
dijelaskan bagiannya dalam al-Quran dan/atau hadits Nabi sebagai
zul furudh dan tidak pula termasuk dalam kelompok ashabah. Bila
kerabat yang menjadi ashabah adalah laki-laki dalam garis keturunan
laki-laki, maka zaul arham itu adalah perempuan atau laki-laki melalui
garis keturunan perempuan.

Zul arham itu dapat dikelompokkan pada empat kelompok sesuai
dengan garis keturunan:

a.  Garis keturunan lurus ke bawah, yaitu:
o Anak laki-laki atau perempuan dari anak perempuan dan

30 Dasar hukum adanya ahli waris ‘ashabah ma'a ghairih ini adalah hadits Nabi dari Ibnu
Mas'ud menurut riwayat al-Bukhari ( Dari Ibnu Mas'ud ra. tentang anak perempuan, cucu
perempuan dari saudara perempuan, Nabi menetapkan hak warisan untuk anak perempuan
setengah, untuk cucu perempuan seperenam untuk melengkapi dua pertiga dan sisanya untuk
saudara perempuan.).

Senc Studec Tolam ) 117
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



keturunannya.

o Anak laki-laki atau perempuan dari tutu perempuan dan
keturunannya.

Garis keturunan lurus ke atas, yaitu:

o  Ayah dari ibu dan seterusnya ke atas.

e Ayah dari ihunya ibu dan seterusnya ke atas.

«  Ayah dari ibunya ayah dan seterusnya ke atas.

Garis keturunan ke samping pertama, yaitu:

e Anak perempuan dari saudara laki-laki kandung atau seayah
dan anaknya.

o Anak laki-laki atau perempuan dari saudara seibu dan
seterusnya ke bawah.

Garis keturunan ke samping kedua, yainr

o  Saudara perempuan (kandung, seayah atau seibu) dari ayah
dan anaknya.

o Saudara laki-laki atau perempuan scibu dari ayah dan
seterusnya ke bawah.

o  Saudara laki-laki atau perempuan (kandung, seayah, seibu)
dari ibu dan seterusnya ke bawah.

Tentang hak kewarisannya, menurut sebagian ulama mereka

adalah ahli waris yang berhak atas harta warisan bila pewaris tidak
meninggalkan ahli waris zul furudh dan tidak ada pula ashubah.
Dasar permikiran mereka adalah terdapatnya zul arham itu dalam al-
Quran al-Anfal ayat 75,

Adapun cara pembagian harta warisan untuk ahli waris zul

arham itu ada dua pendapat:

1.

Secara penggantian, dalam arti dia menempati kedudukan ahli
waris yang menghuhungkannya kepada pewaris. Umpamanya
ahli waris adalah anak perempuan dari anak perempuan dan
anak laki-laki dari saudara perempuan. Anak perempuan dari
anak perempuan menggantikan anak perempuan mendapat 1/2.
Anak laki-laki dari saudara perempuan menggantikan saudara
perempuan yang menjadi ashabah ma a ghairih yaitu sisa harta
(1/2)

31 Namun menurut sebagian ulama - termasuk pendapat yang kuat di kalangan
Syafi'iyah - zaul arham tidak berhak menerima warisan. Harta warisan kelebihan
dari hak zaul furudh yang tidak mempunyai ashabah atau sama sekali tidak ada ahli
waris zul furudh dan ashabah diserahkan ke baitul maal.

1181

Senc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



J.

2. Secara kedekatan, dalam arti tali hubungannya kepada pewaris
lebih dekat dibandingkan dengan yang lain. Umpamanya ahli
waris adalah anak perempuan dari anak perempuan dan anak
laki-laki dari saudara perempuan. Dalam contoh ini yang
berhak adalah anak perempuan dari anak perempuan, karena
hubungannya kepada pewaris hanya melalui satu perantara yaitu
anak, sedangkan anak laki-laki dari saudara perempuan melalui
perantara saudara perempuan dan ayah.

PENGHAPUSAN DAN PENGURANGAN HAK WARIS
(HIJAB)

Hijab adalah penghalang seseorang untuk mendapatkan bagian
warisan dikarenakan masih terdapat ahli waris yang lebih dekat
tali perhubungannya dengan si mayit. Adapun orang-orang yang
terhalang mendapatkan bagian warisan ada dua macam:

1) Hijab Nugshan

Yang dimaksud dengan hijab nuqgshan ialah dinding yang
hanya mengurangi bagian yang didapatkan ahli waris disebabkan
adanya ahli waris yang lain yang bersama-sama dengan dia. Sebagai
contoh umpama bagian yang didapatkan oleh ibu mestinya sepertiga
(1/3). Tetapi lantaran si mayit. meninggalkan anak atau cucu atu
meninggalkan beberapa saudara, maka akhirnya ibu hanya menerima
bagian warisan seperenam (1/6).

2) Hijab Hirman

Yang dimaksud dengan hijab hirman ialah dinding yang menjadi
penghalang seseorang untuk mendapatkan bagian warisan lantaran
masih ada ahli waris yang lebih dekat hubungannya dengan si mayit.
Atau dengan kata lain hijab hirman ialah dinding yang menghalangi
atau menutup rapat seseorang ahli waris sehingga sama sekali tidak
akan mendapatkan bagian warisan karena ada ahli waris yang
lebih dekat dengan si mayit. Contohnya cucu laki-laki terhalang
mendapatkan warisan karena masih ada anak laki-laki.

Ahliwaris yang terhalang atau tersekat sama sekali (hijab Hirman)
oleh ahli waris lainnya adalah sebagai berikut:
a. Kakek tidak mendapatkan bagian sama sekai selama ada bapak.

Senc Studec Tolam ) 119
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



1201

Nenek (Ibu dari ibu atau dari ayah) tidak mendapat bagian sama
sekali selama ada ibu.

Cucu laki-laki dari anak laki-lak tidak mendapatkan sama sekali
selama ada anak laki-laki.

Saudara kandung laki-laki atau perempuan tidak mendapatkan
bagian selama masih ada ahli waris berikut (1). Bapak, (2) Anak
laki-laki, (3) Cucu laki-laki (dari anak laki-laki).

Saudara seayah baik laki-laki atau perempuan tidak mendapat
bagian selama ada (1) Bapak dan (2) Anak laki-laki. (3) Cucu
laki-laki (dari anak laki-laki (4). Saudara laki-laki sekandung.
Saudaraseibu (laki-laki atau perempuan) tidak akan mendapatkan
bagian selama ada : (1). Kakek, (2). Bapak, (3). Anak (laki-laki
atau perempuan), (4). Cucu (laki-laki atau perempuan).

Anak laki-laki saudara laki-laki sekandung tidak akan
mendapatkan bagian selama ada (1). Kakek, (2). Bapak, (3). Anak
laki-laki, (4). Cucu laki-laki dari anak laki-laki, (5). Saudara laki-
laki sekandung, (6). Saudara laki-laki seayah

Anak laki-laki saudara laki-laki seayah tidak akan mendapatkan
bagian selama ada: (1). Kakek, (2). Bapak, (3). Anak laki-laki (4).
Cucu laki-laki dari anak laki-laki (5). Saudara laki-laki sekandung
(6). Saudara laki-laki seayah (7). Anak laki-laki saudara laki-laki
sekandung

Paman sekandung dengan ayah tidak akan mendapatkan bagian
warisan selama ada : (1). Kakek (2). Bapak (3). Anak laki-laki (4).
Cucu laki-laki dari anak laki-laki (5). Saudara laki-laki sekandung
(6). Saudara laki-laki seayah (7). Anak laki-laki saudara laki-laki
sekandung 8). Anak laki-laki saudara laki-laki seayah

Paman seayah dengan bapak tidak akan mendapatkan bagian
warisan selama ada (1). Kakek (2). Bapak (3). Anak laki-laki (4).
Cucu laki-laki dari anak laki-laki (5). Saudara laki-laki sekandung
(6). Saudara laki-laki seayah (7). Anak laki-laki saudara laki-laki
sekandung (8). Anak laki-laki saudara laki-laki seayah (9). Paman
yang sekandung dengan bapak

Anak laki-laki paman yang sekandung dengan ayah tidak
mendapatkan bagian dari harta warisan selama ada (1). Kakek
(2). Bapak (3). Anak laki-laki (4). Cucu laki-laki dari anak laki-
laki 5). Saudara laki-laki sekandung 6). Saudara laki-laki seayah
(7). Anak laki-laki saudara laki-laki sekandung (8). Anak laki-

Senc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



laki saudara laki-laki seayah 9). Paman yang sekandung dengan
ayah 10). Paman yang seayah dengan bapak

l.  Anak laki-laki paman yang seayah dengan bapak tidak
mendapatkan bagian warisan selama ada : (1). Kakek 2). Bapak
(3). Anak laki-laki (4). Cucu laki-laki dari anak laki-laki (5).
Saudara laki-laki sekandung (6). Saudara laki-laki seayah (7).
Anak laki-laki saudara laki-laki sekandung (8). Anak laki-laki
saudara laki-laki seayah (9). Paman yang sekandung dengan
ayah (10). Paman yang seayah dengan bapak (11). Anak laki-laki
paman yang sekandung dengan bapak

m. Cucu perempuan dari anak laki-laki tidak mendapatkan bagian
warisan selama ada (1). Anak laki-laki (2) dua anak perempuan
atau lebih.

K. MASALAH 'AUL DAN RADD

Meskipun dalam pembagian warisan itu telah ada pedoman yang
jelas yang ditetapkan oleh Allah dalam alQuran dan/atau Nabi dalam
haditsnya, namun dalam pelaksanaan praktis ditemukan bcberapa
masalah. tcrutama bila ahli waris itu lebih dan seorang atau ahli waris
itu tidak jelas status hidup matinya. Di antara masalah tersebut adalah:

1) Masalah ‘Aul

Masalah ‘aul ini timbul waktu menjumlahkan bagian dari
beberapa orang zaul furudh, ternyata jumlahnya melebihi kesatuan
harta warisan, sehingga bila masing-masing menerima bagiannya
sesuai dengan furudh yang ditentukan, akan ada ahli waris yang tidak
kebagian. Umpamanya ahli waris adalah dua orang anak perempuan,
ayah, ibu dan suami. Bila bagian mereka dijumlahkan ternyata:
Untuk dua anak perempuan adalah 2/3 =8/12

Untuk ayah 1/6 =2/12
Untuk ibu 1/6 =2/12
Untuk suami 1/4 =3/12

Jumlah keseluruhan adalah 15/12, sedangkan jumlah harta hanya
12/12

Menurut jumhur ulama, kekurangan harta itu dibebankan kepada
masing masing ahli waris dengan cara mengurangi haknya sesuai
dengan kadar persentase haknya atau dengan cara menaikkan angka

Senc Studec Tolam P 121
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



pecahannya; dalam contoh di atas dari per dua belas menjadi per lima
belas. Dengan demikian bagian masing-masing berubah menjadi:
Dua anak perempuan  dari 8/12 menjadi 8/15

Untuk ayah dari 2/12 menjadi 2/15
Untuk ibu dari 2/12 menjadi 2/15
Untuk suami dari 3/12 menjadi 3/15

2) Masalah Radd

Masalah radd terjadi bila dalam menjumlahkan bagian-bagian
dari hak zaul furudh ternyata masih terdapat kelebihan harta,
sedangkan di kalangan ahli waris tidak ada yang ashabah. Umpamanya
ahli waris adalah ibu, seorang anak perempuan dan cucu perempuan
Untuk ibu adalah 1/6 atau 2/12
Untuk anak pcrmpuan  1/2 atau 6/12
Untuk cucu perempuan 1/6 atau 2/12
Jumlah seluruh furudh adalah 10/12 sedangkan jumlah harta 12/12

Menurut pendapat kebanyakan ulama kelebihan harta itu
dikembalikan kepada ahli waris zaul furudh yang ada berdasarkan
kadar persentase haknya atau dengan cara memperkecil angka
pecahan yang dalam contoh di atas dari per dua belas menjadi per
sepuluh. Dengan demikian hak masing-masing menjadi:

Untuk ibu dari 2/12 menjadi 2/10
Untuk anak perempuan dari ~ 6/12 menjadi 6/10
Untuk cucu perempuan dari ~ 2/12 menjadi 2/10

CONTOH CARA MEMBAGI WARIS MENURUT ISLAM

Sebelum pembagian harta warisan dilakukan terlebih dahulu
harus diteliti hal- hal sebagai berikut :

1. Siapa sajakah ahli warisnya?

2. Siapa di antara mereka yang terhalang oleh ahli waris lain?

3. Kemudian siapakah di antara mereka yang mendapatkan bagian
yang tertentu (Dzawil Furudl), ada berapa bagian masing-
masing?

4.  Selanjutnya siapa yang termasuk ahli waris yang menerima sisa
harta (ashabah)?

5.  Setelah jelas semuanya barulah kemudian diperhitungkan dengan
yang seteliti-telitinya.

122 4 Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Perlu diingat ketentuan bagian tertentu dari ahli waris itu ada
6 macam: 1/2, 1/3, 1/4, 1/8, 2/3, dan 1/6. Bilangan tersebut adalah
bilangan pecahan, karena itu jika misalnya ada ahli waris yang
mendapatkan 1/2 sedang yang lain 1/3, maka pertama-tama haruslah
dicari KPTnya (Kelipatan Persekutuan yang Terkecil) dari kedua
bilangan itu yakni 6. Dalam ilmu faraidl (KPT) itu dinamakan asal
masalah yang hanya terbatas kepada 7 macam yakni masalah 2, 3, 4,
6, 8, 12 dan 24.

Contoh kasus : Seseorang mati dengan meninggalkan harta
sebesar Rp. 10.000.000 dengan ahli waris satu anak perempuan,
suami, bapak. Maka berapa bagian masing-masing ?

Jawab : 1). Anak perempuan mendapatkan % karena tunggal,
2).Suami mendapatkan % karena ada anak, 3) Bapak menjadi ashabah
karena tidak ada anak laki-laki atau cucu laki-laki, 4) Asal masalah
adalah 4.

Anak perempuan : 2/4 x 10.000.000 = 5.000.000
Suami : ¥4 x 10.000.000 = 2.500.000
Sisa untuk Bapak : % x 10.000.000 = 2.500.000

Jumlah 10.000.000

PERSOALAN- PERSOALAN KONTEMPORER DALAM
KEWARISAN ISLAM

Ada beberapa permasalahan dalam konsep kewarisan yang harus
menjadi fokus kajian diantaranya adalah :

Implementasi Keadilan Dalam konsep waris Islam

Salah satu topik yang menarik diperbincangkan dalam isu
keadilan dan kesetaraan gender (gender equality) adalah hukum waris.
Para feminisme meyakini bahwa hukum waris dalam Islam yang
memberikan bagian waris kepada laki-laki lebih banyak dibanding
terhadap perempuan telah berlaku diskriminatif dan tidak memihak

Senc Stude Tolam D) 123
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



terhadap perempuan.’” Oleh karena itu hukum kewarisan ini digugat

para feminis sebagai sebuah kedzaliman terhadap perempuan.’

Konsep pembagian waris ini sering dijadikan alat probaganda untuk

memojokkan Islam karena dipandang bertentangan dengan prinsip

persamaan dan keadilan yang sangat dijunjung tinggi oleh peradaban
modern.

Dalam ajaran Islam, besar kecilnya bagian waris sebenarnya
tidak sepenuhnya ditentukan oleh jenis kelamin, baik itu laki-laki
atau perempuan. Akan tetapi lebih ditentukan oleh beberapa faktor
berikut ini:

a. Tingkat kekerabatan antara ahli waris (baik laki-laki atau
perempuan) dan orang yang meninggal. Semakin dekatnya
hubungan kekerabatan, maka semakin besar juga bagian warisan
yang ia terima.

b. Kedudukan tingkat generasi. Maka generasi muda dari kalangan
pewaris yang masa depannya masih panjang terkadang
memperoleh bagian warisan yang lebih besar dibanding generasi
tua, tanpa memandang kelelakian atau kewanitaannya. Sebagai
contoh, anak perempuan mendapatkan warisan yang lebih
banyak dari ibunya atau ayahnya; anak laki-laki mendapatkan
warisan lebih banyak dari ayahnya.

c. Tanggung jawab untuk menanggung kehidupan keluarga. Alasan
inilah yang terkadang membuahkan perbedaan bagian hak
waris antara laki-laki dan perempuan, walaupun berada pada
tingkat kekerabatan yang sama. Sebab kedudukan anak laki-
laki menanggung nafkah istri dan keluarganya. Sedangkan anak
perempuan tidak diberi tanggung jawab seperti laki-laki.

Namun demikian, hak waris perempuan tidak selamanya lebih
sedikit dari laki-laki. Sebaliknya dalam banyak hal, perempuan
mendapatkan bagian harta waris lebih banyak dari laki-laki.

32

33

Lihat QS An Nisa:t 11 (Artinya: Allah SWT mensyariatkan (mewajibkan) kepadamu tentang
(pembagian waris) untuk anak anakmu yaitu bagian seorang laki-laki sama dengan bagian
dua orang anak perempuan. Dalam al Quran dan Terjemahannya yang diterbitkan oleh
Kementrian agama dijelaskan bahwa bagian laki-laki dua kali bagian perempuan adalah
karena kewajiban laki-laki lebih berat dari perempuan, seperti kewajiban membayar
maskawin dan memberi natkah seperti dalam QS Annisa : 34.

Para feminis Islam diantaranya Amina Wadud Muhsin memandang pembagian waris

Islam yang menempatkan laki-laki lebih banyak daripada perempuan harus diganti karena
menurutnya pembagian warisan bersifat fleksibel asal memenuhi asas manfa’at dan keadilan.
Dengan demikian, bisa berubah sesuai realitas zaman.

124 4 Serxc Stud Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Sebagaimana hasil penelitan Prof. Dr. Shalahuddin Sulthan, guru
besar Syariah, Universitas Kairo, bahwa hanya dalam empat kasus saja
perempuan mewarisi setengah bagian waris laki-laki. Sementara itu
terdapat 30 kasus perempuan mendapat hak waris sama dengan laki-
laki, bahkan lebih banyak dari laki-laki, atau perempuan mewarisi
sementara laki-laki tidak.**

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa dalam hak
waris antara laki-laki dan perempuan tidak terdapat penindasan,
diskriminasi, ketidakadilan ataupun “bias gender”, sebagaimana yang
dituduhkan para feminis terhadap hukum Islam.

Adanya tuduhan bahwa dalam hak waris terdapat ketidakadilan
atau kedzaliman itu lebih disebabkan karena melihat perempuan
secara individual, bukan sebagai bagian dari anggota keluarga yang
terdiri dari sepasang suami istri yang saling melengkapi. Pemikiran
seperti ini disebabkan karena pengaruh peradaban Barat. Barat
memandang manusia secara individualis; hanya melihat perempuan
sebagai individu dan sebagai manusia. Lebih dari itu, peradaban Barat
mengajarkan paham equality (kesetaraan) yang tidak melihat sisi
kodrat dan fitrah wanita. Sedangkan Islam, meskipun mengakui sisi
kemanusiaan perempuan dengan segala hak yang terkait dengannya,
Islam tetap menghargai fitrah yang diberikan Tuhan kepada setiap
manusia. Karenanya Islam memperlakukan perempuan sebagai
manusia dan sebagai pasangan laki-laki secara proporsional. *°

2. Persoalan Waris Beda Agama

Waris beda agama adalah praktek waris yang amat pelik, di zaman
modern, lebih-lebih ketika terjadi yang berhak menerima warisan
adalah Muslim dari orang tua atau kerabat yang masih kafir, seperti
banyak kasus di beberapa tempat di dunia, termasuk di Indonesia.

Menurut jumhur ulama waris dapat terhalang atau gugurnya ahli
waris untuk menerima hak waris disepakati disebabkan oleh tiga hal,
yaitu 1) Pembunuhan 2. pebudakan 3) . Berlainan agama.

Terhalangnya waris karena berlainan agama didasarkan pada
dalil naqli baik al Quran ataupun hadis sebagai berikut:

34 Penjelasan lebih jauh baca: Shalahuddin Sulthan, Mirdts al-Mar ah wa Qadhiyyat al-
Musawdt, Kairo : Nahdhat Mishr, 2004).

35 Moh. Hamdi, Hukum Kewarisan dalam Islam ( Majalah Gontor edisi Mei 2012)

Senc Studec Tolam D) 125
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



a. Al Qur’an

Yaitu surat An Nisa: 141 (Artinya: Dan Allah sekali-kali tidak
akan memberikan suatu jalan bagi orang-orang kafir untuk menguasai
orang-orang mukmin.

b. Hadits

Yaitu hadist yang diriwayatkan Bukhari Muslim: Orang Islam
tidak mewarisi harta orang kafir dan orang kafir tidak mewarisi harta
orang Islam. Juga hadits riwayat Turmudzi, Nasai dan Ibnu Majah:
Tidak ada waris mewarisi antara dua pemeluk agama yang beda.

Sedangkan kriteria pewarisan beda agama, para ulama
mengklasifikasikannya sebagai berikut:

1. Warisan orang kafir terhadap seorang muslim

Para ulama tidak sepaham mengenai Muslim menerima waris
dari orang kafir. Jumhur sahabat, tabiin dan para fukaha menetapkan
bahwasanya orang muslim tidak menerima warisan dari seorang
kafir. Ini merupakan pendapat golongan Hanafiah, Malikiah, Syafi’iah
dan Hambaliah. Sedangkan menurut Muaz bin Jabal, Muawiyah, An
Nashir, Said bin Musayyab, As Syabi’l, An Nakhai, dan Muhammad
bin Hanafiah bahwa orang kafir tidak menerima waris dan orang Islam
namun orang Islam dapat menerima waris dari orang kafir kitabi.*

2. Ahli Waris Kafir masuk Islam sesudah pembagian warisan

Seorang yang kafir tidak akan memperoleh warisan kalau dia
masuk Islam setelah dibaginya seluruh harta warisan tersebut. Tetapi
jika ia masuk Islam sebelum warisan dibagi maka menurut As Syafii,
Abu Hanifah dan Maliki ia tetap tidak menerima warisan.”” Menurut
Ibnu Hambal dan Ishak ia mendapatkan waris sebagaimana saudara-
saudaranya yang Islam. Namun dalam beberapa riwayat, dikatakan
bahwa jika ia masuk Islam sebelum harta warisan dibagi ia menerima
warisan namun jika ia masuk Islam sesudah harta warisan dibagi,

36 Dikutip oleh Hasbi As Shiddieqy dari al Mugni, Nailul Author, al Mabsuth, Ahkamul
Qur’an, Kasyyaful Qina dalam bukunya Hukum Antar Golongan, Interaksi Figih
Islam dengan Syariat Agama Lain, Semarang : Pustaka Rizki Putra, 2001, hlm. 135-
136.

37 Karena dikhawatirkan bahwa motiv masuk Islamnya hanya lantaran untuk mendapatkan
harta warisan saja. Sehingga untuk menghindari motif seperti ini maka dihukumi bahwa ia
tetap tidak menerima warisan walaupun ia mauk Islam sebelum warisan dibagikan.

126 U Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



maka ia tidak menerimanya.
3. Murtad dan Implikasinya dalam Pembagian Warisan

Seorang ahli waris yanng murtad dari pemberi waris yang juga
murtad menurut pendapat fukaha ia tetap menerima warisan. Namun
jika ia meninggal sebelum harta waris dibagi maka haknya dialihkan
kepada para ahli warisnya. Haknya terhadap warisan yang belum
dibagi tetap dijamin. Dia tidak dianggap murtad ketika meninggalnya
pemberi warisnya, namun peninggalannya dipandang sebagai
peninggalan orang murtad.*®

As Syafii , Abu Tsaur, Ibnu Hanbal, Malik berpendapat bahwa
ahli waris muslim tidak menerima warisan dari peninggalan orang
murtad dan hartanya seluruhnya diberikan kepada Baitul Maal
atau kas Negara. Namun menurut Malik jika murtadnya bertujuan
menghilangkan hak waris para ahli warisnya, maka para ahli waris
tersebut tetap menerima warisan.

Ali bin Abi Thalib, Ibnu Masud dan Sufyan dari Hanafiah
berpendapat bahwa ahli waris yang muslim tetap menerima warisan
dari pemberi warisnya yang murtad baik harta yang diperoleh sebelum
ataupun sesudah ia murtad. Menurut Abu Hanifah dan Ats Tsauri,
terbatas pada harta yang diperoleh sebelum ia murtad, namun yang
diperoleh sesudah murtad harta itu harus diserahkan ke kas negara
atau baitul maal.”

Persoalan Kewarisan Anak Angkat

Dalam konsep kewarisan Islam anak angkat tidak mendapatkan
bagian dari harta warisan, karena anak angkat dalam Islam tidak
sama dengan anak kandung. Hal ini didasarkan pada QS Al Ahzab

38

39

Namun sebagian ulama dengan tegas menyatakan bahwa hartanya orang non muslim yang
murtad tidak diwarisi oleh siapapun termasuk ahli warisnya yang sama-sama murtad. Harta
peninggalannya menjadi harta fai yang harus diserahkan kepada Baitul Mall untuk digunakan
bagi kepentingan umum (maslahah umah) alasannya karena orang murtad telah memutuskan
silah syariah atau hubungan keagaamaan dengan ahli warisnya. Lihat Ahmad Rofiq, Hukum
Mawaris, Jakarta : PT RajaGrafindo Pesada, 2002, hlm.179.

Ibid, hlm. 136-137. Baitul maal menerima harta peninggalan seorang yang murtad bukan
dengan cara waris melainkan berdasarkan kesepakatan ulama yang menetapkan bahwa

orang non muslim yang tidak meninggalkan ahli waris, maka harta peningalannya untuk
Baitul Maal. Menurut Hasbi As Shiddieqy dikatakan sudah menjadi ketentuan dalam hukum
fikih bahwa tidak ada pusaka atau waris antara muslim dengan bukan muslim sedangkan
kekayaan Baitul maal adalah hak para muslim.sehingga apabila dengan cara waris maka Baitul
Malpun tidak berhak menerima harta peninggalan dari non muslim. Lihat dalam Hasbi Ash
Shiddieqy, Figih Mawaris, Semarang : Pustaka Rizki Putra, 1987, hlm. 262.

Senc Studec Tobam D) 127
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



ayat 4 - 5. Namun demikian, anak angkat dapat menerima bagian
harta dari si mayit, yaitu melalui cara wasiat apabila semasa hidupnya
si mayit pernah berwasiat. Apabila tidak pernah, maka anak angkat
berhak atas wasiat wajibah yang besarnya maksimal 1/3 harta warisan,
dihitung bersama wasiat-wasiat lain jika ada.*’

Persoalan Kewarisan Banci (orang yang memiliki jenis kelamin
tidak jelas).

Pada asalnya jenis manusia itu lelaki atau perempuan yang
masing-masing mempunyai hak dan kewajiban hukum sendiri-
sendiri. Namun sejarah mencatat dan fakta berbicara bahwa ternyata
ada sekelompok orang yang disebut banci (khuntsa). Pertama orang
yang memiliki dua alat kelamin, lelaki dan perempuan, kedua orang
yang tidak mempunyai alat kelamin yang jelas. Oleh karena keadaan
yang samar dan tidak jelas seperti diatas, maka implikasi terhadap
hak dan hukum kewajibannya juga menjadi samar termasuk dalam
kewarisan. Namun begitu, hak waris mereka tetap diakui.

Pengaturannya mengikuti jenis kelamin lelaki atau perempuan
sebagaimana ketentuan hukum Islam tentang hak waris. Untuk itu ahli
waris yang banci, maka status banci tersebut harus dibedakan secara
tegas, apakah masuk kedalam golongan laki-laki atau perempuan.

Salah satu cara untuk menentukan hukum banci adalah dengan
melihat apa yang digunakanya untuk kencing. Bila ia kencing dengan
dzakar (alamat kelamin laki laki ) berarti ia lelaki dan bila ia kencing
dengan farji (alat kelamin perempuan) berarti ia perempuan. *

Pembagian seperti di atas tidak masalah bila banci tersebut tidak
sulit dibedakan jenis kelaminnya. Namun masalahnya ada pula yang
sulit ditentukan jenis kelaminnya karena kondisinya memang tidak
memiliki jenis kelamin yang pasti dan jelas. Maka dalam konteks banci
yang tidak jelas ini ada tiga pendapat ulama yang berbeda mengenai
kewarisan mereka.*

40

41

42

Hal ini seperti tersebut di dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) pasal 209 ayat (2):
“Terhadap anak angkat yang tidak menerima wasiat diberi wasiat wajibah sebanyak-
banyaknya 1/3 dari harta warisan orang tua angkatnya”. Bagian anak angkat ini diberikan
sebelum dilakukan pembagian warisan, bersamaan dengan penunaian wasiat-wasiat lain.
Cara ini menurut riwayat pernah diterapkan oleh Nabi sebagaimana riwayat Baihaqi dari

Al Kalaby dari Abi Saleh dari Ibnu Abbas berkata : Nabi ditanya cara kewarisan seseorang
waria, nabi menjawab: ia mewarisi dari jalan atau caranya ia kencing.

Dalam Al Mawaris hal 186-187, kitab Al Mirats fis Syariatil Islamiyah hal. 260-262 dan Ilmu
Waris hal 486-688 .

128 ( Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



1. Banci mendapat bagian yang terkecil dari dua perkiraan bagian
lelaki dan perempuan.*

2. Banci mendapat bagian atas perkiraan yang terkecil dan
meyakinkan kepada si waria dan ahli waris lain, kemudian
sisanya yang masih diragukan ditahan dulu sampai status hukum
waria menjadi jelas atau sampai ada perdamaian bersama antara
ahli waris (menghibahkan sisa yang diragukan).

3. Bancimendapatseparoh dari dua perkiraan lelaki atau perempuan
dan demikian juga ahli waris lainnya.

Dari ketiga pendapat tersebut - pendapat yang paling rajih - hak
waris yang diberikan kepadanya hendaklah yang paling sedikit di
antara dua keadaannya - keadaan bila ia sebagai laki-laki dan sebagai
wanita. Kemudian untuk sementara sisa harta waris yang menjadi
haknya dibekukan sampai statusnya menjadi jelas, atau sampai
ada kesepakatan tertentu di antara ahli waris, atau sampai banci itu
meninggal hingga bagiannya berpindah kepada ahli warisnya. Makna
pemberian hak banci dengan bagian paling sedikit menurut kalangan
fuqaha yaitu jika banci dinilai sebagai wanita bagiannya lebih sedikit,
maka hak waris yang diberikan kepadanya adalah hak waris wanita;
dan bila dinilai sebagai laki-laki dan bagiannya ternyata lebih sedikit,
maka divonis sebagai laki-laki.

5. Persoalan Kewarisan Orang Hilang

Orang yang hilang (mafquud) adalah orang yang tidak diketahui
lagi hidup atau matinya, atau orang yang terputus beritanya, dan
tidak diketahui dimana ia kini berada. Para fuqaha telah menetapkan
hukum waris yang berkenaan dengan orang yang hilang bahwa
hartanya tidak boleh diwariskan, dan hak kepemilikannya tidak boleh
diusik, sampai benar-benar diketahui keadaannya apakah ia masih
hidup atau sudah meninggal, atau telah berlalu selama waktu tertentu
dan diperkirakan secara umum telah meninggal, dan hakim pun telah
menetapkannya sebagai orang yang dianggap telah meninggal pada
batas waktu tertentu. Adapun tentang batas waktu penetapan tersebut
ada tiga pendapat sebagai berikut :

1. Orang yang hilang dapat dinyatakan sebagai orang yang sudah

43 Pendapat ini juga bisa dibaca dalam Moh Anwar, Figh Islam : Muamalah, Munakahat, Faraid
dan Jinayah ( Hukum perdata dan pidana Islam ) Beserta Kaedah — Kaedah Hukumnya , hlm
224.

Senc Studec Tolam P 129
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



mati dengan melihat orang yang sebaya di wilayahnya, yakni
tempat dia tinggal. Apabila orang-orang yang sebaya dengannya
sudah tidak ada, maka ia dapat diputuskan sebagai orang yang
sudah meninggal dan batasan usianya adalah 90 tahun .*

2. Batas usia yang ditentukan adalah 70 tahun karena usia Nabi

antara 40 - 70 tahun. *

Ditunggu selama 40 tahun lamanya .*

4. Batas waktu tersebut tidak dapat ditentukan atau dipastikan,
tetapi hakim hendaknya berijtihad kemudian memvonis bahwa
orang yang hilang dan tidak lagi dikenal rimbanya sebagai orang
yang sudah mati, sesudah berlalunya waktu tertentu.

et

Apabila seseorang wafat dan mempunyai ahli waris, dan diantara
ahli warisnya ada yang hilang dan tidak dikenal lagi rimbanya, maka
cara pemberian hak warisnya ada dua keadaan:

1.  Ahliwaris yang hilang tersebut sebagai penghalang bagi ahli waris
lainnya (yakni termasuk ashabah tanpa ada satupun ashhabul
furudh yang berhak untuk mendapat bagian).

2. Ahli waris yang hilang tersebut bukan sebagai penghalang bagi
ahli waris lainnya, bahkan ia sama berhak untuk mendapatkan

warisan sesuai dengan bagian atau fardh-nya (yakni termasuk
ashhabul furudh).

Padakeadaan pertama: seluruh harta warisan peninggalan pewaris
dibekukan, yakni tidak diberikan kepada ahli waris, untuk sementara
hingga ahli waris yang hilang tersebut muncul atau diketahui hidup
dan tempatnya. Bila ahli waris yang hilang ternyata masih hidup,

44

45

46

Dalam riwayat lain, dari Abu Hanifah, menyatakan bahwa batasnya adalah sembilan puluh
tahun.

Sedangkan mazhab Maliki berpendapat bahwa batasnya adalah tujuh puluh tahun. Hal ini
didasarkan pada lafazh hadits secara umum yang menyatakan bahwa umur Muhammad saw.
antara 60 — 70 tahun. Dalam Moh. Anwar Fiqih Islam , umur yang lumrah adalah 63 tahun
berdasarkan analogi umur Rasulullah SWA...hlm 224.

Dalam riwayat lain, dari Imam Malik, disebutkan bahwa istri dari orang yang hilang di
wilayah Islam, hingga tidak dikenal rimbanya, dibolehkan mengajukan gugatan kepada
hakim guna mencari tahu kemungkinan-kemungkinan dan dugaan yang dapat mengenali
keberadaannya atau mendapatkan informasi secara jelas melalui sarana dan prasarana yang
ada. Apabila langkah tersebut mengalami jalan buntu, maka sang hakim memberikan batas
bagi istrinya selama empat puluh tahun untuk menunggu. Bila masa empat puluh tahun telah
usai dan yang hilang belum juga diketemukan atau dikenali rimbanya, maka mulailah ia
untuk menghitung idahnya sebagaimana lazimnya istri yang ditinggal mati suaminya, yaitu
empat bulan sepuluh hari. Bila usai masa idahnya, maka ia diperbolehkan untuk menikah lagi.

130 4 Serc Studc Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



maka dialah yang berhak untuk menerima atau mengambil seluruh
harta warisnya. Namun, bila ternyata hakim telah menetapkannya
sebagai orang yang telah mati, maka harta waris tadi dibagikan kepada
seluruh ahli waris yang ada dan masing-masing mendapatkan sesuai
dengan bagian atau fardh-nya.

Sedangkan pada keadaan kedua, ahli waris yang ada berhak
untuk menerima bagian yang paling sedikit di antara dua keadaan
(yakni keadaan hidup dan matinya) orang yang hilang. Bila ahli waris
yang ada, siapa saja di antara mereka yang dalam dua keadaan orang
yang hilang tadi sama bagian hak warisnya, hendaknya ia diberi hak
waris secara sempurna. Namun, bagi ahli waris yang berbeda bagian
hak warisnya di antara dua keadaan ahli waris yang hilang tadi, maka
mereka diberi lebih sedikit di antara kedua keadaan tadi. Namun, bagi
siapa saja yang tidak berhak untuk mendapatkan waris dalam dua
keadaan orang yang hilang, dengan sendirinya tidak berhak untuk
mendapatkan harta waris sedikit pun.

Senc Studec Tolam P 131
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



132 4 Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Bab 6

PRANATA PERNIKAHAN

A. PENGERTIAN, TUJUAN DAN PRINSIP-PRINSIP
PERNIKAHAN

1. Pengertian

Munakahat diterjemahkan dengan pernikahan atau perkawinan.
Pernikahan adalah bentukan kata benda dari kata dasar nikah; kata
itu berasal dari bahasa Arab yaitu kata nikah (bahasa Arab: £Ls.)
yang berarti perjanjian perkawinan; berikutnya kata itu berasal dari
kata lain dalam bahasa Arab yaitu kata nikah (bahasa Arab: £L<s) yang
berarti persetubuhan.! Kata ini bisa dimutlakkan pada dua perkara
yaitu akad dan jima’ (“hubungan” suami istri). Menurut Kamus Besar
Bahasa Indonesia, pernikahan diambil dari kata nikah yang diartikan
dengan “ikatan (akad) perkawinan yang dilakukan sesuai dengan
ketentuan hukum dan ajaran agama™. Sedangkan perkawinan dari
kata kawin yang artinya, “membentuk keluarga dengan lawan jenis™.

1 Makna etimologi ini diakses dari: http://id.wikipedia.org/wiki/Pernikahan; Fadelput (2010-
02-25), Nikah, Scribd, hlm. 1, diakses pada 28 Maret 2010; Badawi, El-Said M.; Haleem,
M. A. Abdel (2008), Arabic-English dictionary of Qur'anic usage, Brill Academic Publishers,
hlm. 962, ISBN 9789004149489, diakses pada 28 Maret 2010.

2 Depdiknas, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Edisi ketiga. Jakarta: Balai Pustaka, 2007. Hlm
782.

3 Ibid, hlm. 518.

Senc Studec Tolam D) 133
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Dalam UU No 1 Tahun 1974 pasal 1, dijelaskan,’perkawinan ialah
ikatan lahir batin antara seorang pria dengan seorang wanita sebagai
suami istri, dengan tujuan membentuk keluarga (rumah tangga) yang
bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan yang maha Esa”. Menurut
istilah syara, nikah berarti melakukan suatu akad atau perjanjian*
untuk mengikatkan diri antara seorang laki-laki dan seorang
perempuan serta menghalalkan hubungan kelamin antara keduanya
dengan dasar suka rela dan persetujuan bersama, demi terwujudnya
keluarga (rumah tangga) bahagia, yang diridhai oleh Allah SWT>.
Firman Allah SWT:

Go o) Dl G | me ) (3 B YT s O

G 51 85158 10038 W1 s 36 21555 S35 gha oLl
() 13525 3T 331 G5 1231 6805

Maka kawinilah wanita-wanita (lain) yang kamu senangi : dua, tiga
atau empat. Kemudian jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil,
Maka (kawinilah) seorang saja, atau budak-budak yang kamu miliki.
yang demikian itu adalah lebih dekat kepada tidak berbuat aniaya.’
(QS. An-Nisa’3)

Tujuan

Tujuan pernikahan secara umum menurut ajaran Islam adalah
untuk memenuhi hajat manusia (pria terhadap wanita atau sebaliknya)
dalam rangka mewujudkan rumah tangga yang tentram, damai, dan
bahagia lahir dan batin, sesuai dengan ketentuan-ketentuan ajaran
Islam. Sebagaimana firman Allah SWT:

Akad nikah merupakan mitsaq (perjanjian) di antara sepasang suami istri. Allah SWT
berfirman:“Dan mereka (para istri) telah mengambil dari kalian (para suami) perjanjian
yang kuat” (An-Nisa': 21). Akad ini mengharuskan masing-masing dari suami dan istri
memenuhi apa yang dikandung dalam perjanjian tersebut, sebagaimana firman Allah SWT:
“Wahai orang-orang yang beriman, penuhilah akad-akad (perjanjian-perjanjian) kalian.” (Al-
Ma'idah: 1).

Syamsuri, Pendidikan Agama Islam 3. Jakarta: Erlangga, 2004, hlm 129

Berlaku adil ialah perlakuan yang adil dalam meladeni isteri seperti pakaian, tempat, giliran
dan lain-lain yang bersifat lahiriyah. Islam memperbolehkan poligami dengan syarat-syarat
tertentu. sebelum turun ayat Ini poligami sudah ada, dan pernah pula dijalankan oleh para
nabi sebelum nabi Muhammad s.a.w. ayat Ini membatasi poligami sampai empat orang saja.

134 4 Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



G 18 g e \u,orésjd.\}g\ge\.:\
(59) 8785 58 Y GUS (0 &) B35 8555 s &»

Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia menciptakan
untukmu istri-istri dari jenismu sendiri, supaya kamu cenderung dan
merasa tenteram kepadanya, dan dijadikan-Nya di antaramu rasa
kasih dan sayang. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar
terdapat tanda-tanda bagi kaum yang berpikir. (Ar-Rum:21).

Di samping pengertian makna ayat di atas, pernikahan juga dapat
meneruskan regenerasi umat manusia, yaitu untuk mendapatkan
keturunan, sebagaimana firman Allah SWT:

Sl 58 wEh il 5 W 0 5 Gk audi
(W) uu;&éw,w;;\j

Dan orang-orang yang berkata: “Ya Tuhan kami, anugerahkanlah
kepada kami istri-istri kami dan keturunan kami sebagai penyenang
hati (kami), dan jadikanlah kami imam bagi orang-orang yang
bertakwa. (Al-Furqaan: 74)

Apabila tujuan pernikahan yang bersifat umum diuraikan secara
terperinci, tujuan pernikahan yang Islami dapat dikemukakan sebagai
berikut: a) Untuk memperoleh rasa cinta dan kasih sayang, b) Untuk
memperoleh ketenangan hidup (sakinah), ¢) Untuk memenuhi
kebutuhan seksual (birahi) secara sah dan diridhai Allah SW'T, d)
Untuk memperoleh keturunan yang sah dalam masyarakat, e) Untuk
mewujudkan keluarga bahagia di dunia dan akhirat.

Prinsip-Prinsip Pernikahan

Islam memperhatikan pentingnya sebuah pernikahan dalam
membentuk sebuah lembaga keluarga yang sakinah, dengan
memperhatikan beberapa prinsip, yaitu:

a. Islam adalah agama fitrah, dan pernikahan adalah fitrah
kemanusiaan, maka dari itu Islam menganjurkan untuk
nikah, karena nikah merupakan gharizah insaniyah (naluri
kemanusiaan). Firman Allah SWT: “Maka hadapkanlah wajahmu

Senc Studec Tolam D) 135
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



dengan lurus kepada agama (Allah); (tetaplah atas) fitrah Allah
yang telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. Tidak ada
perubahan pada fitrah Allah. (Itulah) agama yang lurus; tetapi
kebanyakan manusia tidak mengetahui”. (Ar-Ruum : 30).

Islam telah menjadikan ikatan pernikahan sebagai sarana untuk
memenuhi tuntutan naluri manusia yang sangat asasi, dan
sarana untuk membina keluarga yang Islami. Penghargaan Islam
terhadap ikatan pernikahan sebanding dengan separuh agama.
Anas bin Malik R.A berkata: “Telah bersabda Rasulullah SAW:
“Barangsiapa menikah, maka ia telah melengkapi separuh dari
agamanya. Dan hendaklah ia bertakwa kepada Allah dalam
memelihara yang separuhnya lagi”. (Hadist Riwayat Thabrani
dan Hakim).

Islam tidak menyukai membujang dan menolak sistem kerahiban.
Rasulullah SAW memerintahkan untuk menikah dan melarang
keras kepada orang yang tidak mau menikah. Anas bin Malik RA
berkata: “Rasulullah SAW memerintahkan kami untuk menikah
dan melarang kami membujang dengan larangan yang keras”
Dan beliau bersabda: “Nikahilah perempuan yang banyak anak
dan penyayang. Karena aku akan berbangga dengan banyaknya
umatku dihadapan para Nabi kelak di hari kiamat”. (HR. Ahmad
dan di shahihkan oleh Ibnu Hibban).”

Islam memerintahkan untuk menikah, karena Allah SWT akan
menjanjikan rizki dan memberi pertolongan. Firman Allah
SWT: “Dan kawinkanlah orang-orang yang sendirian di antara
kamu dan orang-orang yang layak (berkawin) dari hamba-hamba
sahayamu yang laki-laki dan perempuan. Jika mereka miskin
Allah akan memampukan mereka dengan karunia-Nya. Dan
Allah Maha Luas (pemberian-Nya) lagi Maha Mengetahui”. (An-
Nur: 32). Rasulullah SAW menguatkan janji Allah itu dengan
sabdanya: “Ada tiga golongan manusia yang berhak Allah tolong
mereka, yaitu seorang mujahid fi sabilillah, seorang hamba yang
menebus dirinya supaya merdeka, dan seorang yang menikah
karena ingin memelihara kehormatannya” (HR Ahmad 2: 251,

7

Para Salafus-Shalih sangat menganjurkan untuk nikah dan mereka anti membujang, serta
tidak suka berlama-lama hidup sendiri.Ibnu Mas'ud radliyallahu ‘anhu pernah berkata :
“Jika umurku tinggal sepuluh hari lagi, sungguh aku lebih suka menikah daripada aku harus
menemui Allah sebagai seorang bujangan”. (Ihya Ulumuddin dan Tuhfatul ‘Arus hal. 20).

1361

Senc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Nasai, Tirmidzi, Ibnu Majah hadits No. 2518, dan Hakim 2: 160
dari Abu Hurairah RA).

e. Islam memberi kebebasan kepada seseorang untuk memilih
calon pasangan seorang suami atau istri dengan beberapa kriteria.
Namun demikian terdapat satu kriteria yang diharapkan untuk
dinominasikan dari kriteria yang lain. Sebagaimana Rasulullah
SAW bersabda: “Perempuan dinikahi karena empat hal, karena
hartanya, keturunannya, kecantikannya dan agamanya. Pilihlah
agamanya niscaya engkau mendapat keuntungan (HR Bukhari).
Hadits tersebut sekaligus berlaku pada anjuran pilihan bagi
perempuan, hal ini dapat difahami dari firman Allah SWT: “Dan
janganlah kamu nikahi wanita-wanita musyrik, sebelum mereka
beriman. Sesungguhnya wanita budak yang mukmin lebih baik
dariwanitamusyrik, walaupun diamenarik hatimu. Danjanganlah
kamu menikahkan orang-orang musyrik (dengan wanita-wanita
mukmin) sebelum mereka beriman. Sesungguhnya budak yang
mukmin lebih baik dari orang musyrik walaupun dia menarik
hatimu. Mereka mengajak ke neraka, sedang Allah mengajak ke
surga dan ampunan dengan izin-Nya. Dan Allah menerangkan
ayat-ayat-Nya (perintah-perintah-Nya) kepada manusia supaya
mereka mengambil pelajaran. (QS Al-Baqarah: 221)

t.  Islam memberi jalan pemecahan apabila dihadapkan kepada
dua atau lebih alternatif yang dihadapi untuk menentukan
pilihan, yaitu dengan jalan memohon kepada Allah SWT melalui
shalat istikharah, yaitu dengan melakukan shalat dua rekaat
dan kemudian berdoa untuk memohon petunjuk. Anjuran ini
sebagaimana Sabda Rasulullah SAW: “Tidak (akan) kecewa
orang-orang yang beristikharah. Tidak menyesal orang yang
bermusyawarah. Dan tidak pula (akan) kekurangan orang yang
berhemat” (HR Tabrani)

B. HUKUM PERNIKAHAN

Hukum pernikahan pada dasarnya adalah mubah atau boleh.
Namun, apabila ditinjau dari segi kondisi orang yang akan menikah,
hukum nikah dapat berubah menjadi sunnah, wajib, makruh, atau
haram.

Hukum pernikahan menurut asalnya (taklifiyah) adalah mubah
atau boleh, yakni tidak mendapat pahala bagi orang yang mengerjakan

Senc Stude Tolam D) 137
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



dan tidak mendapat ancaman siksa bagi orang yang meninggalkan.

Namun, apabila ditinjau dari dari segi kondisi orang yang akan

menikah, hukum pernikahan secara majasi (wadliyah) ada empat

kemungkinan®:

1. Menjadi Sunnah bila Nikah menjadikan sebab ketenangan dalam
beribadah. Mendapat pahala bagi orang yang mengerjakan dan
tidak mendapat ancaman siksa bagi orang yang meninggalkan.
Misalnya bagi orang yang berkehendak serta mampu memberi
nafkah dan lain-lainnya.

2. Menjadi wajib bila Nikah menghindarkan dari perbuatan zina
dan dapat meningkatkan amal ibadah wajib. Mendapat pahala
bagi orang yang mengerjakan dan mendapat ancaman siksa bagi
orang yang meninggalkan. Misalnya, bagi orang yang mampu
memberi nafkah dan dia takut akan tergoda pada kejahatan
(zina)

3. Menjadi haram bila nikah yakin akan menimbulkan kerusakan.
Mendapat ancaman siksa bagi orang yang mengerjakan dan
mendapat pahala bagi orang yang meninggalkan. Misalnya bagi
orang yang berniat akan menyakiti perempuan yang dinikahinya.

4.  Menjadi makruh karena berlainan kufu’ atau tidak mampu
memberinafkah. Mendapat pahalabagi orang yang meninggalkan
dan tidak mendapat ancaman bagi orang yang mengerjakan.

Beberapa ketentuan hukum di atas dapat dipahami dengan
mendasarkan pada sabda Nabi SAW:

-~ 0 ~

L2l 86 #5578 s L8, B LRl 2 QLR R

Ahmad Syadzirin Amin, http://tanbihun.com/fikih/definisihukum-dan-pelaksanaan-
nikah/#.UFks6LImTTY. Sulaiman Rasjid, Figh Islam (Hukum Figh Lengkap) Cet.33. Bandung:
PT Sinar Baru Agensindo, 2000, hlm.382

Kufu (setingkat) dalam pernikahan ada lima sifat, yang meliputi: agama, merdeka

atau hamba, perusahaan, kekayaan dan kesejahteraan. Kufu ini tidak menjadi syarat

bagi pernikahan. Tetapi jika tidak dengan keridhaan masing-masing, yang lain boleh
memfasakhkan pernikahan itu dengan alasan tidak se-kufu. Menurut pendapat yang lebih
kuat, ditinjau dari alasannya, kufu itu hanya berlaku mengenai keagamaan, baik mengenai
pokok agama —seperi Islam atau bukan Islam—maupun kesempurnaannya, misalnya orang
yang baik (taat) tidak sederajat dengan orang yang jahat atau orang yang tidak taat. Lihat Q.S.
Al-Hujurat: 13 dan An-Nur: 3. (Selengkapnya baca: Sulaiman Rasjid, Figh Islam (Hukum Figh
Lengkap) Cet.33. Bandung: PT Sinar Baru Agensindo, 2000, hlm.390-391)

138 4 Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



“Wahai sekalian para pemuda! Siapa di antara kalian yang telah
mampu untuk menikah maka hendaknya ia menikah, karena menikah
itu membatasi pandangan dan menjaga kehormatan. Bagi siapa yang
belum mampu, maka hendaklah ia berpuasa, karena puasa itu menjadi
perisai baginya. (HR. Al-Bukhari no. 5060 dan Muslim no. 3384 dari
Ibnu Mas’ud ra)

RUKUN DAN SYARAT PERNIKAHAN

Rukun nikah berarti ketentuan-ketentuan dalam pernikahan
yang harus dipenuhi agar pernikahan itu sah. Rukun nikah tersebut
adalah sebagai berikut:

1. Calon suami, dengan syarat laki-laki yang sudah berusia dewasa,
beragama Islam, tidak dipaksa/terpaksa, tidak sedang dalam
ihram haji atau umrah, dan bukan mahram calon istrinya.

2. Calon istri, dengan syarat: wanita yang sudah cukup umur, bukan
perempuan musyrik, tidak dalam ikatan perkawinan dengan
orang lain, bukan mahram bagi calon suami dan tidak dalam
keadaan ihram haji atau umrah.

3. Walj, yaitu orang yang bertanggung jawab menikahkan mempelai
laki-laki dengan mempelai perempuan atau mengijinkan
pernikahannya, baik sebagai wali nasab'® maupun sebagai wali
hakim''. Adapun syarat yang harus dipenuhi seorang wali adalah

10

11

Wali nasab adalah wali yang memiliki hubungan darah dengan perempuan yang akan
dinikahi, dengan urutan: 1) Ayah kandung, ayah tiri tidak sah jadi wali, 2) Kakek (ayah dari
ayah) dan seterusnya ke atas dari garis laki-laki, 3) Saudara laki-laki sekandung, 4) saudara
laki-laki seayah, 5) anak laki-laki dari saudara laki-laki sekandung, 6) anak laki-laki dari
saudara laki-laki seayah, 7) saudara laki-laki ayah yang sekandung dengan ayah.

Wali hakim adalah pengganti wali nasab ketika wali nasab tersebut tidak hadir/ghaib. Yaitu
dalam hal ini adalah kepala Negara yang beragama Islam. Di Indonesia, wewenang presiden
sebagai wali hakim dilimpahkan kepada pembantunya, yaitu Menteri Agama. Kemudian
Menteri Agama mengangkat pembantunya untuk bertindak sebagai wali hakim, yaitu melalui
Kepala Urusan Agama Islam (KUA) yang berada di setiap kecamatan. Wali hakim bertindak
sebagai wali nikah, apabila memenuhi kondisi sebagai berikut: 1) wali nasab benar-benar
tidak ada, 2) wali yang lebih dekat (aqrab) tidak memenuhi syarat, dan wali yang lebih jauh
(abad) tidak ada, 3) wali aqrab bepergian jauh, dan tidak memberi kuasa kepada wali nasab
urutan berikutnya untuk bertindak sebagai wali nikah, 4) wali nasab sedang berihram haji
atau umrah, 5) wali nasab menolak bertindak sebagai wali nikah, 6) wali yang lebih dekat
masuk penjara, sehingga tidak dapat bertindak sebagai wali nikah, dan 7) wali yang lebih
dekat hilang, dan tidak diketahui tempat tinggalnya. Wali hakim berhak untuk bertindak
sebagai wali nikah, sesuai dengan sabda Rasulullah SAW, “Dari Aisyah RA berkata, Rasulullah
SAW bersabda: Tidak sah nikah kecuali dengan wali dan dua orang saksi yang adil, jika wali-
wali itu menolak jadi wali nikah maka sultan (wali hakim) bertindak sebagai wali bagi orang
yang tidak mempunyai wali” (H.R. Daruqutni).

Senc Studec Tolam P 139
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



sebagai berikut: a) beragama Islam, orang yang tidak beragama
Islam tidak sah menjadi wali nikah, seperti Firman Allah SWT
surat Ali Imron ayat 28. b) laki-laki, c¢) baligh dan berakal, d)
merdeka dan bukan hamba sahaya, e) bersifat adil, f) tidak sedang
dalam ihram haji atau umrah.

Dua orang saksi, dengan syarat beragama Islam, laki-laki, baligh
(dewasa) dan berakal sehat, dapat mendengar, dapat melihat,
dapat berbicara, adil, dan tidak sedang dalam ihram haji atau
umrah.

ljab qobul. Ijab adalah ucapan penyerahan dari wali (pihak
mempelai perempuan) kepada mempelai laki-laki. Qabul adalah
ucapan peneriman mempelai laki-laki sebagi tanda penerimaan
atas penyerahan dari wali (pihak mempelai perempuan)'

Adapun syarat pernikahan, sebagai pengikat yang harus dipenuhi,

adalah sebagai berikut':

1.

Persetujuan kedua belah pihak. Persetujuan ini merupakan syarat
mutlak perkawinan. Persetujuan harus lahir dari perasaan dan
pikiran kedua calon mempelai, tanpa tekanan atau paksaan.
Kalau kedua calon mempelai tidak menyatakan persetujuannnya
untuk nikah, pernikahan tidak dapat dilangsungkan.

Mahar (Maskawin), adalah hak mutlak mempelai perempuan
dan kewajiban mempelai laki-laki untuk memberikannya, setelah
akad nikah dilangsungkan. Bentuknya bermacam-macam, yang
jumlah dan jenisnya tidak ditentukan dalam ajaran Islam', tetapi
diajarkan sesuai atau proposional bagi laki-laki. Pelaksanaannya
dapat tunai, dapat pula dihutangkan. Pemberian mahar wajib
bagi laki-laki, tetapi tidak menjadi rukun nikah, dan apabila
tidak disebutkan pada waktu akad, pernikahan itu tetap sah.

12 Ucapan ijab qabul yang lazim digunakan di Indonesia antara lain sebagai berikut: Wali: “Saya
nikahkan engkau dengan anakku (disebut nama mempelai perempuan) dengan mas kawin
(sebut jenis dan jumlah) secara tunai”. Mempelai laki-laki: “Saya terima nikahnya (sebut nama
mempelai perempuan) dengan mas kawin (sebut jumlah dan jenis) secara tunai”. (Lihat: M.
najmuddin Zuhdi dan Elvi Na'imah (Penyunting), Studi Islam 2, Surakarta: LPID UMS, 2009,
hlm. 112.

Mohammad Daud Ali, Pendidikan Agama Islam. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2000, hlm.
311-313.

Ada dua jenis mahar, yaitu mahar misil dan mahar muthamma. Mahar Misil: Mahar yang
dinilai berdasarkan mahar saudara perempuan yang telah menikah sebelumnya. Mahar
Muthamma: Mahar yang dinilai berdasarkan keadaan, kedudukan, atau ditentukan oleh
perempuan atau walinya.

13

14

1401

Senc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Mahar adalah lambang penghalalan hubungan suami-istri dan
lambang tanggung jawab mempelai pria terhadap mempelai
perempuan yang menjadi istrinya. Mahar pada akhirnya menjadi
hak perempuan, kecuali terjadi perceraian sebelum terjadi
persetubuhan maka mahar dikembalikan kepada laki-laki dalam
jumlah separuhnya.

3. Tidak boleh melanggar larangan-larangan pernikahan.

a. Laranganpernikahankarenaperbedaanagama.Sebagaimana
dijelaskan dalam QS Al-Bagarah: 221"°. Namun Allah SWT
dalam QS Al-Maidah: 5'%, membolehkan laki-laki menikahi
wanita ahli kitab (Yahudi dan Nasrani). Namun, kebolehan
ini para ahli hukum Islam ada yang berpendapat bahwa
untuk kepentingan pendidikan anak-anak, kebolehan yang
berbentuk wewenang ini, sebaiknya tidak dipergunakan
oleh laki-laki muslim. Sebabnya adalah rumah tangga yang
didirikan oleh orang-orang yang berbeda agama, menurut
pengalaman lebih rapuh dibandingkan dengan rumah
tangga yang didirikan oleh orang-orang yang seiman'’. Hal
kebolehan ini tidak berlaku bagi perempuan muslim yang
menikahi laki-laki ahli kitab'®

b. Larangan pernikahan karena muhrim. Menurut pengertian

15

16

17

18

“Dan janganlah kamu nikahi wanita-wanita musyrik, sebelum mereka beriman.
Sesungguhnya wanita budak yang mukmin lebih baik dari wanita musyrik, walaupun dia
menarik hatimu. Dan janganlah kamu menikahkan orang-orang musyrik (dengan wanita-
wanita mukmin) sebelum mereka beriman. Sesungguhnya budak yang mukmin lebih baik
dari orang musyrik walaupun dia menarik hatimu. Mereka mengajak ke neraka, sedang Allah
mengajak ke surga dan ampunan dengan izin-Nya. Dan Allah menerangkan ayat-ayat-Nya
(perintah-perintah-Nya) kepada manusia supaya mereka mengambil pelajaran” (QS Al-
Baqarah: 221)

“Pada hari ini dihalalkan bagimu yang baik-baik. Makanan (sembelihan) orang-orang yang
diberi Al Kitab itu halal bagimu, dan makanan kamu halal pula bagi mereka. (Dan dihalalkan
mengawini) wanita-wanita yang menjaga kehormatan di antara wanita-wanita yang beriman
dan wanita-wanita yang menjaga kehormatan di antara orang-orang yang diberi Al Kitab
sebelum kamu, bila kamu telah membayar maskawin mereka dengan maksud menikahinya,
tidak dengan maksud berzina dan tidak (pula) menjadikannya gundik-gundik. Barang

siapa yang kafir sesudah beriman (tidak menerima hukum-hukum Islam) maka hapuslah
amalannya dan ia di hari akhirat termasuk orang-orang merugi. (QS. Al-Maidah:5)
Kompilasi hukum Islam pasal 40 huruf ¢, dengan tegas melarang perkawinan laki-laki muslim
dengan perempuan non muslim

Dalam pasal 44 Kompilasi hukum Islam (1991) dengan tegas disebutkan larangan perkawinan
seorang wanita Islam dengan laki-laki yang tidak beragama Islam. Kalau perkawinan ini
tetap berlangsung juga, perkawinan ini melanggar hukum Islam, dan dikatagorikan dengan
perzinahan seumur hidup

Senc Studec Tolam P 141
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



bahasa, muhrim berarti yang diharamkan. Dalam ilmu

figh, muhrim adalah wanita yang haram dinikahi. Adapun

penyebab seorang wanita haram dinikahi ada empat macam,
yaitu:

(1) Hubungan darah (nasab). Yaitu: (a) ibu kandung dan
seterusnya ke atas (nenek dari ibu dan nenek dari
ayah), (b) anak perempuan kandung dan seterusnya ke
bawah (cucu dan sterusnya), (c) saudara perempuan
(sekandung, sebapak atau seibu), (d) saudara perempuab
dari bapak, (e) saudara perempuan dari ibu, (f) anak
perempuan dari saudara laki-laki dan seterusnya ke
bawah, (g) anak perempuan dari saudara perempuan
dan seterusnya ke bawah

(2) Hubungan kekuargaan yang disebabkan pernikahan
(semenda). Yaitu: (a) ibu dari istri (mertua), (b) anak
tiri (anak dari istri dengan suami lain), apabila suami
sudah berkumpul dengan ibunya, (c) ibu tiri (istri dari
ayah), baik sudah dicerai atau belum (QS. An-Nisa:
22), (d) menantu (istri dari anak laki-laki0, baik sudah
dicerai maupun belum.

(3) Hubungan sepersusuan, yaitu (a) ibu yang menyusui,
dan (b) saudara perempuan sepersusuan

(4) Pertalian muhrim dengan istri. Misalnya menikahi
sekaligus terhadap dua orang bersaudara, terhadap
seorang perempuan dengan bibinya, terhadap seorang
perempuan dengan kemenakannya (QS An-Nisa: 23)

c. Larangan untuk sementara, yaitu karena adanya: (1)
pertalian nikah, yaitu wanita yang masih berada dalam
pernikahan orang lain kecuali telah diceraikan, (2) talak
bain kubra, yaitu perempuan yang ditalak dengan talak tiga,
haram dinikahi bekas suaminya kecuali ada muhallil, (3)
menghimpun istri lebih dari empat, (4) berlainan agama
kecuali telah masuk Islam.

d. Larangan khusus bagi wanita yaitu larangan poliandri.
Hal ini karena dalam hukum perkawinan dan kewarisan
Islam, masalah kemurnian keturunan sangat penting dan
menentukan.

4. Pencatatan. Menurut pasal 2 ayat (2) Undang-undang Perkawinan,

142 4 Serxc Studc Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



tiap-tiap perkawinan dicatat menurut peraturan perundang-
undangan yang berlaku. Pencatatan pernikahan sebagai bentuk
ijtihad sebagai syarat tertibnya administrasi perkawinan di
Indonesia®.

D. PROSEDUR PERNIKAHAN

1.

Mengenal pasangan hidup

Sebelum seorang lelaki memutuskan untuk menikahi seorang
wanita, tentunya ia harus mengenal terlebih dahulu siapa wanita yang
hendak dinikahinya, begitu pula sebaliknya si wanita tahu siapa lelaki
yang berhasrat menikahinya. Adapun mengenali calon pasangan
hidup di sini maksudnya adalah mengetahui siapa namanya, asalnya,
keturunannya, keluarganya, akhlaknya, agamanya dan informasi
lain yang memang dibutuhkan. Ini bisa ditempuh dengan mencari
informasi dari pihak ketiga, baik dari kerabat si lelaki atau si wanita
ataupun dari orang lain yang mengenali si lelaki/si wanita.

Nazhar (melihat calon pasangan hidup)

Sebelum memutuskan untuk melamar, dianjurkan untuk
nazhar (Jawa: nontoni), yakni upaya komunikasi, melihat, meneliti
baik secara langsung maupun secara tidak langsung terhadap calon
yang dikehendaki. Hal ini penting untuk menghindari kekecewaan
dikemudian hari*. Menurut Sulaiman Rasyid*', umat Islam telah

19

20

21

Pasal 6 Kompilasi hukum Islam (1991) yang berlaku sebagai hukum terapan bagi umat Islam
Indonesia, menegaskan, “..setiap perkawinan harus dialngsungkan dihadapan dan di bawah
pengawasan Pegawai Pencatat Nikah. Perkawinan yang dilakukan di luar pengawasan Pegawai
Pencatat Nikah tidak mempunyai kekuatan hukum”. Ditegaslkan lebih lanjut Pasal 7 ayat (1),
“Perkawinan hanya dapat dibuktikan dengan Akta Nikah yang dibuat oleh Pegawai Pencatat
Nikah” Perkawinan tanpa Akta Nikah adalah perkawinan yang tidak sah dank arena itu tidak
dilindungi hukum di Indonesia.

Sebagai catatan yang harus menjadi perhatian bahwa ketika nazhar tidak boleh lelaki

tersebut berduaan saja dan bersepi-sepi tanpa mahram (berkhalwat) dengan si wanita. Karena
Rasulullah n bersabda: ;2 3 & WAL a5 5314 Y “Sekali-kali tidak boleh seorang laki-laki
bersepi-sepi dengan seorang wanita kecuali wanita itu bersama mahramnya” (HR. Al-Bukhari
no. 1862 dan Muslim no. 3259). Karenanya si wanita harus ditemani oleh salah seorang
mahramnya, baik saudara laki-laki atau ayahnya. (Fighun Nisa" fil Khithbah waz Zawaj,

hal. 28). Bila sekiranya tidak memungkinkan baginya melihat wanita yang ingin dipinang,
boleh ia mengutus seorang wanita yang tepercaya guna melihat/mengamati wanita yang

ingin dipinang untuk kemudian disampaikan kepadanya. (An-Nazhar fi Ahkamin Nazhar bi
Hassatil Bashar, Ibnul Qaththan Al-Fasi hal. 394, Al-Minhaj Syarhu Shahih Muslim, 9/214,
Al-Mulakhkhash Al-Fighi, 2/280).

Sulaiman Rasjid, Figh Islam (Hukum Figh Lengkap) Cet.33. Bandung: PT Sinar Baru

Senc Stude Tolam D) 143
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



diberi kelapangan untuk melihat seorang yang dipinangnya itu, tetapi
yang boleh dilihatnya adalah muka dan telapak tangannya®.

Peminangan (khitbah)

Peminangan dalam ilmu figh disebut “khitbah” Meminang
atau khitbah artinya menyatakan permintaan untuk menikah dari
seorang laki-laki kepada seorang perempuan atau sebaliknya dengan
perantaraan seseorang yang dapat dipercaya*. Adapun Sayyid
Sabiq, dengan ringkas mendefinisikan pinangan (khitbah) sebagai
permintaan untuk mengadakan pernikahan oleh dua orang dengan
perantaraan yang jelas. Pinangan ini merupakan syariat Allah SWT
yang harus dilakukan sebelum mengadakan pernikahan agar kedua
calon pengantin saling mengetahui.

Seorang laki-laki yang akan mengawini seorang perempuan
hendaknya ia meminang terlebih dahulu, karena dimungkinkan
ia sedang dipinang oleh orang lain, dalam hal ini Islam melarang
seorang muslim meminang wanita yang sedang dipinang oleh orang
lain (Muttafaq ‘alaihi). Apabila seorang lelaki mengetahui wanita yang
hendak dipinangnya telah terlebih dahulu dipinang oleh lelaki lain
dan pinangan itu diterima, maka haram baginya meminang wanita
tersebut. Rasulullah SAW bersabda:

A5 Ciwyw\m Je jdncugy

22

23

Agensindo, 2000, hlm.381

Batasan yang boleh dilihat dari seorang wanita. Ketika nazhar, boleh melihat si wanita pada
bagian tubuh yang biasa tampak di depan mahramnya. Bagian ini biasa tampak dari si wanita
ketika ia sedang bekerja di rumahnya, seperti wajah, dua telapak tangan, leher, kepala, dua
betis, dua telapak kaki dan semlsalnya Karena adanya hadits Rasulullah SAW:

M &dlieis b Jbl:.‘., 5 Y il i%’ 21 (ka3 13| “Bila seorang dari kalian
meminang seorang wanita, lalu i 1a mampu melihat dari si wanita apa yang mendorongnya
untuk menikahinya, maka hendaklah ia melakukannya” (HR. Abu Dawud no. 2082
dihasankan Al-Imam Al-Albani t dalam Ash-Shahihah no. 99). Di samping itu, dilihat dari
adat kebiasaan masyarakat, melihat bagian-bagian itu bukanlah sesuatu yang dianggap
memberatkan atau aib. Juga dilihat dari pengamalan yang ada pada para sahabat. Jabir bin
Abdillah RA ketika melamar seorang perempuan, ia pun bersembunyi untuk melihatnya
hingga ia dapat melihat apa yang mendorongnya untuk menikahi si gadis, karena
mengamalkan hadits tersebut. Demikian juga Muhammad bin Maslamah sebagaimana telah
disinggung di atas. Sehingga cukuplah hadits-hadits ini dan pemahaman sahabat sebagai
hujjah untuk membolehkan seorang lelaki untuk melihat lebih dari sekadar wajah dan dua
telapak tangan.

Sulaiman Rasjid, Figh Islam (Hukum Figh Lengkap) Cet.33. Bandung: PT Sinar Baru
Agensindo, 2000, hlm.380

144 ( Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



“Tidak boleh seseorang meminang wanita yang telah dipinang
oleh saudaranya hingga saudaranya itu menikahi si wanita atau
meninggalkannya (membatalkan pinangannya).” (HR. Al-Bukhari no.
5144)*

Hal-hal yang perlu diperhatikan oleh wali, ketika didatangi

oleh lelaki yang hendak meminang si wanita atau ketika hendak
menikahkan wanita yang di bawah perwaliannya, seharusnya ia
memerhatikan perkara berikut ini:

a.

Memilihkan suami yang shalih dan bertakwa. Bila yang
datang kepadanya lelaki yang demikian dan si wanita yang
di bawah perwaliannya juga menyetujui maka hendaknya ia
menikahkannya. Rasulullah SAW bersabda:

QY| g0 2wt 222 <o £ o% N - t-7 (T
\!l caj:}é-gj.e i.a.lo-j 3555 Ogno u~° résd\ Chs 1)

hi e S oy G A a8\ Jas
“Apabila datang kepada kalian (para wali) seseorang yang kalian
ridhai agama dan akhlaknya (untuk meminang wanita kalian)
maka hendaknya kalian menikahkan orang tersebut dengan wanita
kalian. Bila kalian tidak melakukannya niscaya akan terjadi fitnah
di bumi dan kerusakan yang besar” (HR. At-Tirmidzi no. 1084,
dihasankan Al-Imam Al-Albani dalam Al-Irwa’ no. 1868, Ash-
Shahihah no. 1022)

Meminta pendapat putrinya/wanita yang di bawah perwaliannya
dan tidak boleh memaksanya. Persetujuan seorang gadis adalah
dengan diamnya karena biasanya ia malu. Sabda Rasulullah SAW
dari Abu Hurairah RA:

QJM@ﬁ\éﬁin///a“ /rﬂf\cﬁf/ﬁ!
g_,‘i....; : db"\.@jj\v&gco&\d”’b \jj\g

24 Dalam riwayat Muslim (no. 3449) disebutkan: »5 %L,u of e J£ 36 ‘o 3200 )>§ Laidl

).}d

£l ks Je CBE Y5 Seorang mukmin adal ) saudara bagi mukmin yang lain. Maka

6}
tidaklah halal bagmya menawar barang yang telah dibeli oleh saudaranya dan tidak halal

pula baginya meminang wanita yang telah dipinang oleh saudaranya hingga saudaranya
meninggalkan pinangannya (membatalkan).”

Senc Stude Tolam ) 145
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



“Tidak boleh seorang janda dinikahkan hingga ia diajak
musyawarah/dimintai pendapat dan tidak boleh seorang gadis
dinikahkan sampai dimintai izinnya.” Mereka bertanya, “Wahai
Rasulullah! Bagaimana izinnya seorang gadis?” “Izinnya dengan
ia diam,” jawab beliau. (HR. Al-Bukhari no. 5136 dan Muslim no.
3458)

Perempuan yang dipinang berhak menerima dan berhak pula
menolaknya. Apabila diterima pinangan tersebut, berarti antara
keduanya telah terjadi ikatan janji untuk melakukan pernikahan.
Setelah pinangan diterima tentunya ada kelanjutan pembicaraan,
kapan akad nikad akan dilangsungkan. Masa antara pinangan sampai
berlangsungnya pernikahan disebut masa pertunangan. Pada masa
pertunangan ini biasanya si peminang (calon suami) memberikaan
suatu barang kepada yang dipinang (calon istri) sebagai tanda ikatan
cinta. Pemberian ini dalam adat Jawa disebut peningset.

Setelah peminangan tersebut, tidak berarti si lelaki bebas
berduaan dan berhubungan dengan si wanita. Karena selama belum
terjadi akad pernikahan, keduanya tetap sebagai orang lain. Larangan-
larangan agama yang berlaku dalam hubungan pria dan wanita yang
bukan muhrim, berlaku pula bagi mereka yang berada dalam masa
pertunangan ini.

Adapun wanita-wanita yang haram dipinang dapat dibagi
menjadi dua kelompok®, yaitu:

a. Yang haram dipinang dengan cara sindiran dan terus terang
adalah wanita yang termasuk muhrim, wanita yang masih
bersuami, wanita yang masih berada dalam masa idda talak raj’l,
dan wanita yang sudah bertunangan.

b. Yang haram dipinang dengan cara terus terang, tetapi boleh
dengan cara sindiran adalah wanita yang berada dalam iddah
wafat dan wanita yang dalam iddah talak bain (talak tiga).

4. Aqad nikah

Akad nikah adalah perjanjian yang berlangsung antara dua
pihak yang melangsungkan pernikahan dalam bentuk ijab dan
qabul. Agad nikah termasuk salah satu rukun pernikahan. Sebelum
dilangsungkannya akad nikah, disunnahkan untuk menyampaikan

25  Syamsuri, Pendidikan Agama Islam 3. Jakarta: Erlangga, 2004, hlm 129

146  Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



khutbah yang dikenal dengan khutbatun nikah atau khutbatul hajah?.
5. Walimatul ‘Urusy

Walimatul ‘urusy merupakan perayaan untuk mensyukuri
pernikahan menurut kemampuannya. Dalam budaya Indonesia
disebut resepsi pernikahan. Mengenai hukum walimatul'urusy ini
sebagian ulama mengatakan wajib, sebagian yang lain mengatakan
hanya sunnat. Rasulullah SAW bersabda:

au;“

“Selenggarakanlah walimah walaupun dengan hanya menyembelih
seekor kambing” (HR. Al-Bukhari no. 5167 dan Muslim no. 3475)

Memenuhi undangan walimatul'urusy ini hukumnya wajib, bagi
orang yang tidak berhalangan. Hendaklah yang diundang dalam
acara walimah tersebut orang-orang yang shalih, tanpa memandang
dia orang kaya atau orang miskin. Karena kalau yang dipentingkan
hanya orang kaya sementara orang miskinnya tidak diundang,
maka makanan walimah tersebut teranggap sejelek-jelek makanan.
Rasulullah SAW bersabda:

S 325 1N ) (B35 Al Al pl

“Sejelek—jelek makanan adalah makanan walimah di mana yang
diundang dalam walimah tersebut hanya orang-orang kaya sementara
orang-orang miskin tidak diundang” (HR. Al-Bukhari no. 5177 dan
Muslim no. 3507)

Disunnahkan bagi yang menghadiri sebuah pernikahan untuk
mendoakan kedua mempelai:

J@. 3 R ’C’éj e 3555 el ) F06
“Semoga Allah memberkahi untukmu dan memberkahi atasmu serta
mengumpulkan kalian berdua dalam kebaikan’” (HR. At-Tirmidzi

26 Misalnya Lafadznya sebagal berikut:
caﬂ&m%w\ .A.@chuu\u\.,\“)\mwbjﬂwabb;}u)‘u’u)g) M)wjaa&m&ﬁd
‘d}w)) A.&\A.&JA.@.N\)‘AMLJV:\J .,\:-JAJM\)QNY\.,\.@_W\)‘J&SAQMJJ@JA)

Senc Studec Tolam D) 147
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



no. 1091, dishahihkan Al-Imam Al-Albani dalam Shahih Sunan At-
Tirmidzi)
Setelah Akad Nikah

Masa setelah akad nikah adalah saat halalnya sebuah hubungan
suami istri. Pada masa itu ditandai dengan adanya malam zafaf, yaitu
suatu malam yang peka, ketika seorang wanita atau laki-laki pertama
kali berdekatan sebagai suami istri dalam satu kamar?.

Beberapa perkara yang disunahkan dalam hal ini, yaitu: Pertama,
Bersiwak terlebih dahulu untuk membersihkan mulutnya karena
dikhawatirkan tercium aroma yang tidak sedap dari mulutnya.
Demikian pula si istri, hendaknya melakukan yang sama. Hal ini lebih
mendorong kepada kelanggengan hubungan dan kedekatan di antara
keduanya®®. Kedua, Berlaku lemah lembut kepada istrinya®. Ketiga,
Setelah dia bertemu dan mendoakan istrinya disenangi baginya untuk
shalat dua rakaat bersamanya®. Keempat, bercanda, tenang, sabar dan
tidak tergesa-gesa. Kelima, berdoa sambil mengecup kening istri*',

27
28

29

30

31

Moh. Fauzil Adzim, Kado Pernikahan untik Istriku. Yogyakarta: Mitra Pustaka, 2002, hlm. 257
Didapatkan dari perbuatan Rasulullah SAW, beliau bersiwak bila hendak masuk rumah
menemui istrinya, sebagaimana berita dari Aisyah RA (HR. Muslim no. 590).

Misalnya memberinya segelas minuman ataupun yang semisalnya berdasarkan hadits Asma’
bintu Yazid bin As-Sakan, ia berkata, “Aku mendandani Aisyah RA untuk dipertemukan
dengan suaminya, Rasulullah SAW. Setelah selesai aku memanggil Rasulullah untuk

melihat Aisyah. Beliau pun datang dan duduk di samping Aisyah. Lalu didatangkan kepada
beliau segelas susu. Beliau minum darinya kemudian memberikannya kepada Aisyah yang
menunduk malu” Asma' pun menegur Aisyah, “Ambillah gelas itu dari tangan Rasulullah
SAW. Aisyah pun mengambilnya dan meminum sedikit dari susu tersebut...” maka
hendaklah ia memegang ubun-ubunnya, menyebut nama Allah SWT, mendoakan keberkahan
dan mengatakan: ‘Ya Allah, aku meminta kepada-Mu dari kebaikannya dan kebaikan apa yang
Engkau ciptakan/tabiatkan dia di atasnya dan aku berlindung kepada-Mu dari kejelekannya
dan kejelekan apa yang Engkau ciptakan/tabiatkan dia di atasnya?” (HR. Abu Dawud no. 2160,
dihasankan Al-Imam Al-Albani t dalam Shahih Sunan Abi Dawud)

Hal ini dinukilkan dari atsar Abu Sa’id maula Abu Usaid Malik bin Rabiah Al-Anshari. Ta
berkata: “Aku menikah dalam keadaan aku berstatus budak. Aku mengundang sejumlah
sahabat Nabi SAW, di antara mereka ada Ibnu Mas’ud, Abu Dzar, dan Hudzaifah. Lalu
ditegakkan shalat, majulah Abu Dzar untuk mengimami. Namun orang-orang menyuruhku
agar aku yang maju. Ketika aku menanyakan mengapa demikian, mereka menjawab memang
seharusnya demikian. Aku pun maju mengimami mereka dalam keadaan aku berstatus
budak. Mereka mengajariku dan mengatakan, “Bila engkau masuk menemui istrimu, shalatlah
dua rakaat. Kemudian mintalah kepada Allah 1 dari kebaikannya dan berlindunglah dari
kejelekannya. Seterusnya, urusanmu dengan istrimu...”” (Diriwayatkan Ibnu Abi Syaibah
dalam Al-Mushannaf, demikian pula Abdurrazzaq. Al-Imam Al-Albani berkata dalam
Adabuz Zafaf hal. 23, “Sanadnya shahih sampai ke Abu Sa’id”)

Ly, RSEA| oy olazd L r,@JJ\ m\r Dengan menyebut nama Allah. Ya Allah,
jauhkanlah kami dari syaithan dan jauhkanlah syaithan dari apa yang Engkau rezekikan
kepada kami.

148 ( Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



dan keenam, melakukan hubungan jimak.

E. HAK DAN KEWAJIBAN SUAMI ISTRI

Pada dasarnya hak dan kewajiban antara suami istri adalah
seimbang. Sebagaimana dijelaskan dalam firman allah SWT:

154555 Sele J& 5 Syl Gle 6*‘5‘ Je 583
(TSA) 2 J,J.c

Dan para wanita mempunyai hak yang seimbang dengan kewa]zbannya
menurut cara yang makruf. Akan tetapi para suami mempunyai satu
tingkatan kelebihan daripada istrinya. Dan Allah Maha Perkasa lagi
Mabha Bijaksana. (QS. Al-Bagarah: 228)

Kata bil maruf dalam ayat di atas dapat dipahami bahwa
pembagian tugas antara suami istri harus didasarkan pada keadaan
(adat) setempat. Pembagian tugas bukan berarti memilah sebuah
tanggung jawab, dan juga tidak menghalangi istri untuk membantu
atau kerjasama dalam melakukan tugas masing-masing. Meskipun
demikian suami tetap sebagai kepala keluarga, yang menjadi kelebihan
laki-laki. Allah SWT berfirman: “Kaum laki-laki itu adalah pemimpin
bagi kaum wanita, oleh karena Allah telah melebihkan sebahagian
mereka (laki-laki) atas sebahagian yang lain (wanita), dan karena
mereka (laki-laki) telah menafkahkan sebagian dari harta mereka.”
(QS. An-Nisa: 34). Rasulullah SAW juga bersabda yang artinya
“Suami adalah penanggung jawab rumah tangga suami istri yang
bersangkutan” (HR Bukhari dan Muslim).

Secara umum kewajiban suami istri adalah sebagai berikut®*:
1. Kewajiban suami

a. Memberi nafkah, sandang, pangan, dan tempat tinggal kepada
istri dan anak-anaknya, sesuai dengan kemampuan yang
diusahakan secara maksimal (lihat QS. At-Talaq: 7)

b. Memimpin serta membimbing istri dan anak-anak, agar
menjadi orang yang berguna bagi diri sendiri, keluarga, agama,

32 Syamsuri, Pendidikan Agama Islam 3. Jakarta: Erlangga, 2004, hlm 137-138

Senc Studec Tolam P 149
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



masyarakat, serta bangsa dan megaranya

Bergaul dengan istri dan anak-anaknya dengan baik (makruf).
Misalnya, sopan dan hormat kepada istri serta keluarganya,
menyayangi istri dan anak-nak dengan niat ikhlas karena allah
serta untuk memperoleh ridha-Nya.

Memelihara istri dan anak-anak dari bencana, baik lahir maupun
batin, duniawi maupun ukhrawi

Membantu istri dalam tugas sehari-hari, terutama dalam
mengasuh dan mendidik anak-anak agar menjadi anak yang
shaleh. Allah SWT berfirman: “hai orang-orang yang beriman,
peliharalah dirimu dan keluargamu dari api neraka” (QS. At-
Tahrim: 6).

Kewajiban istri

a.

Taat kepada suami dalam batas-batas yang sesuai dengan ajaran
Islam. Adapun suruhan suami yang bertentangan dengan ajaran
Islam tidak wajib ditaati.

Memelihara diri serta kehormatan dan harta benda susmi, baik
dihadapan atau dibelakangnya

Membantu suami dalam memimpin kesejahteraan dan
keselamatan keluarganya

Menerima dan menghormati pemberian suami walaupun sedikit,
serta mencukupkan nafkah yang diberikan suami, sesuai dengan
kekuatan dan kemampuannya, hemat, cermat, dan bijaksana.
Hormat dan sopan kepada suami dan keluarganya

Memelihara, mengasuh, dan mendidik anak agar menjadi anak
yang shaleh.

PUTUSNYA PERNIKAHAN DAN AKIBAT
HUKUMNYA

Putusnya ikatan pernikahan antara suami dan istri, dinamakan

perceraian (talak). Hal ini disebabkan apabila suami dan istri tidak
dapat mencapai tujuan pernikahan akibat suatu permasalahan yang
timbul dan menurut pertimbangan sudah tidak bisa dilanjutkan lagi,
bahkan jika dilanjutkan akan berakibat fatal, sehingga tidak ada jalan
ikhtiar lain setelah dicari solusinya, melainkan harus berpisah secara
baik-baik. Rasululllah SAW bersabda:

1501

Senc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



(4o oply 35030l ol ,) GOl dilace SO il

Perbuatan yang halal, tetapi paling dibenci Allah ialah talak (HR Abu
Daud dan Ibnu Majah dari Ibnu umar)

Thalaq

Jika perceraian terjadi atas inisiatif suami, disebut talak. Talak
adalah hak suami untuk menceraikan istrinya dengan mengungkapkan
kata-kata tertentu®. Menjatuhkan talak secara tertulis (melalui surat)
hukumnya sah, asal ditulis sendiri oleh suami dan dengan sengaja
(bukan karena dipaksa) untuk mentaalak istrinya.

Hal-hal yang harus dipenuhi dalam talak (rukun talak), ada tiga,
yaitu: (1) Yang menjatuhkan talak (suami), syaratnya: baligh, berakal,
dan kehendak sendiri, (2) Yang dijatuhi talak adalah istrinya, (3)
Ucapan talak, baik dengan cara sarih (tegas) maupun dengan cara
kinayah (sindiran)*.

Talak dibagi menjadi dua macam, yaitu talak raj’i dan talak ba’in.
Talak raj’i, yaitu talak yang dijatuhkan suami terhadap istrinya untuk
pertama kalinya atau kedua kalinya, dan suami boleh rujuk (kembali)
kepada istri yang telah ditalaknya selama masih dalam masa iddah.
Juga masih dapat menikah kembali setelah habis masa iddahnya.
Adapun talak bain, yaitu suami yang tidak boleh rujuk (kembali)
kepada istri yang ditalaknya, melainkan mesti dengan akad nikah
baru. Ada dua jenis talak bain, yaitu bain sughra (kecil), seperti talak
tebus (khuluk) dan mentalak istri yang belum pernah dicampurinya;
dan bain kubra (besar), yaitu talak yang sudah dijatuhkan suami

33

34

Dahulu di Indonesia, dapat saja menceraikan istrinya dengan mengucapkan kata-kata tertentu
“talak atau cerai” langsung kepada istrinya dihadapan saksi. Namun, setelah UU Perkawinan
yang berlaku efektif mulai 1 Oktober 1975, cerai talak harus dilakukan di depan sidang
Pengadilan Agama, dengan kata-kata tertentu setelah dipenuhi alasan atau alasan-alasan
perceraian.

Sarih (tegas/terang), yaitu kalimat yang tidak ragu-ragu lagi bahwa yang dimaksud adalah
memutuskan ikatan pernikahan, seperti kata suami, “Engkau tertalak’, atau “Saya ceraikan
kamu”. Kalimat yang sarih ini tidak perlu dengan niat, berarti apabila dikatakan oleh suami,
berniat atau tidak berniat, keduanya terus bercerai, asal perkataannya bukan berupa

hikayat. Adapun kinayah (sindiran), yaitu kalimat yang masih ragu-ragu, boleh diartikan
untuk perceraian nikah atau yang lain, seperti kata suami, “Pulanglah engkau ke rumah
orangtuamu’, atau ‘Pergilah dari sini” dan sebagainya. Kalimat sindiran ini tergantung pada
niat, artinya kalau tidak diniatkan untuk perceraian nikah, tidaklah jatuh talak. Tetapi kalau
dinjatkan untuk menjatuhkan talak barulah menjadi talak (Lihat: Sulaiman Rasjid, Figh Islam
(Hukum Figh Lengkap) Cet.33. Bandung: PT Sinar Baru Agensindo, 2000, hlm. 403).

Senc Studec Tolam P 151
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



sebanyak tiga kali dalam waktu yang berbeda. Setelah talak tiga ini,
suami tidak boleh rujuk kembali kepada istri yang diceraikannya
itu. Namun boleh menikah kembali asalkan bekas istrinya itu sudah
menikah lagi dengan laki-laki lain, serta sudah bercerai darinya dan
sudah habis masa iddahnya.

Fasakh

Fasakh adalah putusnya hubungan perkawinan karena tidak
terpenuhinya syarat dan atau rukun nikah, atau dikarenakan oleh
sebab-sebab tertentu®. Fasakh terjadi bukan karena kemauan kedua
mempelai untuk berpisah, tetapi karena sebab luar yang menyebabkan
perkawinan menjadi tidak syah atau batal. Dan pembatalan nikah
dengan fasakh dapat melalui proses pengadilan atau tidak. Dan
Istri yang perkawinannya diputus oleh Pengadilan Agama dengan
jalan fasakh, karena tidak dipenuhi syarat pernikahan, maka tidak
dapat dirujuk kembali oleh mantan suaminya. Namun, fasakhnya
pernikahan yang karena tidak memenuhi rukun nikah, kedua
mempelai kalau ingin kembali sebagai suami istri harus melalui akad
nikah baru®.

Khulw’

Khulu’ adalah jenis perceraian yang dijatuhkan istri kepada
suaminya. Khulu’ adalah talak yang dijatuhkan atas tebusan dari
istri kepada suami, baik dengan jalan mengembalikan mas kawin
kepada suaminya, atau dengan jalan mengembalikan uang (harta)
yang disetujui mereka berdua. Khulu’ diperbolehkan dalam Islam,
sebagaima firman Allah SWT: ..Jika kamu kuatir bahwa keduanya
(suami-istri) tidak dapat menjalankan hukum-hukum Allah maka
tidak ada dosa atas keduanya tentang bayaran yang diberikan oleh istri

35

36

Sebab-sebab yang membolehkan fasakh, yaitu: (1) sebab yang dapat merusak akad nikah,
misalnya: setelah akad nikah diketahui bahwa istrinya termasuk mahram suaminya; suami
atau istri murtad; pada mulanya suami istri sama-sama musyrik, kemudian salah satu

dari keduanya masuk Islam. (2) sebab yang menghalangi tercapainya tujuan pernikahan,
misalnya: (a) cacat (aib) yang terdapat di salah satu pihak, gila atau penyakit yang tidak dapat
disembuhkan, sehigga tidak dapat menjalankan kewajiban sebagai suami istri, (b) istri tidak
memperoleh nafkah (belanja) dari suaminya, sehingga istri menderita dan tidak sabar dalam
pebderitaannya, (c) ada unsur penipuan daalam pernikahan, (d) suami dinyatakan hilang
(Lihat: Syamsuri, Pendidikan Agama Islam 3. Jakarta: Erlangga, 2004, hlm 141).

Fasakh tidak mempengaruhi bilangan talak, walaupun dilakukan lebih dari tiga kali, bekas
suami istri itu boleh menikah kembali, tanpa istrinya harus menikah terlebih dahulu dengan
laki-laki lain.

152 4 Serc Studc Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



untuk menebus dirinya” (QS. Al-Baqarah: 229). Akibat perceraian
dengan khulu, suami tidak dapat rujuk, walaupun bekas istrinya
masih berada dalam masa iddah. Akan tetapi, kalau bekas suami-istri
tersebut ingin kembali, harus melalui akad nikah baru. Hal ini berbeda
dengan fasakh, khulu’ dapat mempengaruhi bilangan talak. Artinya
kalau sudah jatuh tiga kali dianggap tiga kali talak (talak bain kubra),
sehingga suami tidak boleh nikah lagi dengan bekas istrinya, sebelum
bekas istrinya itu menikah dulu dengan laki-laki lain, bercerai dan
habis masa iddahnya.

G. ISTILAH DAN PERMASALAHAN-PERMASALAHAN
YANG BERHUBUNGAN DENGAN PERCERAIAN

1. Syikak

Syikak adalah perselisihan yang tajam dan pertengkaran terus
menerus antara suami istri yang tidak memungkinkan lagi mereka
hidup berumah tangga. Kalau terjadi shikak, harus dibentuk hakam
(pendamai) seorang dari pihak laki-laki dan seorang dari pihak
perempuan. Tugas hakam adalah mendamaikan perselisihan antara
suami istri. Jika usaha hakam tidak berhasil, pengadilan dapat
memutuskan apakah suami yang menjatuhkan talak atau istri yang
meminta khulu’ Perceraian yang terjadi karena syikak tidak dapat
dirujuk kembali*”.

2. Iddah

Iddah adalah masa menanti yang diwajibkan atas perempuan yang
diceraikan suaminya (cerai hidup atau cerai mati), yang manfaatnya
supaya diketahui kandungannya berisi atau tidak untuk dibolehkan
menikah kembali dengan laki-laki lain. Adapan lama masa iddah
adalah sebagai berikut:

a. Iddah karena suami wafat: (1) bagi istri yang sedang hamil, baik
sudah campur dengan suaminya yang wafat atau belum, masa
iddahnya adalah empat bulan sepuluh hari (QS. Al-Baqarah:234),
(2) bagi istri yang sedang hamil, masa iddahnya adalah samapai

37 DiIndonesia fungsi hakam, digantikan oleh BP4 (badan Penasehat Perkawinan dan
Penyelesaian Perceraian), yang bertujuan untuk mempertinggi nilai perkawinan, mencegah
perceraian sewenang-wenang dan mewujudkan susunan rumah tangga yang bahagia,
sejahtera sepanjang tuntunan ajaran Islam (Mohammad Daud Ali, Pendidikan Agama Islam.
Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2000, hlm. 327).

Senc Studec Tolam D) 153
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



melahirkan (QS. At-Talaq: 4)

b. Iddah karena talak, fasakh, dan khulu’: (1) bagi istri yang belum
campur dengan suami yang baru saja bercerai dengannya, tidak
ada masa iddah (QS. Al-ahzab: 49). (2) bagi istri yang sudah
campur, masa iddahnya adalah: (a) bagi yang masih mnestruasi,
masa iddahnya adalah tiga kali suci (QS. Al-bagarah:228), (b)
bagi istri yang tidak mengalami menstruasi misalnya manopouse
atau belum cukup umur, masa iddahnya ialah tiga bulan (QS At-
Talaq: 4). (c) bagi istri yang sedang mengandung, masa iddahnya
ialah sampai dengan melahirkan (QS At-Talaq:4).

Hak perempuan dalam masa iddah

a. Perempuan yang taat dalam iddah rajiyah berhak menerima
tempat tinggal, pakaian, dan segala keperluan hidupnya dari
yang menalaknya (bekas suaminya), kecuali istri yang durhaka
(nusyuz), tidak berhak menerima apa-apa.

b.  Perempuan yang dalam iddah bain, kalau mengandung, ia berhak
juga atas kediaman, nafkah dan pakaian (QS At-Talaq:6)

c.  Perempuan dalam iddah bain (kubra maupun sughra) yang tidak
hamil, hanya berhak mendapat tempat tinggal saja, tidak lainnya.
(QS At-Talaq: 6).

d. Perempuan yang dalam iddah wafat, mereka tidak mempunyai
hak sama sekali meskipun dia mengandung, karena dia dan anak
yang berada dalam kandungannya telah mendapat hak warisan
dari suaminya yang meninggal dunia itu.

Li’an

Lian adalah sumpah suami atau istri yang menuduh pasangannya
berzina dan masing-masing pasangan tersebut menolak tuduhan itu
serta menguatkan pendiriannya dengan sumpah yang mengandung
laknat dan kutukan Tuhan, kalau ia berdusta. Sumpah suami istri
tersebut secara otomatis menyebabkan perceraian serta tidak boleh
rujuk atau menikah kembali untuk selama-lamanya. Dasarnya yang
digunakan adalah QS An-Nur: 6-10.

Ila

Ila’ adalah sumpah suami tidak akan mencampuri istrinya dalam
masa yang tidaklebih dari empat bulan atau dengan tidak menyebutkan
jangka waktunya. Sumpah tersebut hendaknya ditunggu sampai

154 4 Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



empat bulan. Jika sebelum empat bulan dia kembali kepada istrinya,
dia diwajibkan membayar denda (kafarat) sumpah. Akan tetapi jika
sampai nemapt bulan tiadak kemabli kepada istrinya, maka hakim
berhak menyuruh untuk memilih diantara dua hal, yaitu kembali
kepada istrinya dengan membayar kafarat atau mentalak istrinya.
Apabila suami tidak bersedia menentukan pilihannya, maka hakim
memutuskan bahwa suami telah mentalak istrinya dengan talak bain
sughra, sehingga ia tidak dapat rujuk kembali.

Kafarat sumpah ila, boleh memilih diantara tiga hal, yaitu: (1)
memberi makanl0 orang miskin, setiap orangnya % liter beras, (2)
memneri pakaian kepada sepuluh orang miskin dengan pakaian yang
layak, (3) memerdekan seorang hamba sahaya. Jika tidak mampu
melaksanakan tiga hal tersebut, maka ia harus berpuasa tiga hari. Ayat
yang menjelaskan QS Al-baqarah: 226-227.

Zihar

Zihar adalah ucapan suami yang menyerupakan istrinya dengan
ibunya sehingga istrinya haram atasnya. Seperti: “Punggungmu
sama dengan punggung ibuku”. Jika suami mengucapkan kata-kata
tersebut, dan tidak melanjutkannya dengan mentalak istrinya, maka
wajib baginya membayar kifarat, dan haram mberhubungan dengan
istrinya senbelum kafarat di bayar.

Kafarat zihar, berdasarkan tertib urutannya, sebagaimana berikut:
(a) memerdekakan seorang hamba sahaya, (b) kalau tidak mampu,
berpuasa dua bulan berturut-turut, (c) kalau tidak mampu berpuasa,
sebagai gantinya ia harus memberi makan 60 orang miskin. Aayat
yang menjelaskan tentang zihar adalah QS Al-Mujadalah: 1-6.

Senc Studec Tolam ) 155
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



156 U Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Bab 7

PRANATA BUSANA, MAKAN, DAN MINUM

A. PRANATA BUSANA (FIQH AL-LIBAS)

1.

Pengertian

Istilah pakaian di dalam Alquran disebut dalam berbagai
ungkapan. Dianataranya adalah libas, tsiyab, sarabil, jilbab, dan zinah.

a) Al-Libas.

Al-Libas pada awalnya bermakna penutup apa pun yang ditutup.
Dan fungsi pakaian sangat jelas yaitu untuk menutup tubuh, atau
bagian tertentu dari tubuh manusia. Sehingga cincin yang kecil yang
menutup sebagian jari manusia pun disebut sebagai al-libas. Al-
Qur'an menjelaskan sebagai berikut:

a1 et G5 i 080 i e o 5
° 7 o S0 . - PRES -~ P }/0/ f,a
alas e laindls ad 2 10e A (6555 G0 5ails s

(18) &5 85 12l

Dan Dia-lah, Allah yang menundukkan lautan (untukmu), agar
kamu dapat memakan daripadanya daging yang segar (ikan), dan
kamu mengeluarkan dari lautan itu perhiasan yang kamu pakai; dan

Senc Studec Tolam D) 157
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



kamu melihat bahtera berlayar padanya, dan supaya kamu mencari
(keuntungan) dari karunia-Nya, dan supaya kamu bersyukur. (QS. An-
Nahl [16]: 14)

Menurut Qusaih Syihab, bahwa kata al-Libas digunakan oleh
Alquran untuk menunjukan pakaian lahir dan batin.' Yaitu tidak
sekedar pakaian fisik yang nampak dari luar, tetapi juga pakaian
moral dan juga spritual. Dalam hal ini, Nabi SAW pernah menyatakan
pakaian spiritual itu, yaitu: al-iman uryan wa libasuhu at-tagwa (Iman
itu telanjang, dan pakain iman itu adalah ketakwaan).

b) Tsiyab (at-tsaub)

Ar-Raghib al-Isfahani menjelaskan tentang ide dasar pakaian
(ats-Tsaub). Beliau menjelaskan bahwa pakaian dinamakan dengan
ats-tsaub (tsiyab) karena ide dasar adanya bahan-bahan pakaian adalah
agar dipakai. Jika bahan-bahan tersebut setelah dipintal kemudian
menjadi pakaian, maka pada hakekatnya ia telah kembali pada ide
dasar keberadaanya,? yaitu untuk dipakai oleh manusia.

Gabs LeiTn W) &35 555800 BIS T8 504, LWANAS
0o - & /f; c/; PEY P \% .- ..5: w~ . O jé// 7 3
&L&@;\rj\@)d\bbjgﬁ;\gbj&%g@@%
(5¢) G 558 ST B8l &) ST 815 555 801 e

Maka syaitan membujuk keduanya (untuk memakan buah itu) dengan
tipu daya. tatkala keduanya Telah merasai buah kayu itu, nampaklah
bagi keduanya aurat-auratnya, dan mulailah keduanya menutupinya
dengan daun-daun surga. Kemudian Tuhan mereka menyeru mereka:
«Bukankah Aku Telah melarang kamu berdua dari pohon kayu itu dan
Aku katakan kepadamu: «Sesungguhnya syaitan itu adalah musuh
yang nyata bagi kamu berdua?» (QS al-Araf [7]: 22)

Dalam ayat tersebut terlihat jelas bahwa ide dasar yang terdapat
dalam diri manusia adalah tertutupnya aurat, namun karena godaan
syaitan, aurat manusia menjadi terbuka. Dengan demikian aurat yang
ditutup dengan pakaian akan dikembalikan pada ide dasarnya. Maka

1
2

Quraish Syihab, Wawasan Alquran, hlm 155.
Quraish Syihab, Wawasan Alquran, hlm. 156.

158 U Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



wajarlah jika pakaian dinamai dengan tsaub/tsiyab yang berarti sesuatu
yang mengembalikan aurat kepada ide dasarnya, yaitu tertutup.’ Kata
staub/tsiyab untuk menunjuk pengertian pakaian yang bersifat fisik-
matrial, yaitu pakaian lahir.

¢) Sarabil

Menurut Quraish Syihab, bahwa banyak kamus Arab yang
menjelaskan kata sarabil bermakna pakaian apapun jenisnya. Dalam
QS al-Nahl: 81 dijelaskan bahwa pakaian berfungsi menagkal sengatan
panas, dingin, dan bahaya dalam peperangan. Sementara QS Ibrahim:
50 menjelaskan tentang siksa yang akan dialami oleh orang-orang
berdosa kelak di hari kemudian, yaitu pakaian mereka dari pelangkin
(ter). Artinya ada pakaian yang menjadi alat penyiksa bagi orang-
orang berdosa.

68T b 5o 0 a3 YO gl s 0 o i
NPT WA B2 APC R WA E I P
(/\\):)M)/czrés” 12 o2 i]c/ ’,:”;;ééqg

Dan Allah menjadikan bagimu tempat bernaung dari apa yang
Telah dia ciptakan, dan dia jadikan bagimu tempat-tempat tinggal di
gunung-gunung, dan dia jadikan bagimu Pakaian yang memeliharamu
dari panas dan Pakaian (baju besi) yang memelihara kamu dalam
peperangan. Demikianlah Allah menyempurnakan nikmat-Nya atasmu
agar kamu berserah diri (kepada-Nya). (QS an-nahl [16]: 81).

S\Gy 352 S5 %% (-1 F e o3| (-~

(02) SN cemsms 5 Ok G el

Pakaian mereka adalah dari pelangkin (ter) dan muka mereka
ditutup oleh api neraka, (QS. Ibrahim [14]: 50).

d) Zinah

Secarabahasa, al-zinahartinya perhiasan dan keindahan. Al-zinah
digunakan oleh Alquran untuk merujuk pada pengertian pakaian
yang indah dan bagus. Karena pada prinsipnya, manusia memakai
segala sesuatu di tubuhnya dalam rangka untuk mendapatkan nilai

3

Quraish Syihab, Wawasan Alquran, hlm. 156.

Senc Studec Tolam P 159
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



estetika (keindahan). Manusia senantiasa menciptakan segala sesuatu
yang menarik dan unik untuk dipakai sehingga tubuhnya terlihat
indah dan lebih menarik dipandang oleh orang lain.

o,ﬁ’/ o & - 25‘//, ~\ -

SCRY uer =505 FRES rs\s e

“Hai anak Adam, pakailah pakaianmu yang indah di setiap memasuki
masjid,* (QS Al-Araf[7]:31)

-5 - kA
O_)Jj uﬁuwbge\éc‘)}\ﬁj\&\@)rﬁuﬁd&
Katakanlah: «Siapakah yang mengharamkan perhiasan dari Allah yang

Telah dikeluarkan-Nya untuk hamba-hamba-Nya dan (siapa pulakah
yang mengharamkan) rezki yang baik?(QS al-Araf[7]: 32)

e) Jilbab

Al-Qur’an menyebut kata jilbab untuk menunjuk pada pengertian
pakaian khusus yang dipakai oleh kaum perempuan, yaitu pakaian
panjang yang menutup seluruh tubuh kecuali muka dan telapak
tangan. Sementara menurut penjelaskan tafsir yang dikeluakan
oleh Departemen Agama, al-Quran dan terjemahnya, bahwa yang
dimaksud dengan Jilbab ialah sejenis baju kurung yang lapang yang
dapat menutup kepala, muka dan dada.

Gee G s s L85 3555 Bl 53 B 2 T

O/o

\)j_n.c cUJ\ QK U’Qf)bu; - oié.}\ djbu.@wu%uﬁ
(08) s

Hai nabi, Katakanlah kepada isteri-isterimu, anak-anak perempuanmu
dan isteri-isteri orang mukmin: «Hendaklah mereka mengulurkan
jilbabnya ke seluruh tubuh mereka». yang demikian itu supaya mereka

Dalam berbagai riwayat dijelaskan bahwa ayat ini turun ketika beberapa orang sahabat Nabi
Muhammad Saw melihat dan ingin meniru kelompok (kaum) al-Humnas, yaitu salah satu
kelompok dalam Quraisy. Kaum ini, sangatlah menggebu-gebu dalam menjalankan agama,
sehingga ketika thawaf mereka mengharuskan pakaian bagus dan baru. Maka ketika pakaian
baru dan bagus tersebut tidak ada, mereka lebih baik berthawaf dengan telanjang atau

tidak melakukan thawaf sama sekali. Maka turunlah ayat ini untuk menegur mereka yang
bertelanjang dalam berthawaf.

160 4 Serc Studc Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



lebih mudah untuk dikenal, Karena itu mereka tidak di ganggu. dan
Allah adalah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. (QS al-Ahzab
[33]: 59)

Dilihat dari istilah dan maknanya yang dikandung di dalam Al-
Quran di atas, pakaian di dalam Islam tidak sekedar segala sesuatu
yang dipakai bersifat fisik. Tetapi, segala sesuatu yang dipakai manusia
yang bersifat spiritual dan moral. Oleh karena itu, pakaian dalam
perspektif Islam maknanya sangat dalam, tidak sekedar dimensi fisik
tetapi menyangkut sisi dalam manusia. Berpakaian di dalam Islam
tidak sekedar mewujudkan penampilan yang indah dipandang mata,
tetapi juga bagi yang memakainya menumbuhkan kesadaran moral dan
spiritual. Demikian juga bagi orang yang melihat, akan menubuhkan
penghargaan dan kesadaran moral yang baik. Dan tidak sebaliknya,
yaitu menumbuhkan syahwat, kejahatan, dan prilaku brutal.

Fungsi Dan Tujuan Pakaian

1) Penutup Aurat (al-sauat)

Menutup aurat bagi manusia merupakan merupakan suatu fitrah
dasar, yang sekaligus membedakan manusia dengan hewan. Hal ini
diisyaratkan oleh Allah ketika menceritakan Nabi Adam dan Hawa,
dimana kedua insan ini ketika terusir dari surga dalam keadaan
telanjang, mereka berdua berusaha keras untuk merangkai dedaunan
dan merajutnya untuk menjadi pakaian, yang dapat menutupi aurat
mereka.

BRC R ER Lo WA E IR L R e
P L/UD ngj.ﬁ\

Hai anak Adam, sesungguhnya Kami telah menurunkan kepadamu
pakaian untuk menutupi auratmu dan pakaian indah untuk perhiasan.
Dan pakaian taqwa itu lebih baik. (Q.S. Al Araf: 26).

Sauat dalam ayat di atas terambil dari kata sa-a, yasuu yang
berarti buruk, tidak menyenangkan. Kata al-sauat maknanya sama
dengan al-aurat, yang terambil dari kata ‘ar yang bermakna onar,
aib, dan tercela. Keburukan tidak selamanya dalam arti sesuatu yang
pada dirinya buruk, tetapi dapat juga karena adanya faktor lain yang
mengakibatkanya buruk. Demikian halnya dengan aurat (sauat), tidak

Senc Studec Tolam P 161
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



ada sesuatu yang buruk dengan bagian tubuh itu, tetapi keterlihatan
itulah yang menyebabkan buruk.’ Karena Islam menghendaki aurat
itu tetap tertutup dan tidak diperlihatkan kepada orang lain. Quraish
Syihab menjelaskan bahwa ide dasar aurat adalah terturup (tidak
terlihat) walau oleh yang bersangkutan. Sementara dalam terminologi
syariah, aurat adalah bagian tubuh yang diharamkan Allah untuk
diperlihatkan kepada orang lain. Yang dimaksud orang lain bagi
seorang wanita adalah selain suami dan mahramnya.®

a) Aurat Laki-laki

Imam malik, Syafi’i dan Abu Hanifah berpendapat bahwa lelaki
wajib menutup seluruh badanya dari pusar hingga lulutnya. Meskipun
ada yang berpendapat bahwa yang wajib ditutup dari anggota tubuh
laki-laki hanya yang terdapat antara pusar dan lutut, yaitu alat kelamin
dan pantat.

b) Aurat Perempuan

Sedangkan wanita, auratnya adalah seluruh anggota badannya,
kecuali wajah, tapak tangan.” Sehingga menurut sebagian besar
ulama, wanita berkewajiban menutup seluruh tubuhnya kecuali
muka dan telapak tanganya. Sedangkan Abu Hanifah sedikit lebih
longgar, beliau berpendapat bahwa selain muka dan telapak tangan,
kaki wanita pun boleh terbuka. Sementara itu, Imam Ahmad dan Abu
Bakar bin Abdur Rahman berpendapat bahwa seluruh tubuh wanita
adalah aurat dan harus ditutup.®

L U P P N T LA (T
S GRS Gmyladl e Ghdbs oleidl 153
Sy JE p ik faJ ;;gws;,g:;:w:wy;

Dan katakanlah (olehmu Muhammad) kepada wanita-wanita
beriman: “Hendaklah mereka menahan pandangannya, dan memelihara
kemaluannya, dan jangan mereka menampakkan perhiasannya, kecuali

Quraish Syihab, Wawasan Alquran: Tafsir Maudhu’i Atas Pelbagai Persoalan Umat, (Bandung:
Mizan, 1996), hlm.161.

Yunahar Ilyas, Tafsir Tematis Cakrawala Al-Quran, (Yogyakarta: Suara Muhammadiyah,
2003), hlm. 137.

Yunahar Ilyas, Tafsir Tematis.., hlm. 137-138.

Quraish Syihab, Wawasan Alquran.., hlm. 162.

162 4 Serc Studc Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



yang biasa nampak daripadanya. Dan hendaklah mereka menutupkan
kain kerudungnya sampai ke dadanya. (Q.S. 24 An-Nur: 31).

2) Perhiasan

Fungsi pakaian yang lain adalah sebagai perhiasan manusia
dan memperindah penampilan manusia.Perhiasan adalah sesuatu
yang dipakai untuk memperelok. Elok menurut para ahli, adalah
yang menghasilkan kebebasan dan keserasian.” Sehingga pakaian
yang elok adalah pakaian yang memberikan kebebasan kepada
pemakainya untuk bergerak. Selain itu, unsur penting keindahan
adalah kebersihan, untuk itulah Rasulullah SAW dibimbing oleh Allah
SWT untuk senantiasa menjaga kebersihan.'” Untuk itulah Rasulullah
SAW senang memakai pakaian putih, bukan saja pakaian ini sesuai
dengan iklim jazirah Arab yang panas, melainkan warna putih segera
menampakan kotoran, sehingga pemakainya akan terdorong untuk
segera membersihkannya atau mengganti denga yang lain."

3 rd ~\ -~

ﬁ.ﬁv&rbwu) j,\;-rs\;@\g

“Hai anak Adam, pakazlah pakaianmu yang indah di setiap memasuki
masjid, (QS.Al-Araf [7]:31)

oy . e & oz 05

02Ul 53T N A Ky 255 e 8

Katakanlah: «Siapakah yang mengharamkan perhiasan dari Allah yang
Telah dikeluarkan-Nya untuk hamba-hamba-Nya (Qs al-Araf [7]:32)

Berhias tidak dilarang dalam ajaran Islam, karena berhias
merupakan watak naluriah manusia. Yang dilarang oleh Islam
adalah berhias yang dapat menimbulkan rangsangan birahi kepada
selain suami atau istri, termasuk menggunakan wangi-wangian yang
berlebihan. Berhias yang demikian itu oleh Alqurian disebut dengan
tabarruj al-jahililyah, yaitu berhias yang mengundang maksiat kepada
Allah SWT.

Tubuh yang elok adalah tubuh yang ramping, karena tubuh yang gemuk menghalangi
seseorang untuk bebas bergerak. Suara yang elok adalah suara yang keluar dari tenggorokan
yang ringan tanpa paksaan dan tidak ada penghalang berupa serak dan dahak. Quraish
Syihab, Wawasan Alquran, hlm. 163.

10 QS al-Mudatsir [74]: 4.

11

Quraish Syihab, Wawasan Alquran, hlm. 164.

Senc Stude Tolam D) 163
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



545 W 2l 58 5 Y5 Sl g O
G A 53 8 ’j;;; a5 ;,¢\3 sKj)\ Sely HLA)

(¥r) | aelss ; ARARE J.E\ sl pe=ie

Dan hendaklah kamu tetap di rumahmu dan janganlah kamu berhias
dan bertingkah laku seperti orang-orang Jahiliyah yang dahulu dan
Dirikanlah shalat, tunaikanlah zakat dan taatilah Allah dan Rasul-
Nya. Sesungguhnya Allah bermaksud hendak menghilangkan dosa dari
kamu, Hai ahlul bait dan membersihkan kamu sebersih-bersihnya. (QS
al-Ahzab [33]: 33)

3) Perlindungan

Pakaian berfungsi sebagai pelindung tubuh dari cuaca dingin
dan panas matahari. Secara fisik pakaian tebal untuk perlindungan
dari dingin, dan pakaian tipis untuk perlindungan dari panas, adalah
sesuatu yang sudah lazim dan umum. Selain ini, pakain juga berfungsi
untuk menjaga mental. Karena pakaian dapat memberi pengaruh
psikologis dan memberi pengaruh yang positif bagi pemakainya,
sehingga ketika berinteraksi dengan oranglain tidak merasa canggung,
tetapi memberikan kepercayaan diri dan afirmasi positif. Sebaliknya,
orang yang berpakaian tidak pantas dan tidak layak, tidak selaras
dengan situasi dimana dia berada, maka apa yang ia pakai itu juga
berpengaruh negatif bagi tubuhnya, dimana ia tidak merasa nyaman,
tidak tenang, konflik batin, dan seterusnya. Dengan demikian, pakaian
yang layak bagi manusia, memberikan perlindungan dan kekuatan
mental bagi pemakainya.

Demikian juga, pakaian dapat memberikan perlindungan
dari gangguan orang-orang jahat dan iseng. Hal ini karena pakaian
merupakan citra diri bagi seseorang, ketika seseorang berpakaian
yang baik dan pantas maka orang lainpun akan menaruh rasa hormat
dan segan, sehingga akan mengurungkan niat jahat orang kepadanya.

4) Petunjuk Identitas

Identitas sesuatu adalah segala sesuatu yang menggambarkan
eksistensya sekaligus yang membedakannya dari yang lain. Eksistensi
sesorang ada yang bersifat matrial dan ada juga yang bersifat imatrial

164 4 Sexc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



(ruhani). Hal-hal yang bersifat material antara lain tergambar dalam
pakaian yang dikenakanya. Pakaian berfungsi bagi identitas kelompok,
misalnya seragam. Seragam kantor atau lembaga contohnya,
merupakan petunjuk bagi identitas bagi orang yang mengenakanya
bahwa dia adalah bekerja di suatu instansi atau lembaga tertentu.

1 § . £, 08 25
5ele G Sl sliss o Al Y 2Ty
= 2 =
B
\4 3 %

R P Tt - o
D) M\de)i%dﬁﬁd\d)\kﬂ\é)%%&f

(o) L

Hai nabi, Katakanlah kepada isteri-isterimu, anak-anak perempuanmu
dan isteri-isteri orang mukmin: «Hendaklah mereka mengulurkan
jilbabnya[1232] ke seluruh tubuh mereka». yang demikian itu supaya
mereka lebih mudah untuk dikenal, Karena itu mereka tidak di ganggu.
dan Allah adalah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. (QS al-
Ahzab [33]: 59)

3. Jilbab: Pakaian Wanita Muslimah

Jilbab merupakan ciri khas pakaian wanita muslimah. Bahkan
Allah SWT menyebut istilah khusus tersebut di dalam al-Quran, dan
memerintahkan kepada Nabi Saw untuk mengajarkan kepada istri-
istrinya dan juga kamu muslimat untuk mengenakan jilbab. Jilbab
ialah sejenis baju kurung yang lapang yang dapat menutup kepala,
muka dan dada. Sementara Quraish Shihab mendifinisikan jilbab,
sebagai baju kurung yang longgar dilengkapi dengan kerudung
penutup kepala.'

z o\~ - Vo8 - °}° v N\ 7 /Qg R4 5 = /5; ~
e G a3l s L5 GBLG5 Al 53N I3 NG I
L s %70 7 % 3; 702115 PR
) 585 ws}éﬁsu.;).;; o) 31 s ~,.@.~u;m>xq-d.5

(09) L)

Hai nabi, Katakanlah kepada isteri-isterimu, anak-anak perempuanmu
dan isteri-isteri orang mukmin: «Hendaklah mereka mengulurkan

\4 i

2

12 Quraish Syihab, Wawasan Alquran, hlm. 172.

Senc Studec Tolam D) 165
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



jilbabnya ke seluruh tubuh mereka». yang demikian itu supaya mereka
lebih mudah untuk dikenal, Karena itu mereka tidak di ganggu. dan
Allah adalah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. (QS al-Ahzab
[33]: 59)

N5 Gedsre GhiZs &)L;:\w&;;ijuugih Jss
u%‘)*‘*&cu‘b*‘ J@J W}éﬁby\@fx—gww
35 u«é—J T 5 u@\é‘)‘ u-@'j)"-'j I G u,,w b
S Eel) & 5 Sl S AU u@u
gj\{.};mw\) ”L\&u)\u@u,\ﬁw
D e e 153 1 5 g )2 5550
w\d‘&?&w)ww&bﬁﬁﬁ' era Y
(V\)oﬂwr&&d ;A\ww

Katakanlah kepada wanita yang beriman: «Hendaklah mereka
menahan pandangannya, dan kemaluannya, dan janganlah mereka
menampakkan perhiasannya, kecuali yang (biasa) nampak dari
padanya. dan hendaklah mereka menutupkan kain kudung kedadanya,
dan janganlah menampakkan perhiasannya kecuali kepada suami
mereka, atau ayah mereka, atau ayah suami mereka, atau putera-
putera mereka, atau putera-putera suami mereka, atau Saudara-
saudara laki-laki mereka, atau putera-putera saudara lelaki mereka,
atau putera-putera saudara perempuan mereka, atau wanita-wanita
islam, atau budak- budak yang mereka miliki, atau pelayan-pelayan
laki-laki yang tidak mempunyai keinginan (terhadap wanita) atau
anak-anak yang belum mengerti tentang aurat wanita. dan janganlah
mereka memukulkan kakinyua agar diketahui perhiasan yang mereka
sembunyikan. dan bertaubatlah kamu sekalian kepada Allah, Hai
orang-orang yang beriman supaya kamu beruntung. (QS an-Nur [24]:
31)

166 4 Serc Studc Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Menurut Quraish Shihab, ayat di atas diturunkan oleh Allah
berkenaan dengan gangguan orang-orang munafik kepada wanita
Muslimah. Gannguan tersebut diterima karena identitas kemuslihan
mereka tidak jelas. Hal ini, karena wanita-wanita muslimah di
Madinah pada awal Islam memakai pakaian yang sama dengan apa
yang dipakai oleh wanita pada umumnya, termasuk wanita tuna susila,
hamba sahaya, wanita kafir, dan sebagainya. Mereka pada umumnya
memakai baju kerudung dan bahkan juga jilbab, tetapi leher dan
dada mereka mudah terlihat. Keadaan yang demikian digunakan oleh
orang-orang munafik untuk menggoda termasuk wanita mukminah.
Dan ketika mereka ditegur menyangkut gangguanya kepada wanita
mukminah, maka mereka menjawab: “kami kira mereka hamba
sahaya™"

Dari latar belakang sosio-historis di atas, ayat tersebut menuntun
kaum muslimah untuk memakai pakain yang membedakan meraka
dari yang bukan muslimah yaitu yang memakai pakaian tidak
terhormat dan mengundang gangguan orang yang usil. Sebagai
muslimah diajarkan untuk memakai jilbab yang panjang sehingga
menutup bagian leher dan dada. Sehingga identitas mereka itu
sebagai muslimah kelihatan yang membedakan dari yang lainya dan
menghindarkan gangguan orang.

Berkenaan dengan jilbab, para ulama tidak satu pendapat, tetapi
mereka memiliki pendapat yang beragam. Secara garis besar pendapat
dapat dibedakan dalam dua kelompok, yaitu ulama mutagaddimin
(klasik) dan ulama mutaakhirin (kontemprer).

1) Ulama Muataqaddimin (klasik)

Para ulama mutaqaddimin pada umumnya bersepakat bahwa
jilbab adalah merupakan ajaran dan kewajiban agama yang harus
ditunaikan. Sehingga bagi orang yang meninggalkan kewajiban
tersebut, maka dia termasuk orang yang berdosa. Hanya saja mereka
berbeda pendapat dalam kaitannya dengan batasan jilbab atau batasan
bagian tubuh yang harus ditutup dan bagian yang terbuka.

Golongan Pertama, seluruh anggota badan adalah wajib tertutup
kecuali karena faktor darurat (dalam keadaan terpaksa) seperti
terkena angin sehingga bagian tubuh tersingkap dengan tanpa sengaja.

13

Quraish Syihab, Wawasan Alquran, hlm. 172.

Senc Stude Tolam D) 167
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Pendapat ini didasarkan pada pemahaman dari QS An-Nur:

};LLQY\ /’.G-AM}//)JM YJ

Dan janganlah mereka menampakkan perhiasannya, kecuali yang
nampak dari padanya.(QS an-Nur [24]: 31)

Ungkapan kata illa ma zhahara minha yang bermakna kecuali
yang nampak, dimaksudkan sebagai penampakan yang tanpa
disengaja. Yaitu pada prinsipnya anggota tubuh itu tertutup, tetapi
karena ada faktor dan lain hal, maka bagian tubuh itu nampak
kelihatan. Tetapi bukan karena faktor kesengajaan. Sehingga, mereka
berkesimpulan bahwa, pada prinspinya bahwa seluruh tubuh adalah
tertutup, tidak boleh diperlihatkan kecuali dalam keadaan terpaksa
dan tanpa kesengajaan. Mengomentari pendapat tersebut, Syaikh
Mutawalli'* berpendapat bahwa agama tidak mewajibkan seorang
perempuan muslimah untuk mempergunakan penutup wajah,
demikian juga Islam tidak melarangnya seandainya ada yang hendak
mempergunakannya. Oleh karena itu bagi orang-orang yang tidak
setuju dengan mereka yang mempergunakannya, maka tidak pantas
untuk menolaknya.

Golongan Kedua, tidak semua anggota tubuh tertutup, tetapi
ada bagian tubuh yang memang boleh dibiarkan terbuka. Pendapat
ini berangkat dari pemahaman “kecuali apa yang tampak” dimaknai
sebagai hal yang biasa atau dibutuhkan keterbukaanya sehingga harus
tampak. Kebutuhan disni dimaksudkan akan menimbulkan kesulitan
kalau harus tertutup. Pendapat ini dipegangi oleh mayoritas ulama
ahli figh. Misalnya Al-Qurtubi dengan mengutip pendapat dari Said
bin Zubair, Atho' dan al-Auza’iy berpendapat bahwa yang boleh
dilihat dari wanita adalah wajah, kedua telapak tanganya, dan busana
yang dipakainya. Sedangkan Ibn Abbas dan Qatadah berpendapat
bahwa setengah tangan perempuan, gelang, cincin, anting, celak,
dan yang semacamnya boleh untuk dilihat. Sementara Abu Hanifah
berpendapat bahwa kedua kaki wanita bukan termasuk aurat. Dan
Abu Yusuf juga berpendapat bahwa kedua tangan perempuan juga
bukan aurat.”

14 Syaikh Mutawalli As-Syarawi, Figih Perempuan, (Jakarta, AMZAH, 2009), hlm. 23.
15 Quraish Syihab, Wawasan Alquran, hlm. 175-176.

168 4 Serc Studc Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



2) Ulama Muta’akhirin (Kontemporer)

Quraish Shihab dengan mengutip pendapat dari Muhammad
Thahir bin Asyur, menyatakan bahwa jilbab adalah bagian dari tradisi
Arab. Dan tradisi bukanlah kewajiban agama yang harus diikuti. Lebih
jauh Quraish Shihab menjelaskan bahwa tidak semua perintah yang
ada di dalam Al-quran dan as-Sunnah itu berarti suatu kewajiban,
tetapi ada perintah dalam arti “sebaiknya’, bukan “seharusnya”
Perintah yang bermakna seharusnya, berarti bahwa perintah itu
merupakan suatu kewajiban yang tidak dapat ditinggalkan, sehingga
meninggalkan perintah tersebut dianggap sebagi dosa. Sedangkan
perintah yang bermakna sebaiknya, berarti bahwa perbuatan
yang dituntut dalam perintah tersebut adalah anjuran yang sangat
ditekankan untuk dilakukan, tetapi bukan suatu kewajiban yang
kalau ditinggalkan berakibat dosa. Perintah berkaitan dengan jilbab,
menurut Quraish, masuk dalam kategori “sebaiknya”'¢

Dari apa yang dipaparkan oleh Quraish shihab, dapat dipahami
bahwa menutup aurat adalah sesuatu yang menjadi inti pokok dari
agama. Tetapi bagaimana menutupnya itu diserahkan kepada manusia
untuk menentukan sesuai dengan kemaslahatan, tradisi lokal, dan
kebudayaan masing-masing. Sehingga, pakaian boleh berbeda,
modepun bermacam-macam, tetapi intinya adalah menutup aurat.

Kriteria dan Adab Berpakaian

Walaupun produk pakain muslimah (jilbab) itu bermacam-
macam. Dan dalam kaitan ini, Islam tidak menentuka secara spesifik.
Walaupun demikian Islam memberikan kriteria bagi busana muslimah
yang sebaiknya mereka kenakan. Prof. Dr. Yunahar Ilyas, MA dalam
bukunya Tafsir Tematis Cakrawala Al-Quran, memberikan penjelasan
berkenaan dengan kriteria bagi pakaian Muslimah."” Menurut beliau
bahwa prinsip-prinsip busana bagi wanita muslimah adalah tidak
jarang dan ketat, tidak meyerupai laki-laki, tidak menyerupai non-
Muslim, serta pantas dan sederhan. Berikut adalah ringkasanya:

16 Quraish Syihab, Wawasan Alquran, hlm. 178-179.
17 Yunahar Ilyas, Tafsir Tematis Cakrawala Al-Quran, (Yogyakarta: Suara Muhammadiyah,

2003), hlm. 141-143.

Senc Studec Tolam P 169
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



1) Tidak jarang dan ketat

A Moo A Jgy JB 15 taie At 02,508 Gl e

Ll cgne o8 Loyl U Jal s Oliato 0y e

SLle Ol sLldy Wl Lo g L2l LK

s Y bl csdl 208 gy, Odle M2

(138513875 s po dmgd et Oy gty 00 Y |
. hLM) ‘R\ r\ﬁy‘ Za\)).

Ada dua golongan umatku yang akan masuk neraka, tapi aku melihat
di antara mereka (pada zaman Rasulullah): Pertama, kaum penguasa
yang mempunyai cambuk seperti ekor sapi, dengan cambuk itu mereka
memukuli manusia. Kedua, wanita yang berpakaian, tapi laksana
tidak berbusana sama sekali. Kerjanya suka berlengak-lenggok, kepala
mereka seperti punggung unta, mereka tidak akan masuk surga,
bahkan mereka tidak akan mencium banunya sajakendatipun baunya
itu sebetulnya dapat tercium dari jarak sekian jauh. (HR. Ahmad dan
Muslim).'

2) Tidak Menyerupai Laki-laki

Al o = ) J oy ) 1 JB e il (625 0 8 B 4

L«Jw\hs\)l\js\)l\uwdg&)\—rbjw

Ol ey BLasdly 39l by Ll sl sl (555 (o )
c=\d

Dari Abu Hurairah RA berkata: “Rasulullah SAW melaknat seorang

laki-laki yang memakai pakaian wanita, dan seorang wanita yang
memakai pakaian laki-laki. (HR. Ahmad, Abu dawud)."”

18 v\ /7))~ @u\iﬂﬁ\jr}ﬁ.\\)u«.ﬂﬁg sl Lo gl Ol
19 \“i\ua/\c) d.fjwl\wwuﬁujﬁﬁ\uejuw\jc\,@w,;jb};\)\@\m\r\ﬁ\gj)j

170 4 Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Jyey o 206 L ) (52 les ) e 20 S 50
Ll i)l e cneetill = iy ade ) o - AU
Sl 351 ol alal gy (0l I elasdl e olgezall

Sl ) il ol

Dari Ibn Abbas berkata: “Rasulullah SAW mengutuk laki-laki yang

menyerupai wanita, dan wanita dyang menyerupai laki-laki. (HR
Bukhari, Ahmad, Abu Dawud).”’

3) Tidak menyerupai non-muslim

~

58 B LS Lol 15 (e 516 6 351581 1A B
(YY) Jerdl 6155

Katakanlah: “Hai ahli kitab, janganlah kamu berlebih-lebihan
(melampaui batas) dengan cara tidak benar dalam agamamu. dan
janganlah kamu mengikuti hawa nafsu orang-orang yang Telah sesat
dahulunya (sebelum kedatangan Muhammad) dan mereka Telah
menyesatkan kebanyakan (manusia), dan mereka tersesat dari jalan
yang lurus”. (QS al-Maidah: 77).

P S I
Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu seperti orang-orang
kafir (orang-orang munafik) itu, (QS Ali Imron [3]: 156)

) by ade ) b dll Jpy JB 206 jae il e

Dari Ibn Umar berkata: “Rasulullah SAW bersabda: “Barang siapa

S yatn 3 p2ldy a3 Ol ply el 3l sl oy s b3 o s 1ol J5
"J}é) @)A\EWJML}@J\; N .

20 (v o V) - oSl Lgoltie e 0y SV b 18y U crelly lianlyngls ol il Lol
e e g 1 g ) 385 QL] I ol (6,515 L))

Senc Studec Tolam P 171
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



yang menyerupai suatu kaum, maka dia termasuk kaum tersebut.” (HR
Abu Dawud). %!

4) Pantas dan sederhana

e 5 ade Al Lo Al Jyey O sl () 2 Bae 50
oo Al sles ade jud spy A sl L) 5 e JB

s Ol o g (e 2 (55 G gy o Al
Sie AN (6959 ks

Dari Muaz Ibn Anas Al-Juhani sesungguhnya Rasulullah SAW bersabda:
“Barangsiapa yang sengaja meninggalkan pakaian mewah dengan niat
tawadhu’ karena Allah, sedangkan dia sebenarnya mampu membelinya,
maka Allah akan menyerunya (memberikan penghargaan kepadanya)
pada hari kiamat di hadapan khalayak ramai seraya menyerahkan
kepadanya untuk memilih pakaian iman yang ia kehendaki untuk
dipakainya.” (HR Tirmizi).*

5) Bukan Pakaian Kesombongan

ol L Mo 3 51 J o0 1055 sy ade Al

o1 Yy J G Al e
Dari Ibn Masud RA berkata: “saya telah mendengar Rasulullah SAW
bersabda: “barang siapa melakukan isbal (melebihkan pakaian di bawah
mata kaki) terhadap sarungnya pada saat shalat karena sombong, maka
dia tidak akan mendapatkan sesuatu dari Allah baik dalam perkara
yang halal ataupun yang haram.” (HR Abu Dawud dan an_Nasa’i).”

OB G Yy Az e B el 5 Vs8aas 5 1y aly |,

21

22
23

(45 2 /5 ) = ol syl 3 Gl e 53, VL ald oo & QU ammesy 805 39l 1oLy,
\WAS réjﬁ;m!\

oA\uo/Vc)—r—kﬁ.‘w‘J}:&S

(AN 2 /7 7) = sl 35l @l s N Jlead r0b i I ST 26,831 3 Gl ™

172 4 Serxc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



o%&écmjﬁgﬂj%ﬁ\\

"Makanlah kamu dan minumlah kamu, bersadaqahlah kamu dan
berpakaianlah kamu, tetapi tidak dengan sombong dan berlebih-
lebihan, karena Allah amat suka melihat bekas nikmatnya pada hamba-
hambaNya. (HR. Tarmidzi, dia berkata: “hadis hasan”)

Hikmah pakaian syar’i, bagi wanita, adalah untuk menghargai,
menghormatidan memuliakan, sertamendudukkan wanita pada posisi
yang sangat tinggi dan mulia. Karena dengan memenuhi ketentuan
menutup aurat sesuai syar'i membuat seorang wanita tidak kelihatan
bentuk dan kondisi tubuh, serta bentuk dan warna rambutnya. Hal
ini mendorong dan menciptakan kondisi di mana semua pihak akan
menilai dan menghargai wanita bukan dari segi fisik, tapi dari segi
lainnya yang meliputi mental, kecerdasan, kepribadian, kualitas
pribadi, ketakwaan, prestasi dan amal saleh.

PRANATA MAKAN DAN MINUM

Pengertian

Istilah makanan di dalam Al-Quran digunakan dalam berbagai
istilah, at-thaam, al-ma’idah, as-syarab, dan al-akl. Istilah at-thaam
(makanan) dalambahasaal-Quranadalah segala sesuatuyang dimakan
atau dicicipi. Sehingga minuman pun masuk dalam pengertian at-
thaam (makanan).** Disamping kata at-thaam, kata as-syarab juga
digunakan oleh al-Quran yang pengertianya merujuk pada sesuatu
yang diminum.” Sementara kata akala juga digunakan oleh al-qur'an
untuk merujuk pada pengertian proses makan.* Selain itu, al-Quran
menggunakan kata al-maidah untuk menyebut hidangan makanan.
Bahkan ungkapan tersebut digunakan untuk menamai salah satu
surat dalam al-Qur’an, yaitu surat al-Maidah.

24

25

26

Quraish Shihab, Wawasan Al-Quran: Tafsir Maudhw’i Atas Belbagai Persoalan Umat,
(Bandung: Mizan, 1996), hlm. 137. Kata th@am (manakan) menurut Qurais Shibab dilam al-
Qur’an terulang sebanyak 48 kali dalam berbagai bentuknya.

Kata as-syarab (minuman) dalam berbagai bentuknya di dalam Al-Qur’an terulang sebanyak
36 kali. Lihat Tlmi Zadeh Faidullah al-Hasni, Fathur Rahman Lith-thalibi Ayyat al-Quran,
(Indonesia: Maktabah Dahlan, tt), hlm 235.

Quraish Shihab, Wawasan Al-Quran, hlm. 138.

Senc Studec Tolam D) 173
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Prinsip-prinsip Makan dan Minum
1) Prinsip Tidak berlebihan

Alquran mengingatkan agar manusia tidak hanyut dan
tenggelam dalam kehidupan yang materialistis dan hedonistis.
Akan tetapi hal itu bukan berarti, bahwa Islam melarang manusia
untuk menikmati kehidupan dunia ini, sebagai anugerah Allah,
seperti pakaian, minuman, makanan, perumahan, kenderaan, alat
komunikasi, alat rumah tangga dan sebagainya. Allah mengingatkan
untuk tidak berbuat boros dan berlebih-lebihan, karena Allah Swt
sangat membenci orang yang berlebih-lebihan. Seseorang yang belanja
dengan israf, tanpa skala prioritas (maslahah), sehingga lebih besar
spendingnya dari penghasilannya akan membuahkan bencana yaitu
akan mencelakakan dirinya dan rumah tangganya. Dia akan terjerat
hutang yang berkepanjangan atau kesulitan hidup masa depan.

P o~ %2 < . o s$ d < 33 3 °3/, }/:, }}/

.5, IE R T TR P T A - //32 ““1 VR

Gl 2 B8 3590 e B estiad £ 531 S bl £

/50’51_/1/“//..0 co- 4 - < (-92 /a . .

SV J2a AUAS 2R A5 AalE A 31,5

. 21°” ez

Oyedaz 5]

“Makan dan minumlah, dan jangan berlebih-lebihan. Sesungguhnya
Allah tidak menyukai orang-orang yang berlebih-lebihan. (QS 7:31)

OB G Yy Az e B L) 5 Vs8oas 5 1 aly 1S
OL&&CM}TQSJ&QT%JU\

"Makanlah kamu dan minumlah kamu, bersedeqahlah kamu dan
berpakaianlah kamu, tetapi tidak dengan sombong dan berlebih-
lebihan, karena Allah amat suka melihat bekas nikmatnya pada hamba-
hambaNya.

L)\-“ ‘:;La: ol Jsa B £-P ) J 9w, QT PP L}T oS

174 4 Serxc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



e sl = bl oS5 Cmls 58 I3 Ve Ly 430

Dari Abiu Hurairah bahwa Nabi Muhamad Saw bersabda, “Seorang
hamba akan berkata, “hartaku! hartaku!”. Padahal yanhg menjadi
miliknya hanya tiga hal saja, yaitu, Apa yang dimakan, kemudian habis,
Apa yang dipakai, kemudian hancur, dan Apa yang disodaqahkan
kemudian kekal. Selain yang tiga perkara tersebut akan hilang dan
ditanggalkan untuk manusia. (H.R.Muslim)

Ayat dan hadis di atas menganjurkan makan makanan yang
enak, halal, bermanfaat dan bergizi, serta mengizinkan minum
apapun selama tidak menimbulkan dan tidak merusak badan dan
jiwa. Dalam ayat dan hadis ini secara eksplisit Allah memerintahkan
makan dan minum secara wajar, tidak berlebihan atau melampaui
batas. Berlebih-lebihan atau melampaui batas dalam menggunakan
(mengkonsumsi) suatu kebutuhan sangat dicela oleh Islam. Dengan
demikian, kesederhanaan menjadi elan vital ajaran Islam dalam
perilaku konsumsi.

2) Prinsip halal dan thayyib

Alquran juga mengajarkan prinsip halal dan thayyib dan akhlak
dalam konsumsi. Barang yang dikonsumsi adalah barang yang halal
dan thayyib. Sebaliknya, Allah mengharamkan setiap barang yang keji
dan buruk. Ayat - ayat Al-Quran yang berbicara mengenai konsumsi
terdapat antara lain.

,}) }w/ 4%,”/ _c€°~5 12 )_1’;3;,
&ufa}j\é r&w - 4;\ Qw/i =J)
“Hai manusia makanlah yang halal lagi baik dari apa yang terdapat di

bumi dan janganlah kamu mengikiuti langkah-langkah syetan, karena
sesunguhnya syetan itu musuh yang nyata bagimu.” Al-Baqarah: 168

,50\4»\ 225 )RR 125 YOS b és;;uf\,’&;
ijj;ijéu

Makan kamulah rezeki yang dianugerahkan Allah kepadamu yang

Senc Stude Tolam D) 175
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



halal lagi thayyib, bersyukurlah kamu atas nikmat Allah, jika kamu
menyembahNya. An-Nahal: 114:

5 31 B Lo Liiel SIZBN 5 18 AT

& -
Wahai para Rasul, makan kamulah makanan yang thayyib dan
lakukanlah amal sholih. Sesungguhnya Aku mengatahui apa yang
kamu kerjakan. (QS. Al-Mukminun: 51)

@ w e <z 3 o <z R PR S
2ile u; SigE) 22 I Jé 3 JTG e
- }/

w }w\ s 2 ! \-::Q /}/ ) /}‘ < K} CJ\‘}/;-\ ,/
mdgm\\ HAPWE \j;yrssx
%@*‘@r

Mereka menanyakan kepadamu, ‘“Apakah yang dihalalkan bagi
mereka?” Katakanlah, “Dihalalkan bagimu yang baik-baik dan buruan
yang ditangkap oleh binatang buas yang telah kamu ajar dengan
melatihnya untuk berburu. Kamu mengajarnya menurut apa yang
telah diajarkan Allah kepadamu. Maka makanlah dari apa yang
ditangkapnya untukmu. Dan sebutlah nama Allah atas binatang buas
itu (waktu melepasnya). Dan bertaqwalah kepada Allah, sesungguhnya
Allah amat cepat hisabnya”. Al- Maidah (5) ayat : 4.

z sz
;é;d A J2TG o a2 Ve Ll @l
S :UJ rbﬁ;;\.»e% uaw\g,éya:\)\d\\)j\:;;
Oyebe & ("‘-’\ 643\ |55 Wb
Wahai orang yang beriman, janganlah kamu haramkan yang baik-baik
yang telah dihalalkan Allah bagi kamu. Janganlah kamu melampaui
batas. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang yang melampaui

batas. Dan makanlah makanan yang halal lagi baik dari apa yang telah
Allah rezekikan kepadamu. Bertagwalah kepada Allah yang kamu

176 U Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



beriman kepadaNya (QS al-Maidah: 87-88)

r.‘.:aJ.C J.?c.d Al \;;E::YJ r.‘.:\,d;j\ﬂ uw \j'g

Makanlah di antara rezeki yang bazk yang telah kami berikan kepadamu
dan janganlah melampaui batas padanya yang menyebabkan
kemurkaanKu menimpamu. Dan barang siapa yang ditimpa oleh
kemurkaanKu, maka sesungguhnya binalah ia”. (QS. Thaha: 81).

J‘wuwbse\é ~’€i§j“&‘4~)%§;wﬁ
SNAS L)l g;::uaju\wj\ \A\@ m@y

ks rfj Q)W\ Jaid
“Katakanlah, siapakah yang mengharamkan perhiasan yang indah -
indah (yang diciptakan) Allah untuk hamba - hambaNya dan siapa
pula yang mengharamkan barang - barang yang baik”. (QS Al-A'raf:
32) Dalam ayat lain difirmankan, “Hai orang — orang yang beriman
janganlah kamu mengharamkan barang — barang yang baik yang telah
dihalalkan bagimu, janganlah kamu melampaui batas”. (QS 5:87)

3) Prinsip Tidak haram

Islam mengharamkan kaum muslimin mengkonsumsi makanan
yang haram dan keji (kotor). Demikian pula, Allah melarang makanan
dan minuman yang buruk, misalnya minuman atau makanan yang
memabukkan, dan makanan yang memiliki unsur keracunan yang
merusak seperti formalin dan zat pewarna yang merusak kesehatan.
Makanan dan minuman tersebut tidak layak dikonsumsi dan status
hukum mengkonsumsinya diharamkan. Mengkonsumsi makanan
yang haram berdampak buruk bagi keimanan, akhlak dan kesehatan.
Makanan halal akan berdamak kepada keimanan seseorang, karena
seseorang yang mengkonsumsi makanan haram, pastilah dia teman
dari syetan dan syetan merupakan musuh utama umat manusia.”

27 Al-Quran maupun hadits tidak merinci secara detail tentang kriteria—kriteria kehalanan
makanan, minuman, pakaian dan kebutuhan insan lainnya. Hal ini artinya, diserahkan kepada
manusia untuk berijtihad dengan mengadakan penelitian ilmiah dan mendalam tentang

Senc Stude Tobam ) 177
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



, ~ 1- 5wt LG ;)‘/‘%5,
“Dia menghalalkan bagi mereka segala sesuatu yang baik dan
mengharamkan segala yang keji (kotor).” (QS. Al-Araf: 157)

PrpaNT \uj,gé-\ A N 5 2 ‘ i P
it 8 e % e vg@eiﬁi%b‘w“f‘”‘

“Sesungguhnya Allah mengharamkan bagimu bangkai, darah, daging
babi, binatang (yang ketika disembelih) disebut nama selain Allah.
Tetapi barang siapa dalam keadaan terpaksa (memakannya) sedang ia
tidak menginginkannya dan tidak pula melampaui batas, maka tidak
ada dosa baginya. Sesungguhnya Allah Maha pengampun dan maha

penyayang”. (QS. 2: 173)
4) Prinsip moralitas

Prinsip akhlak (moralitas) dalam konsumsi bermakna bahwa
tujuan konsumsi adalah untuk peningkatan nilai — nilai moral dan
spiritual, bukan hanya untuk kelangsungan hidup dan perwujudan
kesehatan dan kesenangan duniawi (utility) manusia. Prinsip moralitas
juga terlihat dari ajaran Islam yang menganjurkan agar menyebut nama
Allah sebelum makan dan minum dan mengucapkan alhamdulillah
setelah mengkonsumsinya, demikian pula dalam berpakaian, naik
kendaraan, dan sebagainya. Hal tersebut, akan membimbing seorang
Muslim merasakan kehadiran Ilahi pada saat menikmati berkah rizki
dari Allah.

Makanan dan Binatang Yang Halal

1) Binatang Air

Semua binatang yang hidup dalam air dan tidak dapat bertahan
lama hidup di darat hukumnya halal, sekalipun rupanya seperti
binatang yang haram di darat, misalnya rupanya seperti babi, kecuali

kriteria-kriteria produk halal dan haram, sesuai dengan pendekatan ilmu pengetahuan, seperti
makanan dan minuman yang mengandung mafsadah dan mudharat, seperti rokok adalah
haram, sedangkan makanan dan minuman yang bergizi, protein sangat diajurkan.

178 U Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



binatang yang mengandung racun. Isi kerang, tiram dan kepah
hukumnya halal. Belut termasuk jenis ikan yang halal. Dalam Al-
Qur’an dinyatakan firman Allah SWT yang artinya: “Telah dihalalkan
bagimu menangkap ikan di laut dan (halal juga) memakannya untuk
bekalan kamu dan bagi orang-orang yang berjalan (berlayar).” (Al
Maidah: 96). Sabda Nabi Muhammad s.a.w. Dari Abi Hurairah RA,
ia berkata: Telah bersabda Rasulullah saw. Mengenai laut: “Dia suci
airnya dan halal bangkainya” (HR. Imam yang empat dan Ibnu Abi
Syaibah dan lafaz ini darinya, dan Ibnu Khuzaimah, Tirmidzi, Imam
Malik, Syafi'i dan Ahmad).

2) Binatang Darat

Binatang-binatang darat yang halal ialah lembu/sapi/, kambing,
kuda, kerbau, unta, kijang/rusa, pelanduk, landak, kancil, menjangan
dan kelinci. Firman Allah dalam Al-Qur’an yang artinya “Dihalalkan
bagi kamu binatang ternak (lembu, kerbau, kambing, dan unta).” (Al-
Maidah: 1). Dari Jabir RA. Ia berkata: “Nabi SAW mengizinkan makan
daging Kuda” (HR. Bukhari dan Muslim)

3) Burung dan binatang bersayap lain

Burung yang halal seperti itik, mentok, ayam, ayam hutan, belibis,
punai, merpati, tekukur, merbuk, deruk, perling, burung ayam-
ayaman, burung pipit, dan beberapa jenis burung yang halal lainnya.

4) Makanan yang baik dan lezat

Segala makanan yangbaik danlezat, halal hukumnya sebagaimana
firman Allah SWT yang artinya: “Allah menghalalkan bagi mereka
barang-barang yang baik dan lezat, dan mengharamkan atas mereka
barang-barang jelek.” (Al-ATraf: 157)

Di dalam Al-Qurian atau Al-Hadist tidak terdapat hukum yang
mengharamkan tumbuh-tumbuhan dan buah-buahan, karena itu
segala tumbuh-tumbuhan dan buah-buahan boleh di makan, kecuali
yang mengandung racun atau kotor atau di anggap membahayakan.
Semua jenis makanan adalah halal kecuali yang memberikan madlarat
(merusak) pada akal dan badan atau keji dan najis. Demikian juga,
semua minuman hukumnya halal kecuali yang memabukkan atau
memberikan madlarat (merusak) pada akal dan badan, seperti arak,
air tuba, dan sebagainya. Minuman arak, baik sedikit maupun banyak
hukumnya sama saja, yaitu haram.

Senc Studec Tolam D) 179
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Makanan Haram

. Sebab-Sebab Haramnya Makanan

Banyak hal yang dapat menyebabkan haramnya suatu makanan
baik dari binatang ataupun yang lainya. Menurut Sulaiman Rasyid,
paling tidak ada lima sebab suatu makanan itu menjadi haram,? yaitu:

1. Ada nash Al-Qur’an atau hadits melarang

Firman Allah SWT dalam Al-Quran: “Diharamkan atas kamu
(makan) bangkai, darah, daging babi, dan apa-apa yang disembelih
karena yang lain dari Allah; dan yang (mati) dicekik, dan yang (mati)
jatuh dari atas, dan yang (mati) ditanduk, dan yang (mati) ditolak
binatang buas, kecuali barang yang kamu (sempat) sembelih, dan
Binatang-binatang yang disembelih atas nama berhala.” (Al-Maidah:
3).

2. Sebab disuruh membunuhnya.

Dari ‘Aisyah RA. Nabi SAW bersabda: “Ada lima binatang yang
jahat hendaklah dibunuh, baik di tanah halal maupun haram, yaitu
ular, gagak, tikus, anjing-galak, dan burung elang” (HR. Muslim)

3. Sebab dilarang membunuhnya.

Diterangkan dalam sebuah hadits Artinya: Dari Ibnu ‘Abbas
RA, Ia berkata: “Rasulullah saw. telah mencegah membunuh empat
macam binatang, yaitu: semut, lebah, burung hudhud (serupa burung
Merpati yang berjambul), dan burung surad (serupa burung punai).”
(H.R. Ahmad, Abu Dawud dan disahkan oleh Ibnu Hibban)

4. Sebab Keji (kotor menjijikan).

Dalam Islam, sesuatu yang kotor itu haram untuk dimakan atau
dikonsumsi. Sesuatu yang keji (menjijikkan) seperti ingus, ludah,
keringat dan sebagainya hukumnya haram dimakan. Makanan dan
minuman cair yang terkena najis hukumnya haram dimakan atau
di minum. Makanan dan minuman padat (beku) yang terkena najis,
setelah najisitu dibuang darisekeliling yang dikenainya, maka makanan
dan minuman itu boleh dimakan. Hal ini sesuai dengan firman Allah
dalam Al-Qur’an artinya: “Allah telah menghalalkan bagi mereka siapa
yang baik (lezat rasanya) dan mengharamkan yang kotor-kotor (keji)?

28 Sulaiman Rasyid, Figh Islam, (Bandung: Sinar Baru Algensindo, 2005), hlm.469.

180 4 Serc Stud Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



4.2,

(QS.Al-Araf: 157). Dalam suatu riwayat disebutkan, dari Ibnu ‘Umar
RA., Ta Berkata: “Rasulullah saw telah mencegah makan dari binatang
yang suka makan kotoran dan mencegah meminum susunya.” (H.R.
Imam yang empat kecuali Nasai, dan telah dihasankan oleh Tirmidzi)

5. Sebab memberi madlarat.

Makan dan minum tujuannya adalah dalam rangka untuk
mempertahankan kondisi tubuh tetap sehat. Manakala ada makanan
dan minuman yang memberikan efek yang sebaliknya maka hal
itu bertentangan dengan tujuan konsumsi itu sendiri. Oleh karena
mengkonsumsi segala sesuatu yang dapat membahayakan tubuh,
adalah dilarang oleh syariat. Racun dan bisa hukumnya haram di
makan walaupun sedikit, kecuali bagi orang kebal terhadap racun dan
bisa dan tidak membahayakan baginya.

Macam-macam Makanan Haram

Dilihat dari macamnya, makanan haram ada bermacam-macam.
Menurut Imam Al-Ghazali makanan dapat dibedakan dalam dua
kelompok besar, yaitu: haram karena sifat bendanya dan haram karena
caramemperolehnya. Disampingkedua pembagianal-Ghazalitersebut,
ada haram yang lain yaitu, haram karena cara menyembelihnya.
Sehingga makanan yang haram dapat diklasifikasikan menjadi dua
hal, yaitu, haram karena zatnya dan haram karena factor lainya.

4.2.1. Haram karena Zatnya

1. Darah dan Daging babi

Dagung babi dan semua macam darah hukumnya najis dan
haram untuk dikonsumsi, kecuali hati dan limpa, atau juga darah yang
tersisa pada urat yang sangat lembut. Macam darah yang terakhir ini
sering dijumpai pada bintang sembelihan, seperti ayam dan kambing.
Betapapun juga telah dibersihkan namun masih ada sisa-sisa darah
yang terselib dalam serabut syarafnya, yang oleh karenanya dapat
dimaafkan.Firman Allah:

z

;iiﬂé_:r.c\.kéc g\@j\ug»\u&

& o 357 .f. /o c; z /‘o/ //,; ,./c/
Katakanlah: “Tiadalah aku peroleh dalam wahyu yang

-
.

05550

&

Senc Studec Tolam P 181
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



diwahyukan kepadaku, sesuatu yang diharamkan bagi orang yang
hendak memakannya, kecuali kalau makanan itu bangkai, atau darah
yang mengalir atau daging babi --karena sesungguhnya semua itu kotor
(QS. Al-Anam: 145).

2. Khamar

Khamar adalah segala macam makanan dan minuman yang
dapat menyebabkan mabuk dan hilang akal. Termasuk di dalamnya
adalah minuman keras, narkotika, psikotropika, dan zat-zat adiktif
lainya (NAPZA).

NG LG eadly i ) T sl T g
(*)dfdxeé:h-‘ " buw\wuﬁyj

Hai orang-orang yang beriman, Sesungguhnya (meminum) khamar,
berjudi, (berkorban untuk) berhala, mengundi nasib dengan panah,”
adalah termasuk perbuatan syaitan. Maka jauhilah perbuatan-
perbuatan itu agar kamu mendapat keberuntungan. (QS Al-Maidah:
90)

NEFN IR W:J&\Mu/” G
fd%ﬁﬁfwiﬁdb

Dari Ibn Umar berkata: “saya tidak mengetahuinya kecuali dari
nabi saw bersabda: “Setiap yang memabukan adalah khamr, dan setiap
khamr adalah haram’”.

29 Menurut keterangan Al-Quran dan terjemahnya yang dikeluarkan oleh Departemen Agama
RI, bahwa Al Azlaam artinya: anak panah yang belum pakai bulu. orang Arab Jahiliyah
menggunakan anak panah yang belum pakai bulu untuk menentukan apakah mereka akan
melakukan suatu perbuatan atau tidak. Caranya ialah: mereka ambil tiga buah anak panah
yang belum pakai bulu. setelah ditulis masing-masing yaitu dengan: lakukanlah, Jangan
lakukan, sedang yang ketiga tidak ditulis apa-apa, diletakkan dalam sebuah tempat dan
disimpan dalam Ka'bah. bila mereka hendak melakukan sesuatu Maka mereka meminta
supaya juru kunci ka'bah mengambil sebuah anak panah itu. Terserahlah nanti apakah mereka
akan melakukan atau tidak melakukan sesuatu, sesuai dengan tulisan anak panah yang
diambil itu. kalau yang terambil anak panah yang tidak ada tulisannya, Maka undian diulang
sekali lagi. Lihat Departemen Agama, Al-Quran dan Terjemahnya, (Jakarta: Jakarta, 2007),
hlm.

182 { Serc Stud Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



3. Semua binatang yang dapat hidup di dua tempat

Binatang yang hidup di darat dan di air, hukumnya haram, seperti
katak, penyu, buaya, kepiting batu dan sebagainya. Tentang katak
dinyatakan dalam hadits Dari Abdur Rahman bin ‘Ustman Al-Qurasyi
ra.: artinya “Bahwasanya seorang Tabib bertanya kepada Rasulullah
SAW tentang katak untuk dibuat obat, maka beliau melarang
membunuhnya”. (HR. Ahmad, Abu Dawud dan Nasa’i dan disahkan
hakim). Dari hadits ini jelas, bahwa katak itu haram dimakan, sebab
apalagi dimakan, sedangkan dibunuh saja dilarang.

4. Semua binatang yang bertaring kuat

Binatang-binatang tersebut haram dimakan, seperti gajah, singa,
harimau, serigala, beruang, badak, kucing, kera, anjing, trenggiling,
macan tutul, tikus dan sebagainya. Sabda Nabi Muhammad SAW yang
artinya: “Semua binatang yang bertaring itu haram dimakan” (HR.
Muslim). Ditambah lagi sabdanya yang artinya: “Nabi s.a.w. melarang
makanan semua burung yang mempunyai kuku tajam.” (HR. Muslim).

5. Semua burung yang berkuku tajam

Burung yang berkuku tajam serta makan dengan kakinya,
mencengkram, tidak dengan mencocok, hukumnya haram, misalnya
burung elang, nuri, kakak tua, rajawali, burung hantu, tiung, kelelawar,
merak, belatuk, burung layang-layang dan sebagainya. Dari ‘Aisyah
RA. Nabi SAW bersabda: “Ada lima binatang yang jahat hendaklah
dibunuh, baik di tanah halal maupun haram, yaitu ular, gagak, tikus,
anjing-galak, dan burung elang” (HR. Muslim)

6. Hasyarat

Hasyarat adalah binatang bumi yang kecil-kecil, hukumnya
haram dimakan, seperti semut, lalat, cacing, jangkerik, lipas, pacat,
ular, ngengat, lintah, lebah, lawah-lawah, kumbang, nyamuk, dan
kalamayar.

4.2.2. Haram karena Hal lain

Suatu makanan dapat menjadi haram, tidak semata-mata karena
benda (zat) nya itu haram, tetapi karena faktor lain yang menyebabkan
makanan tersebut tidak diperbolehkan (diharamkan) untuk dimakan.

Senc Stude Tolam D) 183
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



1) Haram karena cara mengusahakan (mendapatkan)nya dilarang

Banyak makanan yang asal zatnya itu dibeolehkan untuk
dikonsumsi, kemudian menjadi haram (tidak boleh) dikonsumsi
dikarenakan cara mendapatkannya yang dilarang oleh agama.*
Contohnya adalah barang hasil curian, korupsi, penipuan, dan hasil
usaha haram lainya seperti hasil perjudian, minuman keras, dan lain-
lain. Barang-barang tersebut zatnya mungkin halal, tetapi karena cara
mengusahakanya dilarang oleh agama, maka tidak diperbolehkan
untuk dikonsumsi.

2) Haram karena cara menyembelihnya (Matinya)

Makanan yang halal, tetapi cara penyembelihanya atau cara
matinya tidak benar, maka dagingnya dilarang untuk dikonsumsi.

1) Bangkai (mati tanpa disembelih) yaitu Binatang yang mati tidak
disembelih.Semua bangkai binatang hukumnya haram, kecuali
bangkai ikan dan belalang. Yang termasuk kategori bangkai yang
tidak boleh dokonsumsi adalah sebagai berikut:

2) Binatang yang mati dicekik, dipukul, ditanduk binatang lain atau
jatuh dari tempat yang tinggi juga hukumnya haram, kecuali jika
disembelih sebelum mati.

3) Sesuatu anggota yang dipotong dari binatang yang masih hidup,
misalnya telinga atau sedikit daging paha, hukumnya seperti
bangkai, kecuali bulu binatang yang halal dimakan hukumnya
suci.

4) Binatang yang disembelih bukan atas nama Allah.

5) Binatang yang disembelih atas nama berhala.

2
b oz z = - .9.0 /o/ P i:‘,/o 55 0T g- /?
%\ﬂd@\bjﬁ&\%jrﬂbw\rﬁtbrﬁbl
8 .8 27 b 3\z //,*/,ofg;g 7z
Sesungguhnya Allah hanya mengharamkan atasmu (memakan)
bangkai, darah, daging babi dan apa yang disembelih dengan menyebut
nama selain Allah; tetapi barangsiapa yang terpaksa memakannya
dengan tidak menganiaya dan tidak pula melampaui batas, maka

30 Imam Al-Ghazali, Rahasia Halal dan haram: Hakekat batin Perintah dan Larangan Allah,

(Bandung: Mizania,2007), hlm. 27.

184 { Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. (QS. An-
nahl: 115).!

5. Dalam keadaan darurat

Orang yang kuat dugaannya akan mati atau ditimpa penyakit yang
mengkhawatirkan, dalam keadaan darurat ini boleh ia makan atau
minum yang kalau dalam keadaan biasa diharamkan. Misalnya seorang
yang berada di hutan yang jauh dari desa yang tidak ada makanan dan
sudah mencari makanan yang halal tidak mendapatkannya, sedang
ia sangat lapar dan menduga akan mati bila tidak makan sesuatupun,
maka dalam keadaan darurat ini, ia boleh makan bangkai atau apa saja
yang dala keadaan biasa diharamkan.

C. KESIMPULAN

Prinsip hukum islam mengajarkan bahwa konsumsi harus dapat
memenubhi etika, adat kesopanan dan perilaku terpuji seperti syukur,
zikir, dan fikir serta sabar dan mengesampingkan sifat-sifat tercela
seperti kikir dan rakus (QS 89:20, 70:19)

Berdasarkan prinsip-prinsip di atas, Islam menggariskan bahwa
tujuan konsumsi bukan semata-mata memenuhi kepuasan terhadap
barang (utilitas), namun yang lebih utama adalah sarana untuk
mencapai kepuasan sejati yang utuh dan komprehensif yaitu kepuasan
dunia dan akhirat. Kepuasan tidak saja dikaitkan dengan kebendaan
tetapi juga dengan ruhiyah atau ruhaniyah atau spiritual, bahkan
kepuasan terhadap konsumsi suatu benda yang bertentangan dengan
nilai-nilai Islam, maka kepuasaan ini harus ditinggalkan.

Dalam kaitanya dengan pakaian, menutup aurat adalah dengan
menggunakan kain atau pakaian yang berfungsi sebagai penghalang
(penghambat) aurat terbuka. Dan aurat wanita (semua anggota
tubuhnya) kecuali muka dan telapak tangan. Sehingga pakaian seorang
wanita harus dapat menutupi seluruh tubuh kecuali muka dan telapak
tangan, jenis kainnya harus tebal, lapang tidak sempit (ketat), tidak
menyerupai pakaian laki-laki, tidak menyerupai pakaian wanita kafir,
tidak terlalu menyolok (berlebihan baik dari warna atau perhiasan).

31 Lihat juga QS. Al-Baqarah, 173, Al-Anam: 145)

Senc Stude Tolam D) 185
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



186 4 Serc Studc Tstam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Bab 8

PRANATA AQIQAH, QURBAN, DAN KHITAN

A. PRANATA AQIQAH

1.

Pengertian

Aqiqah berasal dari bahasa Arab iaac, (agiqah) yang berarti
memutus dan melubangi dinamakan demikian karena lehernya
dipotong, dan ada yang mengatakan bahwa akikah adalah nama bagi
hewan yang disembelih, serta dikatakan juga bahwa akikah merupakan
rambut yang dibawa si bayi ketika lahir." Adapun maknanya secara
syariat adalah hewan yang disembelih untuk menebus bayi yang
dilahirkan. Pengertian istilah yang lain, ‘aqiqah berarti menyembelih
kambing pada hari ketujuh (dari kelahiran seorang bayi) sebagai
ungkapan rasa syukur atas rahmat Allah swt berupa kelahiran seorang
anak.?

Hukum Aqiqah

Berkaitan dengan masalah hokum aqiqah, di antara para ulama
terjadi perbedaan pendapat. Menurut Abdullah Nasih ullwan paling
tidak ada tiga pendapat tentang aqiqah tersebut, yaitu (1) bahwa

Prof. Dr. Wahbah az-Zuhaili, Figh Imam As-Syafi’i: Mengupas Masalah Fighiyah Berdasarkan
Al-Quran Dan Hadis, (Jakarta: Almahira, 2010, Jilid 1: 575.

Dr. Abdullah Nasih Ulwan, Pendidikan Anak Dalam Islam, alih bahasa Jamaluddin Miri,
(Jakarta: Pustaka Amani, 1999), hlm. 85.

Senc Stude Tolam D) 187
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



2.1.

2.2.

aqgiqah adalah sunnah, (2) aqiqah adalah wajib, dan (3) aqiqah adalah
tidak disyariatkan.’

Pendapat yang menyatakan aqiqah adalah Wajib

Beberapa ulama seperti Imam Hasan Al-Bashri dan Imam
al-Laits, berpendapat bahwa hukum ‘aqiqah adalah wajib. Sabda
Rasullullah sallallahu alayhi wasallam:

o Lo 5.93 ze.. 5. s 3
/é,\.i ,murfi,&éﬁww)r)‘\sﬁ
“Setiap bayi itu tergadai dengan aqiqahnya. Disembelih untuknya pada
hari ketujuh dan dicukur kepalanya dan diberi nama.” (HR. Abu Daud)

Berdasarkan hadits di atas, mereka berpendapat bahwa hadits
ini menunjukkan dalil wajibnya ‘aqiqah dan menafsirkan hadits ini
bahwa seorang anak tertahan syafaatnya bagi orang tuanya hingga ia
di-’agiqah-i.

Pendapat yang menyatakan aqiqah adalah Sunnah

Mayoritas ulama, seperti Imam Syafi’i, Imam Ahmad dan Imam
Malik, menyatakan bahwa status hukum ‘aqiqah adalah sunnah.
Mereka tidak sependapat dengan yang mengatakan wajib, dengan
menyatakan bahwa seandainya ‘aqiqah wajib, maka kewajiban tersebut
menjadi suatu hal yang sangat diketahui oleh agama. Dan seandainya
‘aqiqah wajib, maka Rasulullah saw juga pasti telah menerangkan akan
kewajiban tersebut.* Disampaing, itu menurut mereka bahwa aqiqah
itu dihubungkan dengan kesukaan bagi orang yang melakukanya,
sehingga sangat jelas bahwa aqgiqah hanya sunnah saja.’

Doy Jod 1 JB oo g a0l 48 = ol op 508 4
A Gt s Yl ¢ dagall e~y ade Al Lom 4D
O_Cgﬁw‘e":f:x&gﬁ,\“»”:ﬁ;;iéjjaligjd;céjﬁj\

Dr. Abdullah Nasih Ulwan, Pendidikan Anak Dalam Islam, 87-89

Sayid sabiq, Figih Sunnah, (Jakarta: )hlm. Lihat juga Prof. Dr. Nasrun Haroen, Ensiklopedi
Hukum Islam, (Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve, 1996), I: 81.

Dr. Abdullah Nasih Ulwan, Pendidikan Anak Dalam Islam, hlm. 87.

188 4 Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



2.3.

JUNIY Sl do = M6 B, e ol o)
90>

Rasulullah SAW ditanya tentang aqiqah. Rasulullah menjawab: “Allah
tidak menyukai aqiqah-aqiqah itu, barang siapa seorang anak, lalu
ia menyukai untuk melakukan ibadah kepada Allah atas dirinya
(mengaqiqahkanya), maka hendaklah ia melakukanya. (HR An-Nasa’i
dan Abu Dawud)

Pendapat yang menyatakan aqiqah tidak disyariatkan

Ada juga sebagian ulama yang mengingkari disyariatkannya
(masyru’iyyat) ‘aqiqgah. Mereka yang berpendapat demikian itu pada
umumnya adalah ahli figh mazhab hanafi. Alasan utamanya adalah
berdasarkan yang diriwayatkan oleh Imam An-nasai di atas, yaitu
ungkapan bahwa “Allah tidak menyukai” mengindikasaikan bahwa
aqiqah itu tidak di syariatkan (ghairu masyru’iyyat).

P s ¢ Ligall oo~y ade ) Lom Al J gy oo
Geandl ) Cn Y

“Rasulullah ditanya tentang aqiqah. Rasulullah menjawab: “Allah tidak
menyukai aqiqah-aqiqah itu”.

Berdasarkan analisis berbagai dalil yang ada, pendapat mayoritas
ulama lebih utama untuk diterima karena dalil-dalilnya (rajih/kuat),
bahwa ‘agiqah adalah sunnah. Bagi seorang ayah yang mampu
hendaknya menghidupkan sunnah ini hingga ia mendapat pahala.
Dengan syariat ini, ia dapat berpartisipasi dalam menyebarkan
rasa cinta di masyarakat dengan mengundang para tetangga dalam
walimah ‘aqiqah tersebut.®

Waktu Aqiqah

Mengenai kapan ‘aqiqah dilaksanakan, Rasulullah saw bersabda,

Wahbah az-zuhaili menyebutkan bahwa ada hal-hal lain dilakukan terhadap anak yang baru
dilahirkan selain aqiqah, yaitu: (1) Memberi nama, (2) Mencukur Rambut, (3) Men-tahnik,
yaitu mengoleskan manisan ke dalam mulut bayi seperti kurma atau yang lainya, (4) Memberi
ucapan selamat dengan mendoakanya, dan (5) mengkhitan anak pada hari ketujuh. Prof. Dr.
Wahbah az-Zubhaili, Figh Imam As-Syafi’i:hlm. 577-579.

Senc Studec Tolam P 189
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



“Seorang anak tertahan hingga ia di-aqiqah-i, (yaitu) yang disembelih
pada hari ketujuh dari kelahirannya dan diberi nama pada waktu itu.”
Hadits ini menerangkan bahwa ‘aqiqah mendapatkan kesunnahan jika
disembelih pada hari ketujuh. Sayyidah Aisyah ra dan Imam Ahmad
berpendapat bahwa ‘agiqah bisa disembelih pada hari ketujuh, atau
hari keempat belas ataupun hari keduapuluh satu.” Sedangkan Imam
Malik berpendapat bahwa sembelihan ‘aqiqah pada hari ketujuh
hanya sekedar sunnah, jika ‘agiqah disembelih pada hari keempat,
atau kedelapan ataupun kesepuluh ataupun sesudahnya maka hal itu
dibolehkan.

Jumlah Hewan Aqiqah

Imam Malik berpendapat bahwa ‘aqiqah anak laki-laki sama
dengan ‘aqiqah anak perempuan, yaitu sama-sama 1 ekor kambing.
Pendapat ini berdasarkan riwayat bahwa Rasulullah saw meng-
‘agiqah-i Sayyidina Hasan dengan 1 ekor kambing, dan Sayyidina
Husein dengan 1 ekor kambing.® Dapat disimpulkan bahwa jika
seseorang berkemampuan untuk menyembelih 2 ekor kambing bagi
‘aqiqah anak laki-lakinya, maka sebaiknya ia melakukannya, namun
jika tidak mampu maka 1 ekor kambing untuk ‘Agiqah anak laki-
lakinya juga diperbolehkan dan mendapat pahala.

Dalam penyembelihan ‘aqiqah, banyak hal yang perlu
diperhatikan, di antaranya, sebaiknya tidak mematahkan tulang
dari sembelihan ‘aqiqah tersebut. ‘Aqiqah sah jika memenubhi syarat
seperti syarat hewan qurban, yaitu tidak cacat dan memasuki usia
yang telah disyaratkan oleh agama Islam. Seperti dalam definisi
tersebut di atas, bahwa ‘aqiqah adalah menyembelih kambing pada
hari ketujuh kelahiran seorang anak, sebagai rasa syukur kepada
Allah. Tetapi boleh juga mengganti kambing dengan unta atau sapi
dengan syarat unta atau sapi tersebut hanya untuk satu anak saja, tidak
seperti kurban yang mana dibolehkan untuk 7 orang. Tetapi, sebagian
ulama berpendapat bahwa ‘aqiqah hanya boleh dengan menggunakan
kambing saja, sesuai dalil-dalil yang datang dari Rasulullah saw.

Ada perbedaan lain antara ‘aqiqah dengan qurban, kalau daging
qurban dibagi-bagikan dalam keadaan mentah, sedangkan ‘agiqah

7

8

Prof. Dr. Wahbah az-Zuhaili, Figh Imam As-Syafi’i: Mengupas Masalah Fighiyah Berdasarkan
Al-Quran Dan Hadis, (Jakarta: Almahira, 2010, Jilid 1: 576.

Imam Malik bin Anas, Al-Muwatha’ Imam Malik, alih bahasa Nur Alim dkk, (Jakarta:
Pustaka Azam, 2006), hlm. 632.

190 4 Serc Studc Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



dibagi-bagikan dalam keadaan matang. Kita dapat mengambil
hikmah syariat ‘agiqah. Yakni, dengan ‘aqiqah, timbullah rasa kasih
sayang di masyarakat karena mereka berkumpul dalam satu walimah
sebagai tanda rasa syukur kepada Allah swt. Dengan ‘aqiqah pula,
berarti bebaslah tali belenggu yang menghalangi seorang anak untuk
memberikan syafaat pada orang tuanya. Dan lebih dari itu semua,
bahwasanya ‘aqiqah adalah menjalankan syiar Islam.

Hikmah Akikah

Akikah Menurut Syaikh Abdullah Nashih Ulwan dalam Tarbiyatul

Aulad Fil Islam memiliki beberapa hikmah di antaranya:’

1.

Menghidupkan sunah Nabi Muhammad Shallallahu alahi wa
sallam dalam meneladani Nabiyyullah Ibrahim alaihissalam
tatkala Allah Subhanahu wa Taala menebus putra Ibrahim yang
tercinta Ismail alaihissalam.

Dalam akikah ini mengandung unsur perlindungan dari Syaitan
yang dapat mengganggu anak yang terlahir itu, dan ini sesuai
dengan makna hadis, yang artinya: “Setiap anak itu tergadai
dengan akikahnya” Sehingga Anak yang telah ditunaikan
akikahnya insya Allah lebih terlindung dari gangguan syaithan
yang sering mengganggu anak-anak.

Akikah merupakan tebusan hutang anak untuk memberikan
syafaat bagi kedua orang tuanya kelak pada hari perhitungan.
Sebagaimana Imam Ahmad mengatakan: “Dia tergadai
dari memberikan Syafaat bagi kedua orang tuanya (dengan
akikahnya)”

Merupakan bentuk tagarrub (pendekatan diri) kepada Allah
Subhanahu wa Taala sekaligus sebagai wujud rasa syukur atas
karunia yang dianugerahkan Allah Subhanahu wa Taala dengan
lahirnya sang anak.

Akikah sebagai sarana menampakkan rasa gembira dalam
melaksanakan syariat Islam & bertambahnya keturunan mukmin
yang akan memperbanyak umat Rasulullah SAW pada hari
kiamat.

Akikah memperkuat wukhuwah (persaudaraan) di antara
masyarakat.

9

Dr. Abdullah Nasih Ulwan, Pendidikan Anak Dalam Islam, hlm. 99.

Senc Studec Tolam P 191
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



B.

PRANATA QURBAN

Definisi Qurban

Kata qurban berasal dari bahasa Arab, artinya pendekatan
diri, sedangkan maksudnya adalah menyembelih binatang ternak
sebagai sarana pendekatan diri kepada Allah. Arti ini dikenal dalam
istilah Islam sebagai udhiyah. Udhiyah secara bahasa mengandung
dua pengertian, yaitu kambing yang disembelih waktu dhuha'® dan
kambing yang disembelih di hari ‘Idul Adha. Adapun makna secara
istilah, yaitu binatang ternak yang disembelih di hari-hari Nahr dengan
niat mendekatkan diri (tagarrub) kepada Allah dengan syarat-syarat
tertentu yang ditentukan oleh syara’'!

Sejarah Qurban

Berqurban merupakan bagian dari syariat Islam yang sudah
ada semenjak manusia ada. Ketika putra-putra nabi Adam AS
diperintahkan berqurban. Maka Allah SWT menerima qurban
yang baik dan diiringi ketakwaan dan menolak qurban yang buruk.
Allah SWT berfirman:

Tw T (P o |\rwa o wo d v - ;ff 1- -

o JEEES BG5S U5 ) L A3 o) S gde B

M ’w{,/’ P /C w18 £ /: f~ /” o":/} // -~ ’E

M\Mbldbmﬁdbfﬁ\ww°3kg§>\
-]

7*::1’3\:;5

“Ceritakanlah kepada mereka kisah kedua putra Adam (Habil dan
Qabil) menurut yang sebenarnya, ketika keduanya mempersembahkan
qurban, maka diterima dari salah seorang dari mereka berdua (Habil)
dan tidak diterima dari yang lain (Qabil). Ia berkata (Qabil): “Aku pasti
membunuhmu!” Berkata Habil: “Sesungguhnya Allah hanya menerima
(korban) dari orang-orang yang bertagwa” (QS Al-Maaidah 27).

$o

Qurban lain yang diceritakan dalam Al-Quran adalah qurban
keluarga Ibrahim AS, saat beliau diperintahkan Allah SWT untuk
mengurbankan anaknya, Ismail AS. Disebutkan dalam surat As-

10 Prof. Dr. Wahbah az-Zuhaili, Figh Imam As-Syafi’l, hlm. 571.
11 Majelis Tarjih dan tajdid PP. Muuhammadiyah, Tuntunan ‘idain dan Qurban, hlm. 10.

192 4 Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Shaffat 102: “Maka tatkala anak itu sampai (pada umur sanggup)
berusaha bersama-sama Ibrahim, Ibrahim berkata: “Hai anakku
sesungguhnya aku melihat dalam mimpi bahwa aku menyembelihmu.
Maka pikirkanlah apa pendapatmu!” Ia menjawab: “Hai bapakku,
kerjakanlah apa yang diperintahkan kepadamu; insya Allah kamu akan
mendapatiku termasuk orang-orang yang sabar”. Kemudian qurban
ditetapkan oleh Rasulullah SAW sebagai bagian dari Syariah Islam,
syiar dan ibadah kepada Allah SWT sebagai rasa syukur atas nikmat
kehidupan.

Syariat dan Hukum Qurban

Hukum qurban menurutjumhurulamaadalah sunnah muakadah,
sedangkan menurut Abu Hanifah adalah wajib. Bagi seorang muslim
atau keluarga muslim yang mampu dan memiliki kemudahan sangat
dianjurkan untuk berqurban. Jika tidak melakukannya, menurut
pendapat Abu Hanifah, ia berdosa. Dan menurut pendapat jumhur
ulama dia tidak mendapatkan keutamaan pahala sunnah. Allah SWT
berfirman:

“Maka dirikanlah shalat karena Tuhanmu dan berkorbanlah” (QS Al-
Kautsaar: 2).

“Siapa yang memiliki kelapangan dan tidak berqurban, maka jangan
dekati tempat shalat kami” (HR Ahmad, Ibnu Majah dan Al-Hakim).
Dalam hadits lain: “Jika kalian melihat awal bulan Zulhijah, dan

seseorang di antara kalian hendak berqurban, maka tahanlah rambut
dan kukunya (jangan digunting)” (HR Muslim).

Disyariatkannya qurban sebagai simbol pengorbanan hamba
kepada Allah SWT, bentuk ketaatan kepada-Nya dan rasa syukur atas
nikmat kehidupan yang diberikan Allah SWT kepada hamba-Nya.
Hubungan rasa syukur atas nikmat kehidupan dengan berqurban
yang berarti menyembelih binatang dapat dilihat dari dua sisi, yaitu:
1) Bahwa penyembelihan binatang tersebut merupakan sarana

memperluas hubungan baik terhadap kerabat, tetangga, tamu

dan saudara sesama muslim. Semua itu merupakan fenomena

Senc Stude Tolam D) 193
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



kegembiraan dan rasa syukur atas nikmat Allah SWT kepada
manusia, dan inilah bentuk pengungkapan nikmat yang
dianjurkan dalam Islam: “Dan terhadap nikmat Tuhanmu maka
hendaklah kamu menyebut-nyebutnya (dengan bersyukur)” (QS
Ad-Dhuhaa 11).

2) Sebagai bentuk pembenaran terhadap apa yang datang dari Allah
SWT. Allah menciptakan binatang ternak itu adalah nikmat yang
diperuntukkan bagi manusia, dan Allah mengizinkan manusia
untuk menyembelih binatang ternak tersebut sebagai makanan
bagi mereka. Bahkan penyembelihan ini merupakan salah satu
bentuk pendekatan diri (ibadah) kepada Allah SWT, yang paling
dicintai Allah SWT di hari Nahr, sebagaimana disebutkan dalam
hadits riwayat At-Tirmidzi dari ‘Aisyah RA. bahwa Nabi SAW
bersabda: “Tidaklah anak Adam beramal di hari Nahr yang paling
dicintai Allah melebihi menumpahkan darah (berqurban). Qurban
itu akan datang di hari Kiamat dengan tanduk, bulu dan kukunya.
Dan sesungguhnya darah akan cepat sampai di suatu tempat
sebelum darah tersebut menetes ke bumi. Maka perbaikilah jiwa
dengan berqurban”.

4. Ketentuan Hewan dan Pembagian Daging Kurban
1) Ketentuna Hewan Qurban

Adapun binatang yang boleh digunakan untuk berqurban adalah
binatang ternak (Bahimatul Anam), seperti unta, sapi, kerbau, kibas,
domba, dan kambing, baik jantan atau betina.? Sedangkan binatang
selain itu seperti burung, ayam dan sebagainya tidak boleh dijadikan
binatang qurban. Seekor kambing untuk korban satu orang dan dapat
juga untuk satu keluarga. Karena Rasulullah SAW menyembelih dua
kambing, satu untuk beliau dan keluarganya dan satu lagi untuk beliau
dan umatnya. Sedangkan unta dan sapi dapat digunakan untuk tujuh
orang, baik dalam satu keluarga atau tidak.

“Dan bagi tiap-tiap umat telah Kami syariatkan penyembelihan
(qurban), supaya mereka menyebut nama Allah terhadap binatang
ternak yang telah direzkikan Allah kepada mereka” (QS Al-Hajj 34).

12 Majelis Tarjih dan tajdid PP. Muuhammadiyah, Tuntunan ‘idain dan Qurban, (Yogyakarta:
Suara Muhammadiyah, 20011), hlm. 11.

194 4 Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



ade bl Lol Jol we U2 0B ) ae o 2l e
EONRTS J-A(PE SUREE CEU[ WO SN b

Dari Jabir bin Abdullah, berkata “Kami berqurban bersama Rasulullah

SAW di tahun Hudaibiyah, unta untuk tujuh orang dan sapi untuk
tujuh orang” (HR Muslim).

Binatang yang akan diqurbankan hendaknya yang paling baik,
cukup umur dan tidak boleh cacat. Rasulullah SAW bersabda: “Empat
macam binatang yang tidak sah dijadikan qurban: 1. Cacat matanya, 2.
sakit, 3. pincang dan 4. kurus yang tidak berlemak lagi “ (HR Bukhari
dan Muslim). “Janganlah kamu menyembelih binatang ternak untuk
qurban kecuali musinnah (telah ganti gigi, kupak)". Jika sukar didapati,
maka boleh jadzah (berumur 1 tahun lebih) dari domba.” (HR Muslim).

2) Pembagian Daging Qurban

Orang yang berqurban boleh makan sebagian daging qurban.
Dan daging kurban disunnahkan dibagi tiga, yaitu sepertiga untuk
dimakan dirinya dan keluarganya, sepertiga untuk tetangga dan
teman, sepertiga yang lainnya untuk fakir miskin dan orang yang
minta-minta."* Tetapi orang yang berkurban karena nadzar, maka
menurut mazhab Hanafi dan Syafi’i, orang tersebut tidak boleh makan
daging qurban sedikitpun dan tidak boleh memanfaatkannya.

“Dan telah Kami jadikan untuk kamu unta-unta itu sebahagian
dari syi'ar Allah, kamu memperoleh kebaikan yang banyak padanya,
maka sebutlah olehmu nama Allah ketika kamu menyembelihnya
dalam keadaan berdiri (dan telah terikat). Kemudian apabila telah
roboh (mati), maka makanlah sebahagiannya dan beri makanlah orang
yang rela dengan apa yang ada padanya (yang tidak meminta-minta)
dan orang yang meminta. Demikianlah Kami telah menundukkan
unta-unta itu kepada kamu, mudah-mudahan kamu bersyukur” (QS
Al-Hajj 36).

Hadits Rasulullah SAW: “Jika di antara kalian berqurban, maka
makanlah sebagian qurbannya” (HR Ahmad). Disebutkan dalam hadits

13 Musinnah adalah jika pada unta sudah berumur 5 tahun, sapi umur dua tahun dan kambing
umur 1 tahun, domba dari 6 bulan sampai 1 tahun.

14 Majelis Tarjih dan tajdid PP. Muuhammadiyah, Tuntunan ‘idain dan Qurban, hlm. 13.

Senc Studec Tolam D) 195
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



dari Ibnu Abbas menerangkan qurban Rasulullah SAW bersabda:
“Sepertiga untuk memberi makan keluarganya, sepertiga untuk para
tetangga yang fakir miskin dan sepertiga untuk disedekahkan kepada
yang meminta-minta” (HR Abu Musa Al-Asfahani).

5. Waktu dan Cara Penyembelihan Qurban
1) Ketentuan waktu

Waktu penyembelihan hewan qurban yang paling utama adalah
hari Nahr, yaitu Raya ‘Idul Adha pada tanggal 10 Zulhijah setelah
melaksanakan shalat ‘Idul Adha bagi yang melaksanakannya. Adapun
bagi yang tidak melaksanakan shalat ‘Idul Adha seperti jamaah haji
dapat dilakukan setelah terbit matahari di hari Nahr. Adapun hari
penyembelihan menurut Jumhur ulama, yaitu madzhab Hanafi,
Maliki dan Hambali berpendapat bahwa hari penyembelihan adalah
tiga hari, yaitu hari raya Nahr dan dua hari Tasyrik, yang diakhiri
dengan tenggelamnya matahari. Pendapat ini mengambil alasan
bahwa Umar RA, Ali RA, Abu Hurairah RA, Anas RA, Ibnu Abbas
dan Ibnu Umar RA mengabarkan bahwa hari-hari penyembelihan
adalah tiga hari. Dan penetapan waktu yang mereka lakukan tidak
mungkin hasil ijtihad mereka sendiri tetapi mereka mendengar dari
Rasulullah SAW."?

Sedangkan mazhab Syafii dan sebagian mazhab Hambali juga
diikuti oleh Ibnu Taimiyah berpendapat bahwa hari penyembelihan
adalah 4 hari, Hari Raya ‘Idul Adha dan 3 Hari Tasyrik, yang disebut
juga dengan al-ayyam al-maklumat (hari-hari yang ditentukan).
Berakhirnya hari Tasyrik dengan ditandai tenggelamnya matahari.
Pendapat ini mengikuti alasan hadits, sebagaimana disebutkan
Rasulullah SAW: “Semua hari Tasyrik adalah hari penyembelihan”
(HR Ahmad dan Ibnu Hibban). Al-Haitsami berkata: “Perawi hadits
ini kuat” Dengan adanya hadits shahih ini, maka pendapat yang
kuat adalah pendapat mazhab Syafi’i. Pendapat ini juga diikuti oleh
Muhammadiyah.'®

2) Tata Cara Penyembelihan

Berqurban sebagaimana definisi di atas yaitu menyembelih
hewan qurban, sehingga menurut jumhur ulama tidak boleh atau

15 Ibnu Qudamah, al-Mughni, 11:114.
16 Majelis Tarjih dan tajdid PP. Muuhammadiyah, Tuntunan ‘idain dan Qurban, hlm. 12

196 4 Serxc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



tidak sah berqurban hanya dengan memberikan uangnya saja
kepada fakir miskin seharga hewan qurban tersebut, tanpa ada
penyembelihan hewan qurban. Karena maksud berqurban adalah
adanya penyembelihan hewan qurban kemudian dagingnya dibagikan
kepada fakir miskin. Dan menurut jumhur ulama yaitu mazhab Imam
Malik, Ahmad dan lainnya, bahwa berqurban dengan menyembelih
kambing jauh lebih utama dari sedekah dengan nilainya. Dan jika
berqurban dibolehkan dengan membayar harganya akan berdampak
pada hilangnya ibadah qurban yang disyariatkan tersebut.

Bagi orang yang berqurban dianjurkan mempersiapkan diri
dengan membiarkan atau tidak mencukur rambutnya (rambut kepala,
kumis, jenggot, dan sebaginya) dan tidak memotong kukunya (kuku
kaki dan tangannya) sejak melihat awal zulhijjah sampai pelaksanaan
penyembelihan hewan kurbanya.” Dan bagi yang berqurban,
diutamakan menyebelih hewan kurbanya sendiri, tetapi jika tidak bisa
menyembelih sendiri diutamakan untuk menyaksikan penyembelihan
tersebut, sebagaimana hadits riwayat Ibnu Abbas RA: “Hadirlah ketika
kalian menyembelih qurban, karena Allah akan mengampuni kalian
dari mulai awal darah keluar”.

Ketika seorang muslim hendak menyembelih hewan qurban,
maka bacalah: “Bismillahi Wallahu Akbar, ya Allah ini qurban si
Fulan (sebut namanya), sebagaimana yang dilakukan oleh Rasulullah
SAW: “Bismillahi Wallahu Akbar, ya Allah ini qurban dariku dan
orang yang belum berqurban dari umatku” (HR Abu Dawud dan At-
Tirmidzi). Bacaan boleh ditambah sebagaimana Rasulullah SAW
memerintahkan pada Fatimah AS:“Wahai Fatimah, bangkit dan
saksikanlah penyembelihan qurbanmu, karena sesungguhnya Allah
mengampunimu setiap dosa yang dilakukan dari awal tetesan darah
qurban, dan katakanlah:” Sesungguhnya shalatku, ibadah (qurban) ku,
hidupku dan matiku lillahi rabbil alamiin, tidak ada sekutu bagi-Nya.
Dan oleh karena itu aku diperintahkan, dan aku termasuk orang yang
paling awal berserah diri” (HR Al-Hakim dan Al-Baihaqj)

6. Persoalan Seputar Qurban
1) Berqurban dengan Cara Patungan

Qurban dengan cara patungan, sebagaimana anak-anak sekolah

17 Majelis Tarjih dan tajdid PP. Muuhammadiyah, Tuntunan ‘idain dan Qurban, hlm. 12.

Senc Studec Tolam D) 197
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



dengan dikoordinir oleh sekolahnya membeli hewan qurban kambing
atau sapi kemudian diqurbankan, sebagai sebuah pembelajaran
dapat saja dilakukan. Qurban dengan patungan ini disebutkan dalam
hadits dari Abu Ayyub Al-Anshari: “Seseorang di masa Rasulullah
SAW berqurban dengan satu kambing untuk dirinya dan keluarganya.
Mereka semua makan, sehingga manusia membanggakannya dan
melakukan apa yang ia lakukan” (HR Ibnu Majah dan At-Tirmidzi).
Ibnul Qoyyim mengatakan dalam kitabnya ‘Tlamul Muagqi’in dan
Zaadul Maad: “Di antara sunnah Rasulullah SAW bahwa qurban
kambing boleh untuk seorang dan keluarganya walaupun jumlah
mereka banyak sebagaimana hadits Atha bin Yasar dari Abu Ayyub Al-
Anshari. Disebutkan dalam hadits Rasulullah SAW.

G\..u S 1B s e il oS cgd.‘.d\ aj.:ﬁ\ L}T oS
U218 o s (3 =y sl bl Loom ) Sy 0 Bn
5 o ks ade bl Lom ) Jgy B 22V
Jyesy b 135 oo )> daey Lol Ly b3 clamys Lo oy
(s MET Lloeall Ll 0] s s Lde aald el
oy 356wy ade Al Tom il Jgesy U el 03200
J20 €O Joms e dos a Jos ede dos < de

e Lede 1y S5 bl o3y 0

Dari Abul Aswad As-Sulami dari ayahnya, dari kakeknya, berkata:
Saat itu kami bertujuh bersama Rasulullah saw, dalam suatu safar,
dan kami mendapati hari Raya ‘ldul Adha. Maka Rasulullah SAW
memerintahkan kami untuk mengumpulkan uang setiap orang satu
dirham. Kemudian kami membeli kambing seharga 7 dirham. Kami
berkata:” Wahai Rasulullah SAW harganya mahal bagi kami”. Rasulullah
SAW bersabda:” Sesungguhnya yang paling utama dari qurban adalah
yang paling mahal dan paling gemuk”. Kemudian Rasulullah SAW
memerintahkan pada kami. Masing-masing orang memegang 4 kaki
dan dua tanduk sedang yang ketujuh menyembelihnya, kemudian kami

198 4 Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



semuanya bertakbir” (HR Ahmad dan Al-Hakim).
2) Hukum Menjual Bagian Qurban

Orang yang berqurban tidak boleh menjual sedikitpun dari
qurbannya seperti, kulit, daging, susu dan lain-lain. Jumhur ulama
menyatakan hukumnya makruh mendekati haram, sesuai dengan
hadits: Siapa yang menjual kulit hewan qurban, maka dia tidak
berqurban. (HR Hakim dan Baihaqi). Kecuali dihadiahkan kepada
fakir-miskin, atau dimanfaatkan maka dibolehkan. Menurut mazhab
Hanafi kulit hewan qurban boleh dijual dan uangnya disedekahkan
atau dibelikan sesuatu yang bermanfaat bagi kebutuhan fakir miskin.'*

3) Hukum Memberi Upah Tukang Jagal Qurban

Tidak diperbolehkan memberi upah tukang jagal dari hewan
qurban, tetapi harus diambilkan dari dana lain."” Sesuai dengan
hadits dari Ali RA: Rasulullah SAW memerintahkanku untuk menjadi
panitia qurban (unta) dan membagikan kulit dan dagingnya. Dan
memerintahkan kepadaku untuk tidak memberi tukang jagal sedikitpun.
Ali berkata: “Kami memberi dari uang kami”. (HR Bukhari).

4) Hukum Berqurban Atas Nama Orang yang Meninggal

Berqurban atas nama orang yang meninggal jika orang
yang meninggal tersebut berwasiat atau wakaf, maka para ulama
sepakat membolehkan. Jika dalam bentuk nadzar, maka ahli waris
berkewajiban melaksanakannya. Tetapi jika tanpa wasiat dan
keluarganya ingin melakukan dengan hartanya sendiri, maka menurut
mazhab Syafi’i tidak membolehkannya. Pendapat inilah yang diadopsi
oleh Muhammadiyah karena dianggap yang paling rajih (kuat).?

18 Majelis Tarjih dan tajdid PP. Muuhammadiyah, Tuntunan ‘idain dan Qurban, hlm. 13-14.

19  Majelis Tarjih dan tajdid PP. Muuhammadiyah, Tuntunan ‘idain dan Qurban, hlm. 14.

20 Majelis Tarjih dan tajdid PP. Muuhammadiyah, Tuntunan ‘idain dan Qurban, hlm. 17-19.
Hanya saja jumhur ulama seperti mazhab Hanafi, Maliki dan Hambali, berbeda pendapat,
dimana mereka membolehkannya. Menurut mereka, hal ini sesuai dengan apa yang dilakukan
Rasulullah SAW, beliau menyembelih dua kambing yang pertama untuk dirinya dan yang
kedua untuk orang yang belum berqurban dari umatnya. Orang yang belum berqurban berarti
yang masih hidup dan yang sudah mati.

Senc Studec Tolam P 199
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



C. PRANATA KHITAN

1.

Pengertian khitan

Khitan secara bahasa diambil dari kata “khotana “yang berarti
memotong.”! Sementara dalam bahasa inggris khitan dikenal dengan
circumcision. Di Indonesia, disamping kata khitan, sering digunakan
pula istilah sunat, sunatan, islaman. Secara terminologis, khitan
artinya memotong kulit yang menutupi alat kelamin lelaki (penis).
Khitan bagi laki-laki adalah memotong kulit yang menutupi ujung
zakar, sehingga menjadi terbuka. Sedangkan khitan bagi perempuan
adalah memotong sedikit kulit (selaput) yang menutupi ujung klitoris
(preputium clitoris) atau membuang sedikit dari bagian klitoris
(kelentit) atau gumpalan jaringan kecil yang terdapat pada ujung
lubang vulva bagian atas kemaluan perempuan. Khitan bagi laki-laki
dinamakan juga I’zar dan bagi perempuan disebut khafd.*> Dalam
bahasa Arab khitan juga digunakan sebagai nama lain alat kelamin
lelaki dan perempuan seperti dalam hadist yang mengatakan “Apabila
terjadi pertemuan dua khitan, maka telah wajib mandi” (HR. Muslim
Tirmizi dIL.)

Praktek Khitan di Berbagai Wilayah

Di dalam syari‘at Islam tidak ditentukan umur berapa anak harus
dkhitan. Untuk itu praktek khitan di berbagai wilayah tidak sama
(berbeda-beda). Di Aceh anak-anak sudah dikhitan ketika umur
sembilan atau sepuluh tahun. Di Sumatera Barat orang Minangkabau
mengkhitan anaknya ketika umur 7-10 tahun. Orang Sunda di
Jawa Barat ada yang mengkhitan anaknya ketika umur 1-12 tahun.
Sedangkan orang Jawa mengkhitan anaknya pada umur 9 sampai 18
tahun. Di Jawa, khitan dikenal dengan istilah islaman atau sunatan,
yang biasannya dilakukan setelah anak menamatkan pelajaran “ngaji”
al-qurian di masjid.

Di Eropa dan Amerika Utara kaum muslim mengkhitan segera
setelah anak tersebut lahir. Di tanah Arab lebih disukai orang hari
ketujuh atau kelipatan tujuh. Orang Hadramaut mengkhitan anaknya
pada hari keempat puluh. Di Mesir, anak dikhitan pada hari-hari

21 Dr. Saad Al-Marshafi, Khitan, alih bahasa Amir Zain Zakaria, (Jakarta: Gema Insani Press,

2001), hlm. 13.

22 Dr. Saad Al-Marshafi, Khitan, hlm. 13-14.

200 4 Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



besar, kelahiran Nabi atau para wali diikuti memotong seekor domba.
Di Maroko praktek khitan seperti halnya pernikahan, yaitu dilakukan
dengan perayaan dengan menyantap daging domba. Melayu Brunai
acara khitan dihiasi dengan membaca zikir. Yaman Utara, khitan
dianggap sebagai tanda ketabahan dan kejantanan. Pengkhitanan
dikelilingi oleh warga desa yang memotong dan melepas kalup ke
tengah-tengah khalayak. Anak yang dikhitan naik diatas bahu ibunya
dan dengan bangga memperlihatkan hasil yang dipotong kepada
khalayak.” Walaupun praktek khitan banyak dilakukan di kawasan
Islam, ternyata praktek ini tidak dilakukan di beberapa wilayah
oleh kaum Muslim. Di Cina misalnya, tidak semua kaum Muslim
mempraktikannya. Hal ini dimungkinkan karena tidak semua Muslim
beranggapan bahwa khitan adalah tradisi Islam yang harus diikuti.*

Urgensi Khitan

Khitan adalah praktek yang sudah lama berlansung dan upacara
yang terus dilestarikan. Ada tiga faktor yang menentukan urgensi
khitan dalam Islam, yaitu:

1) Untuk membedakan orang Islam dengan orang non-Islam.

Bagi orang Islam dan yang hendak menganut Islam dianjurkan
untuk khitan, karena hal itu merupakan bukti (tanda) ketundukan
dan keber-Islam-an seseorang. Khitan juga merupakan syariat umat-
umat sebelum Islam, terutama syariatnya Nabi Ibrahim.”

4 1. 2y- - 3 ’.o - oo § o7 £ § o7 > .a
J‘{)”@de@‘ﬁ#‘&f#}‘ " ojﬁ.fj\
8~

o\l b5 BN LGS Ll

Fithrah itu ada lima: Khitan, mencukur rambut kemaluan, mencabut bulu
ketiak, memotong kuku, dan memotong kumis. (HR. Al-Bukhary Muslim)

23

24

25

Lihat “Traditional Muslim Circumcision Performed by Arabs, Turkishs, Malaysian, and
Others of his Faith”, http://www.circlist.com/rites/moslem.html, diakses pada 10 November
2012.

Lihat “Islam and Circumcision” dalam http://www.circumstitions.com/Islam.html, diakses
pada 10 November 2012.

Khitannya Nabi Ibrahim juga tercantum di dalam kitabnya orang yahudi (Perjanjian
Lama, Kejadian 17/ 11), dan ini merupakan syari'atnya Nabi Musa. Oleh karena itu
Nabi Isa pun berkhitan karena beliau mengikuti syari'atnya Nabi Musa. (Injil Lukas
2/21).

Senc Studec Tolam P 201
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



SREI AU RMT S S PPN

Ibrahim alaihissalam telah berkhitan dengan qadum(nama sebuah
alat pemotong) sedangkan beliau berumur 80 tahun . (HR. Al-Bukhary
Muslim)

2) Untuk kebersihan dan Kesehatan

Khitan untuk kebersihan dengan cara memotong kulup, yang
bertujuan untuk mencegah terkumpulnya kotoran di kemaluan
yang berakibat menimbulkan penyakit kelamin. Oleh kerana itu,
khitan merupakan cara untuk memproteksi (pencegahan) diri dari
berbagai penyakit menular, terutama yang ditularkan lewat kelamin.*®
Disamping itu, kebersihan merupakan syarat sahnya ibadah. Sabda
Nabi dalam salah satu hadisnya mengatakan, “Ibadah hanya boleh
dikerjakan dalam keadaan suci” Dan manfaat lain untuk kesehatan
adalah bahwa khitan merupakan salah satu cara untuk mengatasi
kemandulan. Ini telah dibuktikan dalam tarikh, dimana Nabi Ibrahim
dalam perkawinannya dengan Sarah hingga umur 97 tahun, mereka
tidak dikaruniai anak, tetapi setelah Ibrahim AS melakukan khitan
lahirlah seorang anak.

Hukum Khitan
1) Ulama-Ulama Yang Mengatakan Wajib

Imam Nawawi*” mengatakan bahwa jumhur (mayoritas ulama)
menetapkan khitan itu wajib bagi laki-laki dan perempuan. Pendapat
ini turut didukung oleh Syaikh Muhammad Mukhtar al-Syinqithi** dan
al-Albani. Berbeda dengan Imam An-Nawawi, Imam Ibn Qudamah?®
mengatakan bahwa jumhur® menetapkan bahwa khitan itu wajib bagi
laki-laki dan dianjurkan (mustahab) bagi perempuan. Dalil-dalil yang

26

27
28

29
30
31

Lihat lebih lanjut “Consedering Circumcision’, http://www.circlist.com/considering/consider.
html

Imam Nawawi, al-Majmu’, Juz 1: 301.

Imam Nawawi menekankan bahwa jumhur itu mewakili mazhab Syaf’i, Hanabilah, dan
sebagian Malikiah.

Syaikh Muhammad Mukhtar al-Syinqithi, Ahkamul Jiraha Wa Tibbiyah, hlm.168

Ibn Qudamabh, al-Mughni, Juz 1:85

Imam Ibn Qudamah mengklaim bahwa jumhur itu mewakili sebagian Hanabilah, sebagian
Maliki dan Zahiri. Pendapat Ibn Qudamah disetujui oleh Syaikh Ibn Uthaimin. Disini kita
bisa melihat bahwa istilah jumhur (mayoritas) itu sendiri tidak sama antara Imam Ibn
Qudamah dan Imam Nawawi

202 { Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



mereka pakai untuk menyatakan bahwa khitan itu hukumnya wajib

adalah sebagai berikut:

1. Dalil dari AlQuran
Dan (ingatlah), ketika Ibrahim diuji Tuhannya dengan beberapa
kalimat (perintah dan larangan), lalu Ibrahim menunaikannya
(Alquran 2:124). Menurut Tafsir Ibn Abbas, khitan termasuk
yjian untuk Nabi Ibrahim dan ujian bagi Nabi adalah perkara
wajib. Dan Ibrahim tidak akan berkhitan dalam usia yang lanjut
sekiranya khitan bukan perkara yang wajib.** Kemudian Kami
wahyukan kepadamu (Muhammad): “Tkutilah agama Ibrahim
seorang yang hanif” dan bukanlah dia termasuk orang-orang
yang mempersekutukan Tuhan (Al-Quran 16:123). Menurut Ibn
Qayyim,” khitan termasuk dalam ajaran Ibrahim yang wajib
diikuti kecuali adanya dalil yang menyatakan sebaliknya.

2. Dalil Hadith
Dari Utsaim bin Kulaib dari ayahnya dari datuknya, bahwa dia
datang menemui Rasulullah S.A'W dan berkata: “Aku telah
memeluk Islam. Maka Nabi pun bersabda, “Buanglah darimu
rambut-rambut kekufuran dan berkhitanlah.?* [HR Ahmad,
Abu Daud dan dinilai Hasan oleh al-Albani]. Hadith ini dinilai
dha’if oleh manhaj mutaqaddimin. Dari az-Zuhri, bahwa Nabi
saw bersabda: “Barangsiapa masuk Islam, maka berkhitanlah
walaupun sudah dewasa” Komentar Ibn Qayyim mengenai hadis
di atas, bahwa walaupun hadith itu dha’if, tapi ia dapat dijadikan
penguat dalil.

2) Ulama-Ulama Yang Mengatakan Sunnat

Khitan menurut banyak ulama adalah amalan sunnah. Pendapat
ini didukung oleh Hanafiah, Imam Malik, dan al-Syaukani. Syeikh al-
Qardhawi menyetujui pendapat ini dan berkata, “Khitan bagi lelaki
cuma sunnah syiariyah atau sunnah yang membawa syiar Islam yang
harus ditegakkan” Khitan adalah sunnah nabi, tidak hanya Nabi
Muhammad saw, tetapi juga Nabi Ibrahim. Dalam hadis banyak sekali

32
33
34

Dr. Saad Al-Marshafi, Khitan, hlm. 18

Ibn Qayyim, Tuhfah, hlm.101.

Menurut Ibn Abbas: “al-Aqlaf (orang belum khitan) tidak diterima shalatnya dan tidak
dimakan sembelihannya?” (Ibn Qayyim, Tuhfah) dalam versi Ibn Hajar “Tidak diterima
syahadah, sholat dan sembelihan si Aglaf (orang yang belum khitan)”

Senc Studec Tolam ) 203
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



dijumpai perintah tentang khitan, “Potonglah rambut jahiliyah dan
berkhitanlah”. (HR Ahmad dan Abu Dawud). Dan pada hadis lain
yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah, Nabi juga bersabda: “Barang
siapa yang masuk islam, ia itu harus berkhitan” Demikian pula
Rasulullah saw telah mengkhitan cucunya Hasan dan Husain ketika
anak-anak itu berumur delapan hari. Dari Abu Hurairah ra: “Perkara
fitrah ada lima: berkhitan...” (Sahih Bukhari-Muslim). Oleh kerana
khitan dibariskan dengan sunan al-fitrah yang lain, maka hukumnya
adalah sunah juga. (Al-Nayl oleh Syaukani). “Khitan itu sunnah bagi
kaum lelaki dan kehormatan bagi kaum wanita” (HR Ahmad, dinilai
dha’if oleh mutaqaddimin dan mutaakhirin seperti al-Albani). Jika
hadis ini sahih barulah isu hukum wajib dan sunat dapat diselesaikan
secara muktamad.

5. Khitan untuk Perempuan
1) Praktek Khitan Perempuan

Klitoridektomi (khafdh), adalah bentuk khitan perempuan yang
secara historis dipraktikan di beberapa kawasan dunia Islam. Praktek
ini berasal dari masa pra-islam, dan meluas lebih disebabkan oleh
norma-norma budaya setempat daripada oleh ketentuan religius.
Dikenal terutama di beberapa masyarakat afrika, baik islam maupun
non-islam, seperti di Sudan, Somalia, Jibuti, dan beberapa daerah
di Etiopia. Praktik klitoridektomi berbentuk mulai dari hanya
memotong ujung klitoris hingga memotong total klitoris dan labia
yang lazim disebut khitan Firaun® atau khitan Sudan. Sehingga
praktek khitan firaun ini dikenal sangat berbahaya bagi wanita.
Praktek klitoridektomi tidak terbatas pada kaum muslim, di Mesir,
misalnya klitoridektomi dilakukan di kalangan Koptik. Sebaliknya,
klitoridektomi tidak dipraktikan di beberapa negara Islam atau
dipraktikan tapi tidak merata, seperti di Arab Saudi, Tunisia, Iran
dan Turki serta di Indonesia.

2) Hukum Khitan Wanita.

Para ulama sepakat bahwa khitan wanita secara umum ada di
dalam Syariat Islam.* Tetapi mereka berbeda pendapat tentang status

35 Dikatan sebagai khitan firaun karena praktek khitan ini dilakukan pertama kali pada era
Firaun. Dr. Saad Al-Marshafi, Khitan, hlm. 47.

36 al-Bayan min Al Azhar as-Syarif, Juz 2:18

204 4 Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



hukumnya, apakah wajib, sunnah, ataupun hanya anjuran dan suatu
kehormatan. Secara umum mazhab-mazhab fiqih Islam menganggap,
bahwa praktek khafd (klitoridektomi) tersebut sebatas dianjurkan,
bukan wajib. Meskipun secara eksplisit pembenaran religius dapat
diupayakan, alasan yang dikemukakan untuk melanjutkan praktik
ini umumnya tidak diungkapkan dari segi religius. Pembenaran
paling lazim yang diberikan adalah bahwa klitoridektomi merupakan
“Adat”. Bahkan, di beberapa negara (Mesir dan sudan), klitoridektomi
sudah dilarang dan dibatasi oleh undang-undang karena dianggap
membahayakan bagi wanita. Hal ini disebabkan dalil-dalil yang
menerangkan tentang khitan wanita sangat sedikit dan tidak tegas,
sehingga memberikan ruangan bagi para ulama untuk berbeda
pendapat. Diantara dalil-dalil tentang khitan wanita adalah sebagai
berikut:

- /ogo o~ - /a o % ° o7
55 A L85 3t e il 5 L8
g . i

oy 55

Lima hal yang termasuk fitroh yaitu: khitan, mencukur bulu kemaluan,
memotong kuku, mencabut bulu ketiak, dan mencukur kumis. (HR.
Bukhori dan Muslim)

Bagi yang mewajibkan khitan wanita mengatakan bahwa arti
“fitrah “dalam hadist di atas perikehidupan yang dipilih oleh para nabi
dan disepakati oleh semua Syariat, atau bisa disebut agama, sehingga
menunjukkan kewajiban. Sebaliknya yang berpendapat sunnah
mengatakan bahwa khitan dalam hadist tersebut disebut bersamaan
dengan amalan-amalan yang status hukumnya adalah sunnah,
seperti memotong kumis, memotong kuku dan seterusnya, sehingga
hukumnya-pun menjadi sunnah.

5, 58 ///"7.{.1/0 :/‘:7

Jad) Cag 335 pulad) g3
“Apabila bertemu dua khitan, maka wajib mandi” (Hadist Shohih
Riwayat Tirmidzi, Ibnu Majah dan Ahmad).

Kelompok yang berpendapat wajib mengatakan bahwa hadist di
atas menyebut dua khitan yang bertemu, maksudnya adalah kemaluan
laki-laki yang dikhitan dan kemaluan perempuan yang dikhitan. Hal

Senc Stude Tolam D 205
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



ini secara otomatis menunjukkan bahwa khitan wanita hukumnya
wajib. Sedangkan bagi yang berpendapat khitan wanita adalah sunnah
mengatakan bahwa hadist tersebut tidak tegas menyatakan kewajiban
khitan bagi perempuan.’

1 P

E E o /05/751 ° ~ .c. . .

| CaTysal TS 816 S8 Y, o2l cunis 13)
" °

Ja)

Apabila engkau mengkhitan wanita potonglang sedikit, dan janganlah

berlebihan, karena itu lebih bisa membuat ceria wajah dan lebih
disenangi oleh suami.(HR. Abu Daud dan Baihaqi )

Bagi yang mewajibkan khitan wanita, menganggap bahwa hadist
di atas derajatnya Hasan, sedang yang menyatakan sunnah atau
kehormatan wanita menyatakan bahwa hadist tersebut lemah.

sl 2o e 5 o M di ol

“Khitan itu sunnah bagi laki-laki dan kehormatan bagi wanita. (HR
Ahmad dan Baihaqi)

Ini adalah dalil yang digunakan oleh pihak yang mengatakan
bahwa khitan wanita bukanlah wajib dan sunnah, akan tetapi
kehormatan. Hadist ini dinyatakan lemah karena di dalamnya ada
rawi yang bernama Hajaj bin Arthoh.

Dari beberapa hadist di atas, menunjukan bahwa hukum khitan
wanita masih samar.®® Sehingga tidak semua komunitas muslim
melakukan praktek tersebut, bahkan di beberapa negara khitan
perempuan sudah dilarang atau tidak diperbolehkan. Khitan bagi
perempuan adalah memotong sedikit kulit (selaput) yang menutupi
ujung klitoris (preputium clitoris) atau membuang sedikit dari bagian
klitoris (klentit) atau gumpalan jaringan kecil yang terdapat pada
yjung lubang vulva bagian atas kemaluan perempuan. Sementara
khitan bagi laki-laki adalah masyruk (wajib atau sunnah). Dan khitan
bagi laki-laki adalah dengan cara memotong kulit yang menutupi
ujung zakar, sehingga menjadi terbuka.

37 Imam Asy Syaukani, Nailul Author, Juz 1:147
38 Ridho Abdul Hamid, Imta’ul Khilan bi ar-Raddi ala man Ankara al-Khitan, hlm. 21-22

206 4 Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Bab 9

PRANATA POLITIK ISLAM

A. PENGERTIAN

Pengertian bahasa

Istilah politik berasal dari kata politics (Inggris) yang bermakna
mengatur, strategi, cara, dan jalan untuk meraih kekuasaan. Dalam
Islam, istilah politik dikenal dengan siyasah syar’iyyah yang kemudian
populer diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia dengan politik
Islam. Secara bahasa siyasat berasal dari kata sa-sa (6% L
idlew) yang berarti mengatur, mengurus, memerintah, memimpin,
mengarahkan dan mengendalikan sesuatu.! Definisi ini selaras dengan
hadis nabi SAW, sebagi berikut:

:Jw»jw&\y@\&m&\y)sﬁf%ﬁog
PEPEEPETOTEN I SAWES | PURUJy KW JXIE S §
bfﬁuzgw.(ﬁ;ng&chgw@ﬁabc
w5l ) O g mshaely J3 V6 Sy W dagyy 159 ) : U5 ¢

1

AVY Ga /Y)Y ) - & ). Lihat juga Ahmad Warson Munawir, Kamus Al-
Munawir, (Surabaya: Pustaka Progresif, 2005), hlm.

Senc Stude Tolam P 207
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



r.as\c el e
“Dari Abu Hurairah RA, Rasulullah SAW bersabda: “Bani Israil
itu dikendalikan oleh para nabi. Ketika Nabi yang satu meninggal,
digantikan dengan Nabi yang lain. Dan sesungguhnya tidak ada
nabi setelah ku, (tetapi) akan ada banyak para khalifah (pemimpin).
Mereka (para sahabat) bertanya: “Apa yang engkau perintahkan untuk
kami? Nabi bersabda: “maka berikanlah baiat kepada pemimpin yang
pertama. Dan hendaklah (pemimpin) yang bertama memberikan hak-
hak mereka (orang yang membaiat), karena sesunguhnya Allah akan
meminta pertanggungjawaban mereka (para pemimpin) terhadap apa
yang mereka pimpinkan/jaga.”

2. Pengertian Istilah

Secara istilah, kajian tentang politik Islam di dalam khazanah
figih sangat beragam dan variatif. Antar satu ulama dengan ulama
yang lain berbeda-beda di dalam pengunaan terminologi. Sebagai
contoh ragam termologi politik Islam tersebut adalah figh as-siyasah,
as-siyasah as-syar’iyyah, figh ad-daulah, al-hukumah al-islamiyyah,
dan al-ahkam as-sulthaniyyah. Walaupun istilah yang dipakai tidak
sama, tetapi pada prinsipnya mengacu pada maksud yang sama yaitu
politik Islam. Berikut beberapa definisi yang dikemukakan oleh para
ulama:

e 50a]y 15 comm i sl e 825 e 1)
(For,y )

“Siyasah adalah pengetahuan tentang segala sesuatu yang berhubungan
dengan ilmu pemerintahan Negara dan pengaturan hubungan-
hubungan Negara luar”

66, cﬁ).ﬂ\ r\h_: Ll ys S g c...ﬁj.ﬂ\ <§,\.(2 oMU
o e Lol s i) pllasy (ool

“Siyasah adalah ilmu kenegaraan..., yang meliputi pengkajian tentang

20008 o [V ) = sldadl e 22 - 2dly oS0l a5 (3 Ol Jseo

208 { Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



system kenegaraan, konstitusi dasar, aturan pemerintahan, dan aturan-
aturan syariat...””

Sementara, Abdurrahman Taj menyatakan: “Siyasah Syar’iyah
adalah hukum-hukum yang mengatur kepentingan negara dan
mengorganisir urusan umat yang sejalan dengan jiwa syariat dan
sesuai dengan dasar-dasarnya yang universal untuk merealisasikan
tujuan-tujuanya yang bersifat kemasyarakatan, sekalipun hal itu tidak
ditunjukan oleh nash-nash tafshili yang juz’l dalam al-quran dan
as-Sunnah”. Agak berbeda dengan Abdurahman taj, Ahmad Fathi
bahansi, memberikan definisi lebih simpel, yaitu Siyasah syar’iyyah
adalah “pengaturan kemaslahatan manusia berdasarkan syara™*

ISTILAH-ISTILAH PENTING DALAM FIQIH
SIYASAH

Khilafah dan Khalifah

Khilafatdarikatakhalafyangberartiseseorangyang menggantikan
orang lain sebagai penggantinya (QS al-Araf: 142). Dalam sejarah
Islam, khilafah merupakan sebutan bagi suatu pemerintahan pada
masa tertentu, seperti khilafah Abbasiyah, Khilafah Umayah, dan
lain-lain. Secara bahasa, khalifah berarti pengganti, wakil, penguasa,
kepala negara, pemimpin tertinggi umat Islam. Sementara secara
istilah, khalifah adalah pemimpin tertinggi dalam urusan agama dan
dunia sebagai pengganti rasulullah SAW.

Imamah dan imam

Secarabahasa Imam berasal dari kata amma yang berarti “menjadi
ikutan” Kata imam berarti “pemimpin atau contoh yang harus diikuti”
dan atau “mendahului, memimpin”® Secara teknis, imam sering
digunakan untuk menyebut orang yang memimpin shalat berjama’ah.
Sementara orang yang mengikuti segala gerakan imam dalam shalat
disebut sebagai makmum. Secara istilah, imam, “seseorang yang

YAY ua/‘\i C)_ av.y Eﬂ@\%ﬁ‘uﬁ\dﬂ‘&d}\a&}uﬁ)

Ahmad fathi Bahansi, Al-Siayasah al-Jinaiyyah fi al-syariat al-Islamiyyah, (Dar al-Arubabh, tt),
hlm.61. Lihat juga, Prof. HA. Djajuli, Figh Siyasah, (Jakarta: Prenada Media, 2007), hlm.1.

J. Suyuthi Pulungan, Figh Siyasah, (Jakarta: Rajawali Pers, 1999), hIm.

Ahmad Warson Munawir, Kamus Al-Munawir, (Surabaya: Pustaka Progresif, 1999), hlm.

Senc Studec Tolam P 209
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



memegang jabatan umum dalam urusan agama dan dunia sekaligus.”
Semanatara imamah secara istilah adalah kepemimpinan menyeluruh
yang berkaitan dengan urusan keagamaan dan dunia sebagai pengganti
fungsi rasulullah atau juga lembaga kepemimpinan yang berfungsi
untuk mengurus persoalan agama dan umat.’

Imarah dan amir

Kata imarah berasal dari kata amara-yuamiru-amaratan-wa
imaratan, yang bermakna memerintah atau memerintahkan.® Dan
kata Imarah sering digunakan untuk menyebut suatu keamiran atau
pemerintahan kecil, seperti provinsi. Secara istilah, Imarah sebutan
untuk jabatan amir dalam suatu negara kecil yang berdaulat untuk
melaksanakan pemerintahan oleh seorang amir di suatu wilayah
tertentu. Imarah dapat dipersamakan dengan suatu wilayah otonomi
yang memiliki pemerintahan yang mandiri dari pemerintahan pusat,
seperti wilayah provinsi dan sebagainya. Kata amir dari kata amira yang
berarti menjadi amir, pemimpin, orang yang memerintah, komandan,
kepala, dan raja. Secara istilah, amir adalah seorang penguasa yang
melaksanakan urusan.’

Ahlul halli wal ‘Aqdi

Secara bahasa, ahlul halli wal-aqdi berarti orang-orang yang
mempunyai wewenang untuk melonggarkan dan mengikat.
Sementara, secara istilah ahlul halli wal-aqdi adalah orang-orang
yang bertindak sebagai wakil umat untuk menyuarakan hati nurani
mereka, yang tugasnya antara lain memilih khalifah, imam, dan
kepala negara secara langsung. Ahlul halli wal'aqdi sering disebut
pula sebagai ahlul ihktiar (golongan yang berhak memilih), ulul amri
(orang yang memiliki dan ahli dalam suatu urusan), dan ahlu as-syura
(orang-orang yang ahli dalam musyawarah). Dalam konteks modern,
ahlul halli wal ‘aqdi sering diterjemahkan sebagai lembaga legislatif
(DPR/MPR) atau anggota dewan legislatif, karena mereka adalah
orang-orang yang memilki kecakapan dan kemampuan, serta telah
dipilih oleh rakyat untuk bermusyawarah dalam rangka menentukan
dan menyelasikan persoalan kaum muslimin (rakyat).'

7
8
9
1

J. Suyuthi Pulungan, Figh..., hIm.
Ahmad Warson Munawir, Kamus Al-Munawir, (Surabaya: Pustaka Progresif, 1999), hIm.
J. Suyuthi Pulungan, Figh..., hIm.

0 Mahmud Syaltut, Al-Islam aqidah wa Syariah, (Mesir: dar ul ‘ilmi lil-malayin, tt). Hlm.

210 4 Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



5.

Baiat (Teori Kontrak Sosial)

Baiat berasal dari kata baa yang berarti menjual, perjanjian, janji
setia atau saling berjanji."' Secara Istilah, baiat'? adalah ungkapan
perjanjian antara dua belah pihak yang seakan-akan salah satu pihak
menjual apa yang dimilikinya dan menyerahkan dirinya dan kesetianya
kepada pihak kedua secara ikhlas dalam hal urusanya.'® Artinya dalam
baiat terjadi penyerahan hak dan pernyataan ketaatan dan kewajiban
pihak pertama secara sukarela kepada pihak kedua. Pihak kedua pun
mempunyai hak dan kewajiban atas pihak pertama yang diterimanya.
Jadi pelaksanaan hak dan kewajiban antara dua pihak berlangsung
secara timbal balik. Teori baiat ini mirip dengan teori kontrak sosial
dalam ilmu politik, yang menyatakan seseorang atau sekelompok
manusia menyerahkan hak kekuasaan dirinya kepada seseorang atau
kepada lembaga yang disepakati.'*

~ % OE “0% P - /«L < /} /? A% Pre - ~5 ‘?
b el 855 AN I3 A Gyl ] S sml Sl )
z

/o.’v 507 ~ //\é ~ 76 o ~ O.f - s P e/\;zf < - <
Wl ade Ja Lﬁgj\ij&c@ SR VEERUNRY

-

F3

() e 3

Bahwasanya orang-orangyangberjanjisetia kepada kamu Sesungguhnya

wes o<

e

11

12

13
14

Orang yang berjanji setia Biasanya berjabatan tangan. Caranya berjanji setia dengan Rasul
ialah meletakkan tangan Rasul di atas tangan orang yang berjanji itu. jadi maksud tangan
Allah di atas mereka ialah untuk menyatakan bahwa berjanji dengan Rasulullah sama dengan
berjanji dengan Allah. jadi seakan-akan Allah di atas tangan orang-orang yang berjanji itu.
hendaklah diperhatikan bahwa Allah Maha Suci dari segala sifat-sifat yang menyerupai
makhluknya.

Pada bulan Zulkaidah tahun keenam Hijriyyah nabi Muhammad s.a.w. beserta pengikut-
pengikutnya hendak mengunjungi Mekkah untuk melakukan 'umrah dan melihat keluarga-
keluarga mereka yang Telah lama ditinggalkan. Sesampai di Hudaibiyah beliau berhenti

dan mengutus Utsman bin Affan lebih dahulu ke Mekah untuk menyampaikan maksud
kedatangan beliau dan kamu muslimin. mereka menanti-nanti kembalinya Utsman, tetapi
tidak juga datang Karena Utsman ditahan oleh kaum musyrikin Kemudian tersiar lagi

kabar bahwa Utsman Telah dibunuh. Karena itu nabi menganjurkan agar kamu muslimin
melakukan bai'ah (janji setia) kepada beliau. merekapun mengadakan janji setia kepada nabi
dan mereka akan memerangi kamu Quraisy bersama nabi sampai kemenangan tercapai.
perjanjian setia Ini Telah diridhai Allah sebagaimana tersebut dalam ayat 18 surat ini, Karena
itu disebut Bai'atur Ridwan. Bai'atur Ridwan Ini menggetarkan kaum musyrikin, sehingga
mereka melepaskan Utsman dan mengirim utusan untuk mengadakan perjanjian damai
dengan kaum muslimin. perjanjian Ini terkenal dengan Shulhul Hudaibiyah.

Ibn Manzur, Lisan al-Arab, (bairut: Dar Sadir, 1968), VIII: 26.

G.H. Sabine, A History of Political Thought, (New York: Collier Books, 1959), hlm. 398.

Senc Studec Tolam P 211
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



mereka berjanji setia kepada Allah. Tangan Allah di atas tangan
mereka, Maka barangsiapa yang melanggar janjinya niscaya akibat
ia melanggar janji itu akan menimpa dirinya sendiri dan barangsiapa
menepati janjinya kepada Allah Maka Allah akan memberinya pahala
yang besar. (QS al-Fath: 10)

0807 007 o - _

2 il Al Lomals 1SRN0 A e s 51 055
(\\\)(;)é;j\j;ﬁ\ji By

Sesungguhnya Allah Telah membeli dari orang-orang mukmin diri
dan harta mereka dengan memberikan surga untuk mereka. mereka
berperang pada jalan Allah; lalu mereka membunuh atau terbunuh. (Itu
Telah menjadi) janji yang benar dari Allah di dalam Taurat, Injil dan
Al Quran. dan siapakah yang lebih menepati janjinya (selain) daripada
Allah? Maka bergembiralah dengan jual beli yang Telah kamu lakukan
itu, dan Itulah kemenangan yang besar. (QS at-Taubah: 111)

C. PARADIGMA HUBUNGAN AGAMA DAN NEGARA
DALAM ISLAM

Secara sederhana, paradigma dimaknai sebagai cara pandang.
Sehingga paradigma mirip jenis kaca mata yang digunakan manusia,
hanya saja paradigma bukan kaca mata fisik, tetapi kaca mata batin,
persepsi, dan akal. Paradigma sangat menentukan apa yang menjadi
keyakinan manusia yang pada akhirnya menentukan prilaku mereka.
Sementara secara istilah, paradigma diartikan sebagai asumsi-asumsi
dasar (basic asumption) yang dimiliki oleh seorang intelectual sebagai
dasar pemahaman terhadap realitas.”” Sedangkan Jalaluddin Rahmat,
mengartikan paradigma sebagai “a constellation of beliefs, values, and
technicques shared by the members of a given scientific community”
(kumpulan keyakinan, nilai, dan aturan perilaku yang dianut oleh
kelompok tertentu).'® Dan menurut Thomas Kuhn, paradigma tidak
saja bersifat kognitif, tetapi juga normative. Artinya paradigma tidak
hanya sekedar persepsi batin, pemikiran, dan cara pandang manusia,

15 Masyhuri Imron, “Paradigma sosial dalam Persepsi Durkheim dan Max Weber,” Journal Ilmu
dan Budaya, No. 2, th. X, November 1987, hlm. 85.

16 Jalaluddin Rakhmat, Dahulukan Akhlaq di atas Figih, Bandung: Penerbit Mizan & Muthahhari
Press, 2007: 36-38.

212 ( Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



tetapi juga menyangkut nilai-nilai moral yang berkembang ditengah
masyarakat yang ikut serta mengkonstruksi pemahaman masyarakat
terhadap realitas.

Dalam pemikiran politik Islam, menurut kajian Prof. Din
Syamsuddin, paling tidak terdapat tiga paradigma tentang hubungan
Islam dan negara yang berkembang di kalangan kaum intelektual
Muslim atau ulama. Ketiga paradigma tersebut antara lain, yaitu
integralistik, simbiotik, dan sekularistik."”

Paradigma integralisrik

Paradigma ini berpandangan tentang kebersatuan antara
Islam dan Negara (integral). Dengan kata lain, Agama dan Negara,
dalam pandangan ini tidak dapat dipisahkan, wilayah agama juga
meliputi politik atau Negara. Untuk itu, pemerintahan negara harus
diselenggarakan atas dasar “kedaulatan ilahi” (divine soveragnity),
karena hal ini merupakan amanah agama.’® Islam tanpa Negara tidak
akan tegak, dan hokum-hukumnya tidak akan dapat direalisasikan,
karena Negara merupakan instrument penting untuk tegaknya
tatanan Islam. Demikian juga, suatu negara dimana masyarakat
Muslim bernaung dibawahnya, kalau Negara tidak menggunakan
hokum agama (Islam) sebagai rujukan di dalam menata dan mengurus
kaum muslimin, maka negara akan rusak dan salah arah dalam
mengurus kaum muslimin. Untuk itulah, paradigma ini memandang
bahwa pendirian Negara merupakan kewajiban syar’i yang harus
dilaksanakan, karena sebagai intrumen tegaknya agama. Negara
semacam ini menurut al-Maududi disebut sebagai teo-demokrasi,
karena konstitusi negara harus berdasarkan syariah, dan adanya
peluang bagi rakyat untuk memilih pemimpin negara.”

Dalam konteks modern, paradigma integralistik dianut oleh
beberapa negara Islam modern. Negara tersebut menyatakan
secara eksplisit bahwa konstitusi negara tersebut adalah Islam,
atau berdasarkan Al-Qur'an dan as-Sunnah. Contoh nyata aplikasi

17

18

19

M. Din Syamsuddin, “usaha Pencarian Konsep negara dalam Sejarah politik Islam”, Ulumul
Quran, No.2, Vol.IV, Th, 1993, hlm. 5

M. Din Syamsuddin, “usaha Pencarian Konsep negara dalam Sejarah politik Islam”, Ulumul
Quran, No.2, VolL.IV, Th, 1993, hlm. 5. Lihat juga Agus Miswanto, Negara Dalam Islam: Studi
Pemikiran Kenegaraan Syaikh Mahmud Syaltut , Yogyakarta: Faklutas Syariah IAIN sunan
Kalijaga, 1999), hlm. 18.

Abul Ala al-maududi, “political Theory of Islam”, dalam Khursid Ahmed (ed.), Islamic Law
and Constitution, (lahore: Islamic Publication Ltd, 1975) hlm. 243.

Senc Stude Tolam D) 213
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



paradigma integralsitik ini dalam konteks kenegaraan adalah Iran
dan Kerajaan Saudi Arabia. Sementara Muhammad bin Abdul wahab,
Syaikh Muhammad rasyid Ridha, dan Imam Khomeini, adalah
beberapa tokoh Intelektual Muslim yang sangat populer sebagai
pendukung gagasan integralistik tersebut.

2. Paradigma simbiotik

Paradigma ini memandang bahwa agama dan negara
berhubungan secara simbiotik, yaitu berhubungan timbal balik saling
memerlukan. Walaupun paradigma ini memandang bahwa negara
adalah bukan agama dan agama bukan negara, tetapi paradigma
ini berpandangan bahwa untuk bisa tegaknya negara yang baik
diperlukan prinsip-prinsip moral yang baik, dimana prinsip-prinsip
tersebut hanya ada dalam ajaran agama. Pengelola negara untuk dapat
mengelola negara dengan baik sangat bergantung dengan moralitas
yang menjadi pijakan dan keyakinan mereka. Untuk itulah agama
memainkan peran penting bagi terciptanya tatanan negara yang baik,
walaupun agama (Islam) tersebut tidak menjadi rujukan dan tidak
dilembagakan secara resmi bagi konstitusi negara.

Gagasan simbiosa agama dan negara ini dapat ditemukan dalam
beberapa karya pemikir islam klasik. Al-Mawardi dan al-Ghzali
merupakan dua tokoh terkenal dengan gagasan simbiosa tersebut.
Dalam karyanya, Al-Ahkam as-Sulthaniyah, Al-Mawardi menegaskan
bahwa kepemimpinan negara (imamah) merupakan instrumen untuk
meneruskan misi kenabian guna memelihara agama dan mengatur
dunia.”® Sementara itu, al-ghazali, dalam karyanya Ihya’ ‘Ulum ad-Din,
menjelaskan bahwa hubungan agama dan negara merupakan saudara
kembar, artinya sangat dekat dan saling bergantung. Agama adalah
dasar sementara sulthan (kekuasaan politik) adalah penjaganya.
Sesuatu yang tanpa dasar akan runtuh dan suatu dasar tanpa penjaga
akan hilang.”!

Implementasi paradigma simbiotik ini, dapat dilihat dari beberapa
negara Muslim yang tidak mendasarkan secara resmi konstitusinya
pada (agama) Islam atau Al-Quran dan Sunnah. Contoh kongkrit
negara-negara Muslim yang menerapkan paradigma simbiotik ini
adalah negara Indonesia, Malaysia, dan Mesir. Negara-negara tersebut

20 Abu al-hasan al-mawardi, Al-Ahkam as-Sulthaniyyah, (bairut: dar-alfikr,tt), hlm.5.
21 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya’ Ulum ad-Din, (Bairut: dar al-Fikr, 1995), I: 31.

214 ( Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



walaupun tidak menyebut secara eksplisit agama sebagai pijakan
konstitusi negara, tetapi nilai-nilai agama tetap menjadi acuan untuk
kehidupan bermasyarakat, berbangsa dan negara.

Paradigma Sekularistik

Paradigma ini mengajukan pemisahan antara agama dan
negara. Negara berdiri harus terlepas dari pengaruh agama sama
sekali, demikian juga sebaliknya agama juga harus terlepas dengan
negara sama sekali. Agama dalam paradigma ini hanya sebatas
urusan individual bukan menjadi urusan publik (negara), Islam
tidak menyinggung tentang pendirian suatu Negara, baik itu dalam
al-Quran maupun hadits. Islam lebih banyak menyinggung tentang
persoalan moral yang bersifat umum. Untuk itulah, posisi Islam dan
Negara sangat jelas, yaitu bahwa Islam diturunkan oleh Allah dalam
rangka untuk memperbaiki moralitas masyarakat manusia yang
bersifat umum apakah mereka itu memiliki Negara ataukah tidak.*

Paradigma sekularistik ini diintrodusir oleh para pemikir Islam
pada awal abad ke-20, yang mendapatkan pengaruh dari pemikiran
politik Barat modern. Para pemikir ini diantaranya adalah Ali
Abdurraziq,” Thaha Husain, Kemal Attaturk, dan Ziya Gokalb.
Pemikiran mereka ini menjadi kontroversial di dunia Islam, tidak
sedikit yang mengecam mereka, dan sebaliknya banyak pula yang
menyanjung pemikiran mereka. Dan pilar-pilar pemikiran mereka
banyak menjadi landasan bagi berdirinya negara Muslim modern
saat ini. Contoh kongkrit dari impelentasi paradigma sekularistik
ini adalah Negara Turki modern. Dan keberhasilan Turki dalam
melakukan pemisahan antara agama dan negara, memperkokoh
keyakinan sebagian intelektual muslim terhadap paradigma tersebut.
Ahmed Abdullah An-na'im dalam bukunya Islam dan negara sekular
merepresentasikan salah seorang contoh yang sangat yakin dengan
paradigma sekularisme bagi masyarakat muslim.

22

23

Abdullah Ahmed An-Naim, Islam Dan Negara Sekuler: Menegosiasikan Masa Depan Syariah,
Bandung: MIZAN, 2007.

Ali Abd Ar-Raziq menolak keras pendapat bahwa Nabi Muhammad SAW pernah mendirikan
negara Islam di Madinah. Menurutnya, nabi Muhammad adalah semata-mata utusan Allah,
bukan seorang kepala negara atau pemimpin politik. Lihat Ali Abd ar-raziq, Al-islam wa Ushul
al-hukm, (Bairut: TP, 1966), hlm. 42.

Senc Stude Tolam D) 215
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



D.

SISTEM PEMILIHAN KHALIFAH

Permasalahan politik yang pertama kali muncul sepeninggal
Rasulullah adalah siapakah yang akan menggantikan beliau sebagai
kepala pemerintahan dan bagaimana sistem pemerintahannya.
Masalah tersebut diserahkan kepada kaum muslimin. Rasul
mengajarkan suatu prinsip, yaitu musyawarah, sesuai dengan ajaran
Islam itu sendiri. Prinsip musyawarah ini, dapat dibuktikan dengan
peristiwa-peristiwa yang terjadi dalam setiap pergantian pimpinan
dari empat khalifah periode Khulafa’ al-Rasyidun, meski dengan versi
yang beragam.**

1) Pemilihan

Abu Bakar memangku jabatan khalifah berdasarkan pilihan yang
berlangsung sangat demokratis di Muktamar Tsagifah Bani Saidah,
memenuhi tata cara perundingan yang dikenal dunia modern saat
ini. Kaum Anshar menekankan pada persyaratan jasa (merit), mereka
mangajukan calon Saad ibn Ubadah. Kaum Muhajirin menekankan
pada persyaratan kesetiaan, mereka mengajukan calon Abu Ubaidah
ibn Jarrah. Sementara itu dari Ahlul Bait menginginkan agar Ali ibn
Abi Thalib menjadi khalifah atas dasar kedudukannya dalam Islam,
juga sebagai menantu dan karib Nabi. Hampir saja perpecahan terjadi
bahkan adu fisik. Melalui perdebatan dengan beradu argumentasi,

akhirnya Abu Bakar disetujui oleh jamaah kaum muslimin untuk
menduduki jabatan khalifah.

2) Penunjukan

Umar bin Khatab ditunjuk oleh Abu bakar atas persetujuan para
pemuka masyarakat dan jamaah kaum muslimin. Pada saat menderita
sakit menjelang ajal tiba, Abu Bakar melihat situasi negara masih
labil dan pasukan yang sedang bertempur di medan perang tidak
boleh terpecah akibat perbedaan keinginan tentang siapa yang akan
menjadi calon penggantinya, ia memilih Umar. Pilihannya ini sudah
dimintakan pendapat dan persetujuan para pemuka masyarakat pada
saat mereka menengok dirinya sewaktu sakit.

24

Abu Yasid, Figh Today: Fatwa Tradisonalis Untuk Orang Modern-Figh Politik, Surabaya:
Penerbit Erlangga,2009) hlm. 45

216  Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



3) Formatur

Usman ibn Affan dipilih dan diangkat dari enam orang calon
yang ditunjuk oleh Khalifah Umar saat menjelang ajalnya karena
pembunuhan. Umar menempuh cara sendiri yang berbeda dengan
cara Abu Bakar. J]a menunjuk enam orang calon pengganti yang
menurut pengamatannya dan pengamatan mayoritas kaum muslimin,
memang pantas menduduki jabatan khalifah. Oleh sejarawan Islam
mereka disebut Ahl al-Hall wa al-Aqd pertama dalam Islam. Merekalah
yang bermusyawarah untuk menentukan siapa yang menjadi khalifah.
Agar dalam bermusyawarah tidak terjadi draw (suara sama), maka
putranya yaitu Abdullah ibn Umar diminta ikut bermusyawarah
dengan syarat tidak boleh dipilih sebagai khalifah. Dalam pemilihan
lewat perwakilan tersebut Usman mendapatkan suara lebih banyak,
yaitu 3 suara untuk Ali dan 4 suara untuk Usman.

4) Baiat

Ali ibn Abi Talib tampil memegang pucuk pimpinan negara
di tengah-tengah kericuhan dan huru-hara perpecahan akibat
terbunuhnya Usman oleh kaum pemberontak. Khalifah Ali dipilih
dan diangkat oleh jamaah kaum muslimin di Madinah dalam suasana
yang sangat kacau, dengan pertimbangan jika khalifah tidak segera
dipilih dan diangkat, maka keadaan akan semakin bertambah kacau.
Meskipun ada golongan yang tidak menyukai Ali, tetapi tidak ada
orang yang ingin diangkat menjadi khalifah karena Ali masih ada, dan
dia adalah bintangnya Bani Hasyim.*

E. PRINSIP-PRINSIP KETATANEGARAAN DALAM
ISLAM

1. Prinsip al-Musawah dan al-ikha (Persamaan dan Persaudaraan)

Prinsip ini mengandung pengertian persamaan dan
persaudaraan.” Dalam sejarah kepemimpian Nabi Muhammad
di Madinah, prinsip persamaan dan persaudaraan ini oleh nabi

25 Siti Maryam, dkk, Sejarah Peradaban Islam, (Yogyakarta: LESFI, 2004), hlm

26 Prof. Dr. Muhaimin, MA, dkk, Kawasan dan Wawasan Studi Islam, (Jakarta: Pranada Media,
2007), hlm. 345-349.

Senc Stude Tobam D) 217
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



SAW dipraktekkan ketika ia menyusun piagam Madinah. Dimana
nabi mengakui adanya perbedaan latar belakang agama dan suku,
sehingga implikasinya ada hak dan kewajiban yang sama bagi
seluruh masyarakat. Islam menganut prinsip persamaan dihadapan
hukum dan penciptanya, yang menjadi pembedanya adalah kualitas
ketagwaan individu. Keberpihakan Islam pada prinsip persaudaraan
dan persamaan didasarkan pada tujuan yang hendak diraih yakni
adanya pengakuaan terhadap persaudraan semesta dan saling
menghargai diantara sesama umat manusia sehingga dapat tercipta
kehidupan yang toleran dan damai. Didalam al-Qurian dijelaskan
pada Q.S. al-Hujarat (49): 13

Gt STaz5 g5 S5 50 oSTals g o L
e i g st e 120581 ) 1556 BESs

g <

T

-

“Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seoranglaki-
laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu berbangsabangsa
dan bersuku-suku supaya kamu saling kenal mengenal. Sesungguhnya
orang yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang
paling bertakwa di antara kamu.Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui
lagi Maha Mengenal’.

Prinsip al-Amanah (akuntabilitas)

Dalam konteks kehidupan bernegara dan berbangsa, amanah
merupakan amanah rakyat yang diberikan kepada seorang pemimpin
untuk menjalankan roda pemerintah yang didalamnya terkandung
nilai-nilai kontrak sosial. Bagi pengemban amanah harus mampu
menjalankan titah rakyat sekaligus harus mampu menjadi pelayan
rakyat dan wajib hukumnya untuk berlaku adil. Prinsip ini harus
dipelihara dan dijalankan dengan penuh tanggung jawab bagi seorang
pemimpin dalam menjalankan roda pemerintahan. Pentingnya
prinsip ini dalam al-Quran dijelaskan dalam surat an-Nisa’ ayat (4):
58 Allah swt berfirman.

218 ( Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



“Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanat kepada
yang berhak menerimanya’.

Prinsip as-Salam (Perdamaian)

Kedamaian merupakan tujuan dari suatu negara. Islam sebagai
agama rahmatan lilalamin mengedepankan prinsip perdamaian
dalam segala aspek kehidupan, sesuai dengan tujuan risalah yang
dibawa oleh nabi Muhammad tersebut. Maka dalam doktrin politik
Islam prinsip perdamaian merupakan prinsip yang ditegakkan. Sesuai
dengan firman Allah swt dalam al-qur'an Q.S. al-Anfal (8):61.

< cas 070 [ Sy~

C“;m}\ jm 4.3\ \ éc 5 -9 j M ng
)

“Dan jika mereka condong kepada perdamaian, maka condonglah
kepadanya dan bertawakallah kepada Allah. Sesungguhnya Dialah

Yang Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui.”
Prinsip at-Tasamuh (Toleransi)

Sikap toleran merupakan sikap yang harus dimiliki oleh setiap
individu didalam kehidupan bernegara dan berbangsa, karena dalam
suatu negara akan terdiri dari berbagai macam agama, suku dan bahasa.
Kemajemukan atau pluralitas merupakan sunnah Allah. Sehingga
setiap individu harus mampu bersikap toleran terhadap keyakinan
orang lain. Prinsip ini berlaku universal, sikap saling menghargai dan
menghormati antar sesama warga negara bukan saja terhadap sesame
pemeluk Islam tetapi prinsip ini harus berlaku lintas agama dan suku.
Sesuai dengan firman Allah swt dalam Q.S. al-Kafirun (109): 6.

- f ° 3
2> 45 ps=inn o=
“Bagimu agama-mu, bagiku agamaku”
Prinsip al-huriyah (kebebasan)

Kebebasan berpendapat dan berekspresi merupakan bagian
dari hak azasi manusia yang harus dibiarkan tumbuh oleh suatu
pemerintahan. Secara fitrah manusia sudah dibekali dengan daya
intelektualitas dan kebebasan untuk memilih suatu keyakinan

Senc Studec Tolam P 219
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



serta kebebasan untuk berpikir. Dalam Islam prinsip kebebasan
dalam menentukan suatu keyakinan atau memeluk suatu agama
mendapatkan perhatian dalam al-Qur’an. Seperti dalam surat Q.S. al-
Baqarah (2):256 Allah swt berfirman.

(B e AN G853 ST Y
“Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama (Islam); sesungguhnya
telah jelas jalan yang benar daripada jalan yang sesat”.

Kebebasan dapat diperinci sebagai berikut, yaitu (1) Kebebasan
berfikir, agar manusia terbebas dari keraguan taqlid buta bahkan
Islam mendorong untuk bebas memikirkan tentang alam semesta,
tentang dirinya, tentang apa yang dilihat dan didengar. (2) Kebebasan
beragama, Islam memberikan kebebasan kepada manusia untuk
menganut agama yang dia kehendaki dan tidak seorangpun bisa
memaksa baik dengan kekerasan ataupun dengan cara halus untuk
berpindah agama, tidak ada paksaan dalam agama. (3) Kebebasan
menyatakan pendapat, berkaitan dengan hal-hal al-akhlaq al-karimah
dan kemaslahatan umum dalam rangka amar maruf nahi munkar
menjadi wajib. (4) Kebebasan menuntut ilmu, merupakan sebab
akibat dari kebebasan berpikir. Bahkan, menuntut ilmu menjadi suatu
kewajiban dalam keadaan tertentu yaitu apabila berkaitan dengan
ilmu-ilmu yang diistilahkan dengan fardhlu ain. Sedangkan ilmu
dikategorikan dengan fardlu kifayah, yaitu ilmu untuk kemaslahatan
masyarakat dan ilmu kategori kedua ini banyak macamnya dan terus
berkembang. Dan (5) Kebebasan memiliki harta, baik benda tetap
maupun benda bergerak dalam batas-batas yang dibolehkan dalam
tigh siyasah maliyah.”

6. Prinsip at-Tasyawur/as-Syura (musyawarah)

Prinsip musyawarah merupakan prinsip yang diajarkan oleh al-
Quran dan nabi Muhammad yang dijadikan etika politik didalam
kehidupan bernegara dan berbangsa yang menjadi media untuk
mufakat apabila terjadi perselisihan pendapat.® Melalui musyawarah

27 Dr. Yusuf Qardhawi, Sistem Masyarakat Islam dalam Al-Quran dan as-Sunnah, alih bahasa
Abdus Salam Syakur,Lc., (Solo: Citra Islami press, 1997), hlm.128

28 Kajian tentang syura yang cukup konprehensif dilakukan oleh Dr. Taufik Asy-Syawi, Syura
Bukan Demokrasi, (Jakarta: Gema Insani Press, 1997).

220 4 Ser Studi Tstam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



atau dialog, kekuasaan yang bersifat absolut atau otoriter akan dapat
diminimalisir. Karena dalam forum musyawarah setiap persoalan yang
menyangkut kepentingan publik atau umat bisa dicarikan solusinya
dan dipertimbangkan berdasarkan alasanalasan yang rasional.”

“"x!qaj\u_ctﬁsafgjr@www“ 5\
\;?J_Al\ ”’/‘i.é}\..uj ‘°’° S e hels Lf/\j/fd-f
(104) J}S}&\%@\ Sl e Bsesse

Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu berlaku lemah
Lembut terhadap mereka. sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati
kasar, tentulah mereka menjauhkan diri dari sekelilingmu. Karena
itu maafkanlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan
bermusyawaratlah dengan mereka dalam urusan itu[246]. Kemudian
apabila kamu Telah membulatkan tekad, Maka bertawakkallah kepada
Allah. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertawakkal
kepada-Nya. (QS Ali Imron: 159)

5 5 DS 1) s 5
(YA) &5y (A5 3

Dan (bagi) orang-orang yang menerima (mematuhi) seruan Tuhannya
dan mendirikan shalat, sedang urusan mereka (diputuskan) dengan
musyawarat antara mereka; dan mereka menafkahkan sebagian dari
rezki yang kami berikan kepada mereka. (QS al-Syura: 38)

7. Prinsip al-adalah (keadilan, keseimbangan, dan moderasi)

Prinsip ini mengandung pengertian penegakan keadilan.
Keadilan harus ditegakkan tanpa diskriminasi, penuh kejujuran dan
ketulusan serta integritas. Keadilan merupakan prinsip yang yang
sangat fundamental dalam kehidupan bernegara dan berbangsa, baik
dibidang hukum, ekonomi, politik dan budaya. Karena sikap adil
tersebut merupakan bagian dari pentingnya keberadaan suatu hukum

29 Dr. Yusuf Qardhawi, Sistem Masyarakat Islam dalam Al-Quran dan as-Sunnah, hlm. 136.

Senc Studec Tolam P 221
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



dan menjadi etika politik.*

5% V5 Lol 15EE 4 el S AT Gl G

153815 50 LS8 1IAENJass VT 6 o330 ld lee
OFLEE G s Al 5L Al

Hai orang-orang yang beriman, hendaklah kamu jadi orang-orang yang
selalu menegakkan (kebenaran) karena Allah, menjadi saksi dengan
adil. Dan janganlah sekali-kali kebencianmu terhadap sesuatu kaum,
mendorong kamu untuk berlaku tidak adil. Berlaku adillah, karena
adil itu lebih dekat kepada takwa. Dan bertakwalah kepada Allah,
sesungguhnya Allah Maha Mengetahui apa yang kamu kerjakan. (QS
al-Maidah: 8)

G 2285155 Ll I B 15555 & 25328 4 &)
F 2l &) 4 nimlig s ) &) J3R0G 1,852 4T 8
(o) oas aels

Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanat kepada
yang berhak menerimanya, dan (menyuruh kamu) apabila menetapkan
hukum di antara manusia supaya kamu menetapkan dengan adil.
Sesungguhnya Allah memberi pengajaran yang sebaik-baiknya
kepadamu. Sesungguhnya Allah adalah Maha mendengar lagi Maha
Melihat. (QS an-Nisa: 58)

8. Prinsip al-Thauh (Ketaatan)

T

Ketaatan adalah suatu hal yang sangat penting bagi tegaknya
sebuah pemerintahan yang baik dan teratur. Tanpa adanya kepatuhan
dan ketaatan dari seluruh elemen masyarakat dan juga penyelenggara
Negara, maka tidak akan terwujud Negara dan pemerintahan yang
baik (good governance).

S5 Gy Lals A LA AT Gl 1

30 Dr. Yusuf Qardhawi, Sistem Masyarakat Islam, hlm.144-149.

—w

G

222 4 Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



CU.SQ\ dj.w)\) ) L;\ ojbjﬁ 3 )\:: :)bréswa
(e9) )qu YA u\bj}-\!\ fﬁ’j\j aUJ\.a O

Hai orang-orang yang berzman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (nya),
dan ulil amri di antara kamu. Kemudian jika kamu berlainan pendapat
tentang sesuatu, Maka kembalikanlah ia kepada Allah (Al Quran) dan
Rasul (sunnahnya), jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan
hari kemudian. Yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik
akibatnya. (QS an-Nisa: 59)

POLITIK HUBUNGAN INTERNASIONAL

Politik hubungan internasional di dalam figh islam lebih dikenal
dengan istilah Siyasah al-Alaqah al-Duwaliyah atau al-alaqah ad-
duwaliyyah. Sementara ilmu yang berkenaan dengan hubungan
internasional tersebut dibahas dalam al- figh ad-duwaliyyah atau
al-ahkam ad-Duwaliyyah. Secara istilah, yang dimaksud dengan al-
figh ad-duwaliyah adalah ilmu yang membahas tentang hubungan-
hubungan antar negara di dalam Islam, baik menyangkut tentang
cara membangun hubungan, melakukan kerjasama atau perjanjian,
ataupun prinsip-prinsip etika, dan batasan-batasan hukum yang
diperbolehkan ketika terjadi peperangan.

Pembagian wilayah Dunia

Menurut perspektif figh siyasah (ad-duwaliyyah), negara-negara
yang ada di dunia dilihat dari sisi afiliasinya kepada Islam dan kaum
muslimin dapat dibagi dalam tiga kelompok,* yaitu al- alam al-Islami,
al-‘alam al-‘ahdi, dan al-alam al-harbi.**

1) Al-Alam Al-Islami (dunia Islam).

Al-alamul Islami adalah negara-negara baik secara idiologis-
konstitusional ataupun berdasarkan komunitas memiliki afiliasi
kepada Islam dan kaum muslimin yang sangat nyata. Al-‘Alam Islami

31 Istilah yang digunakan oleh para ulama pun bervariasi, ada yang menggunakan istilah dar,

seprti darul Islam, darul ‘ahdi, dan darul harbi. Ada juga ulama yang menggunakan istilah
wilayah, yaitu wilayatul islam, wilayatul ‘ahdi dan wilayatul harbi. Walaupun berbeda, tetapi
memiliki makna yang sama, yaitu wilayah (Negara).

32 Prof. HA. Djazuli, Figh Siyasah, (Jakarta: Prenada Media, 2007), hlm. 119.

Senc Studec Tolam ) 223
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



ini terdiri atas dua kelompok, yaitu:

a) Dawlah Islamiyah (Negara Islam), yaitu negara-negara yang
secara -idiologis-konstitusional menyatakan dirinya sebagai
negara Islam. Hal ini dinyatakan secara resmi melalui konstitusi
negara ataupun tertera dalam berbagai perundagan yang menjadi
rujukan utama dalam bermasyarakat dan negara. Untuk saat ini,
negara-negara yang menyatakan dirinya secara resmi sebagai
negara Islam adalah kerajaan Saudi Arabia, Republik Islam Iran,
dan Republik Islam Pakistan

b) Baldah Islamiyah (negeri muslim/negara-negara yang mayoritas
penduduknya beragama Islam) yaitu negara-negara yang
berdasarakan jumlah penduduk Muslimnya adalah mayoritas.
Negara-negara tersebut walaupun memilki penduduk Muslim
mayoritas, tetapi tidak secara eksplisit menyebutkan dalam
konstitusinya bahwa mereka adalah negara yang beradasarkan
asas Islam. Islam sebagai agama hanya difungsikan sebagai
basis moral kemasyarakatan. Islam mungkin menjadi salah satu
inspirasi dan sumber bagi pembentukan konstitusi negara atau
lainya, tetapi bukan satu-satunya.

2) Al-Alam al-‘Ahdi.

Al-Alam al-ahdi adalah Negara-negara di luar al-alam al-Islami
yang berdamai dengan Negara Islam dan juga kaum muslimnya.
Dalam hal ini, negara-negara Muslim wajib menjaga hubungan baik
dengan negara-negara tersebut, bahkan dapat menjalin kemitraan
strategis demi kebaikan bersama.

3) Al-‘Alam al-Harbi

Al-alam al-harbi adalah negara-negara yang mengambil sikap
permusuhan dengan negara-negera muslim. Dan permusuhan
tersebut diwujudkan dalam bentuk peperangan yang bersifat ofensif
kepada negara-negara Muslim. Dan tujuan peperangan tersebut
adalah dalam rangka untuk menumbangkan atau menduduki atau
mengambil sebagaian wilayah kaum muslim. Dalam hal ini, sikap
negara-negara muslim yang diajarkan oleh Islam adalah melawan
dalam rangka untuk mempertahankan diri (defensif). Dan ini menjadi
kewajiban bagi setiap muslim yang berada di wilayah tersebut untuk
berjuang melakukan perlawanan terhadap negara-negara pelaku
agresor tersebut.

224 Q Seri Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Pembagian dunia tersebut diatas bukanlah pembagian yang
permanen, artinnya bisa terjadi perubahan status dari Negara-negara
yang ada didunia tergantung kepada perubahan-perubahan yang
terjadi didalam negeri masing-masing.

Dasar-Dasar Siyasah Dauliyah
1) Kesatuan Umat Manusia (wihdatul ummah)

Meskipun manusia berbeda suku bangsa, warna kulit, tanah
air bahkan agama, akan tetapi merupakan satu kesatuan manusia
karena sama-sama makhluk Allah. Dengan demikian, perbedaan
antar manusia harus disikapi dengan pikiran yang positif untuk saling
memberikan kelebihannya masing-masing dan saling menutupi
kekurangan masing-masing. Untuk menetralisir dampak negative dari
kemajemukan kepentingan budaya manusia supaya tidak berkembang
menjadi ancaman bagi persatuan memperkokoh dan menghargai
Ukhuwah Insaniyah (persaudaraan manusia) maka muncul dasar
keadilan, persamaan, dan perilaku moral yang baik.

2) Al-‘Adalah (keadilan)

Hidup berdampingan dengan damai baru terlaksana apabila
didasarkan pada keadilan baik antara manusia maupun di antara
manusia maupun di antara berbagai Negara, bahkan perang pun
terjadi karena salah satu pihak merasa di perlakukan dengan tidak
adil. Oleh karena itu, ajaran islam meajibkan penegakkan keadilan
baik terhadap musuh sekalipun kita wajib bertindak adil.

3) Al-Musawah (persamaan)

Manusia memiliki hak-hak kemanusiaan yang sama, untuk
mewujudkan keadilan adalah mutlak mempersamakan manusia
dihadapan hukum kerjasama internasional sulit dilaksanakan apabila
tidak di dalam kesederajatan antar Negara dan antar bangsa. Adapun
perbedaan-perbedaan di antara manusia adalah perbadaan tugas
posisi dan fungsi masing-masing di dalam kiprah kehidupan mausia
di dunia.

4) Karunia Insaniyah (kehormatan manusia, human dignity)

Kerjasama internasional tidak mungkin dikembangkan tanpa
landasan saling hormat menghormati. Kehormatan inilah pada
gilirannya menumbuhkan harga diri yang wajar baik pada induvidu

Senc Studec Tolam ) 225
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



maupun pada komunitas Muslim dan non-muslim tanpa harus jatuh
kepada kesombongan individual atau nasionalisme yang ekstrim.

5) Tasamubh (toleransi)

Dasarinitidakmengandungartiharusmenyerah kepadakejahatan
atau memberi peluang kepada kejahatan. Sifat pemaaf merupakan
sesuatu yang sangat terpuji, sebaliknya sifat dendam merupakan
sesuatu sifat yang tercela. Kehidupan tidak bisa dikembangkan atas
dasar dendam, kebencian dan paksaan. Kehidupan bersama bisa
dibina dan dikembangkan atas dasar pemaaf, kasih saying dan dialog.

6) Kerjasama Kemanusiaan

Kesadaran akan perlunya kerjasama disepakati yang baik,
akan menghilangkan nafsu ermusuhan, dan saling berebut hidup.
Kehidupan individu dan antar bangsa akan harmonis apabila
didasarkan kepada kerjasama, bukan karena saling menghancurkan
yang satu terhadap yang lain.

7) Kebebasan, Kemerdekaan (al-huriyah)

Kebebasan yang dimaksudkan di sini, adalah hubungan antar
negara tersebut di dasarkan pada kebebasan dan kemerdekaan masing-
masing negara. Antara satu negara dengan negara lain tidak saling
mengintervensi kepentingan masing-masing negera bersangkutan,
lebih-lebih melakukan pemaksaan dan mendominasi antara satu
dengan yang lain.

8) Perilaku Moral yang Baik (al-akhlak al-karimah)

Perilaku moral yang baik merupakan dasar moral di dalam
hubungan antar manusia, antar umat dan antar bangsa di dunia ini,
selain itu prinsip ini diterapkan terhadap seluruh makhluk Allah
dimuka bumi, termasuk flora dan fauna,alam nabati dan alam hewani.

Hubungan Internasional Diwaktu Damai

Asas hubungan internasional adalah perdamaian dan saling
membantu dalam kebaikan. Dengan kata lain, damai adalah asas
pokok hubungan internasional dalam Islam. Dan subjek hukum
dalam hubungan internasional (siyasah dauliyah) adalah Negara.
Konsekuensi dari asas damai tersebut, hubungan antar satu negara
dengan negara lainya adalah saling membantu dalam kebaikan dan

226 4 Serc Studi Tstam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



menghormati. Untuk itu, maka:

1)

2)
3)

4)

Perang tidak dilakukan kecuali dalam keadaan darurat. Sesuai
dengan persyaratan darurat, hanya dilakukan seperlunnya
(tugadaru bigadariha).

Orang yang tidak ikut berperang tidak boleh di perlakukan
sebagai musuh.

Segera menghentikan peperangan apabila salah satu pihak
cenderung kepada damai.

Memperlakukan tawanan perang dengan cara manusiawi.

Pada saat situasi damai, negara-negara Islam dengan yang lainya

dapat melakukan kerjasama dan perjanjian dalam berbagai bidang
kehidupan yang menguntungkan kedua belah pihak. Dan segala
perjanjian yang sudah disepakati dan mengikat harus ditaati oleh
kedua belah pihak, sampai perjanjian tersebut dibatalkan. Dalam
perspektif Islam, suatu perjanjian itu menjadi sah dan mengikat
apabila memenubhi tiga syarat:

a.

Yang melakukan perjanjian memiliki kewenangan. Perjanjian
dianggap sah manakala yang melakukan adalah orang berwenang,
yakni memiliki kewenangan yang dilimpahkan (delegasikan)
kepadanya oleh otoritas negara yang bersangkutan. Kewenangan
disini juga termasuk kapabilitas individual untuk melakukan
perbuatan hukum yang sah menurut syara;, yaitu mukallaf (baligh
dan berakal).

Kerelaan. Perjanjian tidak boleh dipaksakan oleh salah satu
pihak, sementara pihak lain tidak ridha. Maka perjanjian yang
demikian itu tidak syah menurut syara’

Isi perjanjian dan obyeknya tidak dilarang oleh syariah.
Isi perjanjian tidak boleh menghalalkan yang haram, dan
mengharamkan yang halal.

Hubungan Internasional Di Waktu Perang

Peperangan antar satu negara dengan negara lain, dapat

disebabkan oleh banyak faktor, diantaranya adalah sebagai berikut:

a.

Perang untuk Mempertahankan Diri. Perang dilakukan karena
negara Islam diserang oleh negara lain dan kepentingan kaum
muslimin dan negara menjadi terancam. Perlawanan yang
bersifat diefensive ini adalah wajib dilakukan oleh negara dan
juga kaum muslimin dalam rangka untuk mempertahankan

Senc Stude Tobam ) 227
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



kedaulatan negara dari intervensi negara lain dan jatuhnya
kedaulatan negara ke negara lain.”

b. Perang dalam Rangka Dakwah. Perang juga bisa terjadi di dalam
rangka menjamin jalannya dakwah, artinya dakwah kepada
kebenaran dan keadilan serta kepada prinsip-prinsip yang mulai
tidak boleh di halangi dan ditindas oleh penguasa manapun.*

4.1. Etika dan Aturan perang

Tidak diperkenankan memasuki perang kecuali setelah
pengumuman/pernyataan perangdidalam waktuyangmemungkinkan
sampainnya berita itu pada musuh. Dalam kaitanya dengan perang
sudah terjadi dan berkecamuk, menurut Prof. Dr. Djazuli paling tidak
ada sepuluh perilaku mulia yang wajib dipegang oleh seorang muslim
di dalam peperangan dengan musubh, yaitu:

a) Dilarang membunuh anak-anak.

b) Dilarang membunuh wanita.

c) Dilarang membunuh orang yang sudah tua.

d) Dilarang memotong dan merusak pohon-pohon dan tanaman di
sawah dan ladang.

e) Dilarang membunuh binatang ternak.

) Dilarang menghancurkan gereja, biara, dan tempat beribadat.

g) Dilarang mencincang mayat musuh dan mayat binatang.

h) Dilarang membunuh pendeta dan para pekerja.

i)  Bersikap sabar, berani, dan ikhlas.

j)  Tidak melampaui batas.*

Menyangkut tawanan perang, Islam mengatur untuk tidak
sewenang-wenang (dhalim) kepada para tawanan, tetapi sangat
menekankan tentang nilai-nilai keadilan dan kemanusian. Tawanan
perang adalah orang-orang yang tertawan oleh musuh akibat
peperangan yang terjadi antar dua negara atau lebih. Tawanan perang
dapat dibagi ke dalam dua kelompok, yaitu:*

a) Tawanan perang wanita dan anak-anak. Mereka tidak boleh
dihukum, tetapi dilepaskan, atau ditukar dengan tawanan musuh.

33

34
35
36

Prof. H.A. Djazuli, Figh Siyasah: Implementasi Kemaslahatan Umat Dalam Rambu-Rambu
Syariat, (Jakarta: Kencana Prenada Group, 2007), hlm. 142-143.

Prof. H.A. Djazuli, Figh Siyasah, hlm. 144
Prof. H.A. Djazuli, Figh Siyasah, hlm. 149-150
Sulaiman Rasjid, Figh Islam, (Bandung: Sinar Baru Algensindo, 2005), hlm. 462-463.

228 4 Ser Studi Tstam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



4.2.

b) Tawanan laki-laki dewasa. Status hukum mereka diserahkan
kepada kebijaksanaan negara (penguasa) menurut kemaslahatan
yang ada, yaitu: (1) dihukum berat atau mati kalau sangat
membahayakan kepentingan negara dan kaum Muslimin; (2)
dibebaskan kalau tidak membahayakan kepentingan negara dan
kaum muslimin; (3) ditukar dengan tawanan musuh atau harta
negara yang jatuh ke tangan musuh. (4) dihukum penjara.

Persiapan dan Organisasi Ketentaraan

Di dalam Islam, peperangan itu bersifat defensif, namun hal
ini tidaklah berarti tidak ada persiapan diri dalam meghadapi
musuh, agar apabila terjadi serangan kilat, kaum muslimin telah
siap meghadapinya, dan apabila musuh tahu bahwa kaum muslimin
selalu siap mempertahankan bangsa dan negarannya maka mereka
akan berfikir beberapa kali untuk melakukan serangan. Untuk
itulah, organisasi ketentaraan perlu dilakukan dengan baik. Karena
kecanggihan organisasi ketentaraan sangat membantu dalam
mencapai kemenangan terhadap musuh. Disamping itu, organisasi
yang baik juga dapat memberikan pengaruh yang positif bagi semangat
tentara (mujahid) di medan perang.”’” Dalam sejarah Islam, organisasi
ketentaraan telah diorganisasikan semenjak zaman rasulullah, dan
pencapaian sistematis pada zaman Umar Ibn Al-Khathab. Pada era
Umar ini ketentaraan dibagi menjadi dua yaitu: 1) Murtaziqgah, yaitu
tentara yang digaji oleh pemerintah, 2) Mutathowiah, yaitu tentara
yang atas kesadaran sendiri (sukarelawan).’®

Penghentian Peperangan dan Penyelesaian Persengketaan

Sengketa antar negara dimungkinkan terjadi antar negara-negara
Muslim atau negara-negara muslim dengan negara lainya. Untuk
menyelesaikan persengketaan, Islam mengajarkan beberapa cara
sebagai instrumen untuk mengakhiri konflik yang ada. Instrumen
tersebut adalah sebagai berikut:

a. Perwasitan (hakam). Perwasitan ini dapat terlaksana manakala
kedua belah pihak sepakat untuk menunjuk wasit yang mana
masing-masing pihak rela menyerahkan masalah sengketanya

37 Prof. H.A. Djazuli, Figh Siyasah, hlm. 152-154.
38 Prof. H.A. Djazuli, Figh Siyasah, hlm. 154.

Senc Studec Tolam P 229
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



kepada wasit yang mereka tunjuk dan mereka setujui.”

b. Pengadilan Internasional. ~Suatu persengketaan dapat
diselesaikan dengan cara diajukan ke pengadilan internasional,
yaitu pengadilan yang mengadili persengketaan antar bangsa dan
mampu memaksakan keputusannya untuk ditaati oleh Negara
yang bersangkutan.®

c. Perundingan. Perundingan juga merupakan cara yang dapat
dilakukan untuk mengakhiri konflik yang terjadi.

Dan persengketan dapat menjurus kepada konflik bersenjata
(peperangan), manakala tidak ditangani secara baik dan bijak. Tentu
saja, peperangan antar negara tidak mungkin terjadi secara terus
menerus, pasti peperangan itu ada akhirnya. Di dalam figh siyasah,
penghentian peperangan dapat dilakukan dengan beberapa cara,
yaitu: 1) Peperangan dapat berhenti karena telah tercapainnya tujuan
perang, yaitu menangnya salah satu pihak, 2) Perjanjian damai antara
kedua belah pihak yang berperang. Dan perjanjian damai dapat
berbentuk perjanjian sementara, perjanjian abadi, dan perjanjian
keamanan.*

PERSOALAN-PERSOALAN POLITIK ISLAM
KONTEMPORER

Kepemimpinan Wanita

Persoalan kepemimpinan wanita, masih menjadi perdebatan di
kalangan para ulama Islam hingga saat ini. Para ulama terbelah ke
dalam tiga kelompok, yaitu (1) kelompok fundamentalis-leteralis, (2)
kelompok tradisional, dan (3) kelompok modernis-kontekstual.

1) Wanita Tidak Memiliki Hak Dalam Kekuasaan Politik

Pandangan ini pada umunya dianut oleh kaum fundamentalis dan
literalis. Mereka menggunakan nash-nash baik al-Quran maupun as-
Sunnah dengan pemahaman yang bersifat literalis, bukan kontekstual,
sehinga mereka berkesimpulan kaum wanita tidak memiliki otoritas
kepemimpinan. Berikut ini alasan-alasan mereka:

39
40
41

Prof. H.A. Djazuli, Figh Siyasah, hlm. 166-168. Lihat juga QS Albaqarah: 143.
Prof. H.A. Djazuli, Figh Siyasah, hlm. 168-170. Lihat QS al-hujurat: 9.
Prof. H.A. Djazuli, Figh Siyasah, hlm. 160-163.

230 4 Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



1) Kepemimpinan wanita akan menimbulkan kerugian.*

2) Laki-laki sudah ditetapkan sebagai pemimpin wanita.*’

3) Tidak ada Nabi dan Rasul wanita. Nabi dan Rasul adalah refleksi
dari pemimpin, baik dalam skala besar maupun dalam skala
kecil, dan suka atau tidak suka, mereka adalah contoh, pedoman
atau acuan bagi manusia lainnya.

4) Imam dalam sholat tidak boleh wanita, kecuali makmumnya juga
wanita (berdasarkan pendapat Imam Hanafi, Syafi’l, Hambali
dan Ja'fari/ Imammiah).

5) Wanita ketika sholat berjamaah menduduki shaf paling
belakang.**

6) Wanita kurang akal dan agama.*

7) Wanita tidak dapat menikahkan dirinya, tetapi harus dengan
wali.*

8) Wanita mengalami haidh, hamil, melahirkan, dan menyusui.”’

9) Wanita menurut tabiatnya cenderung pada kerusakan.*

42

43
44

45

46

47

48

Hal ini di dasarkan pada suatu riwayat yang berasal dari Abu Bakrah: “Tatkala ada berita
sampai kepada Nabi shallallahu alaihi wa sallam bahwa bangsa Persia mengangkat putri Kisro
(gelar raja Persia dahulu) menjadi raja, beliau shallallahu alaihi wa sallam lantas bersabda,
“Tidak akan bahagia suatu kaum apabila mereka menyerahkan kepemimpinan mereka
kepada wanita”.” (HR. Bukhari no. 4425)
«,bﬁ\rﬁf\y)wc@&»Ju@jwr@;\;\u»wu&m\ éﬂjmm\y Am_)}.:;ésu
QS an-Nisa'[4]: 4

Hal ini di dasarkan pada suatu riwayat, Rasulullah shallallahu alaihi wa sallam bersabda:
“Sebaik-baik shof untuk laki-laki adalah paling depan sedangkan paling jeleknya adalah paling
belakang, dan sebaik-baik shof untuk wanita adalah paling belakang sedangkan paling jeleknya
adalah palmg depan.” (HR. Muslim no. 440)

G5l sy Wsl i) Gl i85 s Ty W1 el Gsis 2

Hal im didasarkan pada suatu riwayat, Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam bersabda:
“Tidaklah aku pernah melihat orang yang kurang akal dan agamanya sehingga dapat
menggoyangkan laki-laki yang teguh selain salah satu di antara kalian wahai wanita.” (HR.
Bukhar1 no. 304)

Rasulullah shallallahu alaihi wa sallam bersabda: “Tidak ada nikah kecuali dengan wali”

(HR. Abu Daud no. 2085, Tirmidzi no. 1101 dan Ibnu Majah no. 1880. Syaikh Al Albani
mengatakan bahwa hadits ini shohih).

&% ey

"Allah Taala berfirman:“Dan perempuan-perempuan yang tidak haid lagi (monopause) di
antara perempuan-perempuanmu jika kamu ragu-ragu (tentang masa iddahnya), maka masa
iddah mereka adalah tiga bulan; dan begitu (pula) perempuan-perempuan yang tidak haid. Dan
perempuan-perempuan yang hamil, waktu iddah mereka itu ialah sampai mereka melahirkan
kandungannya. Dan barangsiapa yang bertakwa kepada Allah, niscaya Allah menjadikan
baginya kemudahan dalam urusannya.(QS. Ath Tholaq: 4)

Rasulullah shallallahu alaihi wa sallam bersabda: “Nasehatilah wanita untuk berbuat baik
karena sesungguhnya mereka diciptakan dari tulang rusuk.Bagian yang paling bengkok dari

Senc Studec Tolam P 231
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



10) Wanita mudah putus asa dan tidak sabar. Contoh kongkrit
menurut pendapat ini, adalah pada saat kematian dan datangnya
musibah, para wanita sering melakukan perbuatan yang terlarang
dan melampaui batas seperti menampar pipi, memecah barang-
barang, dan membanting badan. Padahal seorang pemimpin
dituntut memiliki sifat sabar dan tabah.

2) Wanita Memiliki Hak Terbatas dalam Kekuasaan politik

Pandangan ini merupakan pandangan umum ulama islam
klasik. Menurut mereka, perempuan bisa menduduki semua jabatan
politik, kecuali kepemimpinan agung (imamatul ‘udhma). Sedangkan
untuk kekuasaan yang cakupannya lebih terbatas, semisal pemimpin
daerah, keabsahan kepemimpinan wanita masih menjadi perdebatan
para ulama. Perbedaan ini, dilatarbelakangi adanya perbedaan sudut
pandang dalam menilai kepemimpinan semacam ini, apakah termasuk
bagian dari kekuasaan, persaksian, ataukah fatwa.*

a. Imam Ahmad, Imam Malik, dan Imam Syafi’i

Mereka berpendapat bahwa wanita tidak berhak menjadi
pemimpin, meski dalam lingkup yang lebih terbatas. Sebab,
bagaimanapun juga, menjadi pemimpin, baik dengan kekuasaan
luas maupun terbatas, pada hakikatnya sama. Yang membedakan
hanyalah wilayah kekuasaannya semata. Padahal, Rasulullah jelas-
jelas melarang seorang wanita menjadi pemimpin.

b. Abu Hanifah

Beliau berpendapat bahwa wanita dapat menjadi penguasa dalam
urusan harta. Beliau berpandangan, ketika wanita diperbolehkan
memberikan kesaksian dalam urusan harta, berarti memberikan
keputusan dalam wilayah tersebut juga sudah semestinya
diperbolehkan.*

49

50

tulang rusuk tersebut adalah bagian atasnya. Jika engkau memaksa untuk meluruskan tulang
rusuk tadi, maka dia akan patah. Namun, jika kamu membiarkan wanita, ia akan selalu
bengkok, maka nasihatilah dia.” (HR. Bukhari no. 5184)

J5s 1 8553 3y k5508 Al 255 BB AT LB 3 1% 581 B gl e GRS B T LIS LD
Dr. Yusuf Qardhawi, Sistern Masyarakat Islam dalam Al-Quran dan as-Sunnah, alih bahasa
Abdus Salam Syakur,Lc., (Solo: Citra Islami press, 1997), hlm.329.

Dr. Yusuf Qardhawi, Sistem Masyarakat Islam .., hlm. 329.

232 { Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



c.  Ibn Jarir al-Thabariy

Beliau memiliki pandangan yang lebih longgar dalam
permasalahan ini. Beliau berpendapat bahwa wanita dapat menjadi
pemimpin daerah secara mutlak dalam semua hal. Dalam pandangan
beliau, kepemimpinan semacam ini, identik dengan fatwa. Padahal,
Rasululldh sendiri merestui dan melegalkan seorang wanita untuk
memberikan fatwa, sebagaimana sabda yang beliau sampaikan.
“Ambillah separuh ajaran agama kalian dari Khumayrd' ini”
Prinsipnya, menurut beliau, setiap orang yang memiliki kredibilitas
untuk menengahi pertikaian atau persengketaan di antara manusia,
(tanpa memandang jenis kelamin, laki-laki atau perempuan) maka
keputusan hukumnya legal dan sah, kecuali hal-hal yang memang
telah diputuskan oleh ijmak, yaitu masalah kepemimpinan besar (al-
imamah al-kubra).

3) Wanita Memilik hak yang sama dengan Kaum laki-laki dalam
masalah kekuasaan politik.

Pandangan ini banyak dikemukakan oleh para ahli kontemporer,
dan sekaligus membantah pandangan kaum fundamentalis yang
menolak sama sekali kepemimpinan wanita, dan pandangan kaum
tradisionalis yang melihat perempuan memiliki hak terbatas dalam
masalah politik. Menurut mereka pembacaan yang bersifat literalis-
tektual terhadap nash baik al-qur’an dan as-sunnah, sudah tidak
sejalan dengan semangat wahyu dan realitas kontemporer. Yang perlu
dikembangkan adalah pembacaan kontekstual, sehingga penafsiran
misogenis terhadap perempuan ditinggalkan. Pandangan tersebut
banyak didukung oleh para ulama-ulama Muslim dan aktivis feminis
Muslim yang sangat peka terhadap isu gender dan persamaan
hak antara wanita dan pria. Mereka ini misalnya Fatima Mernisi
dari Maroco, Qosim Amin dari Mesir, Amina Wadud, KH. Husein
Muhammad, Prof. Dr. Siti Musdah Mulia, Dr. Ruhaini Dzuhayatin,
Budhy Munawar Rahman,dan lain-lain.

Menurut paradigma ini, bahwa kepatuhan kepada Allah
Swt, antara laki-laki dan perempuan tidak ada perbedaan. Secara
substantif, Allah memberi beban yang sama antara kaum lelaki dan
perempuan. Dengan kata lain, setiap lelaki dan perempuan sama-
sama memiliki kewajiban patuh kepada Allah. Konsekuensi dari
sistem ilahi ini adalah bahwa masing-masing lelaki dan perempuan

Senc Studec Tolam ) 233
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



bersama dan setara dalam keseluruhan Hak Asasi Manusia, tanpa
diskriminasi. Diantara hak-hak tersebut adalah: (1) Hak hidup, (2)
Hak kemerdekaan, (3) Hak kepemilikan, (4) Hak dalam lapangan
ekonomi, (5) Hak berpolitik, dan (6) Hak-hak sosial.”!

Islam meletakan kemuliaan laki-laki dan perempuan atas dasar
realitas kemanusiaan, yaitu bahwa kaum lelaki dan perempuan
setara. Kesetaran kemuliaan ini terjadi manakala dibingkai oleh
ketakwaan dan amal saleh. Oleh karena itu, laki-laki dan perempuan
saling berbagi tugas dan pekerjaan yang seimbang dalam hal resiko
dan kepentingannya, dalam rangka menegakkan kehidupan dan
memeliharanya.*

Oposisi Dalam Islam
1) Pengertian dan Fungsi Oposisi

Oposisi berasal dari bahasa Inggris opposition dan bahasa Latin,
oppositus, opponere, yang bermakna memperhadapkan, membantah,
menyanggah, dan menentang. Di dalam Islam, istilah oposisi dikenal
dengan istilah “muaradhoh” yang berarti berhadap-hadapan,
mencegah, berbeda, menjauhi, membatalkan dengan perkataan, dan
persaingan. Sementara itu, dalam kehidupan politik, bila ada dua
pihak yang berlawanan, maka biasanya terjadi antara pihak yang
berkuasa dan pihak yang tidak berkuasa. Pihak yang kedua inilah,
yang tidak memegang kekuasan, disebut dengan kelompok oposisi.
Dalam bahasa politik definisi oposisi adalah partai yang memiliki
kebijakan atau pendirian yang bertentangan dengan garis kebijakan
kelompok yang menjalankan pemerintahan.”

Dalam wacana politik Islam, oposisi (muaradhah) di tinjau dari
dua aspek yaitu doktrin kultural dan institusi struktural. Pada doktrin

51

52
53

Siti Ruhaini Dzuhayatin, dkk, Rekonstruksi Metodologis Wacana Kesetaraan Gender dalam
Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002)

Surwandono, Pemikiran Politik Islam, Yogyakarta: LPPI, 2001) hlm. 27.

Dalam demokrasi, oposisi dianggap sesuatu yang sangat diperlukan, sehingga oposisi dalam
parlemen melembaga secara resmi. Sebab oposisi menjalankan suatu fungsi yang sangat vital
dan penting yaitu check and balances, mengontrol pemerintah yang didukung mayoritas,
menguji kebijakan pemerintah dengan menunjukkan titik-titik kelemahannya, mengajukan
alternatif. Pengalaman historis menurut sejarawan Inggris, Lord Action membuktikan
bahwa manusia yang mempunyai kekuasaan cenderung menyalahgunakan kekuasaannya,
dan manusia yang mempunyai kekuasaan tak terbatas pasti akan bersikap otoriter dan
menyalahgunakannya. Oleh karenanya perlu dibatasi dengan hokum, pembatasan kekuasaan,
dan kontrol oleh oposisi.

234 Q Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



kultural menekankan bahwa oposisi adalah bukan lagi sekedar hak
asasi, melainkan kewajiban syar’iah dan tanggung jawab moral.
Umat Islam dianjurkan untuk menjadi oposisi yang loyal, konstruktif
dan reformatif. Hal ini berkaitan dengan amar maruf nahi munkar
(nasihat menasihati dan mencegah kemunkaran).”* Adapun dasar-
dasar semangat itu dapat dikutip melaui Al-Quran dan Al-Hadist.
Allah SWT Berfirman:”Mereka satu sama lain tidak saling melarang
tindakan mungkar yang mereka perbuat. Sesungguhnya amat
buruklah apa yang selalu mereka perbuat itu”. (QS.Al-Maidah: 79).

2) Prinsip-prinsip Oposisi dalam Islam

Oposisi merupakan kewajiban moral bagi setiap orang yang
beriman. Tawashou bilhaqqi tawashou bisshobri, saling berwasiat
dalam kebenaran dan kesabaran adalah sebagai sesuatu yang tidak
dapat dipisahkan dengan iman dan amal sholeh (QS. Al-Asr [103]:
3), serta semangat amar maruf nahi mungkar.®® Rasulullah SAW
bersabda:

“Kalian benar-benar serius melakukan amar makruf nahi
mungkar atau Allah benar-benar akan kuasakan orang-orang jahat
atas kalian, lalu orang-orang terbaik kalian berdoa (istighotsah) dan
tidak akan dikabulkan.” (HR.Tirmidzi, Tabrani, Bazzar)

“Penghulu para syuhada adalah Hamzah bin Abdul Muthalib
dan orang yang menghadapi penguasa lalim dengan memerintahkan
kebaikan dan mencegahnya dari kemungkaran, lalu penguasa itu
membunuhnya.” (HR. Hakim)

“Menyatakan kebenaran kepada penguasa yang lalim merupakan
jihad yang paling utama.” (HR. Ibnu Majah).

Adapun etika oposisi yang harus dipegang oleh semua pihak
adalah etika amar maruf dan nahi mungkar, di samping etika
perbedaan mendapat (adabul Ikhtilaf). Karena, tujuan oposisi adalah
meluruskan, memberikan hasil positif, dan memperbaiki bukan

54 Fahmi Huwaidi, Demokrasi, Oposisi, Dan Masyarakat Madani, (Bandung: Mizan, 1999).

55 Oposisi menurut Islam berorientasi kepada kepentingan umat, mengutamakan penumpasan
kemungkaran dan mendidik umat untuk berterus terang, jujur, dan berprinsip. Kaedah
fighiah mengatakan, Dar’ul mafasid muqaddamun ala jalbil mashalih, menolak kerusakan
lebih diutamakan ketimbang keinginan mendapatkan kemaslahatan. Karena kerusakan
itu jelas dampaknya, sedangkan kemaslahatan baru dalam bentuk cita-cita. Dalam
implemnetasinya, para sahabat bersama Rasulullah Saw dan generasi salaf sangat komit
dengan doktrin oposisi yang dijiwai semangat amar ma’ruf nahi munkar ini, dan hal itu bukan
menjadi hal yang tabu serta asing bagi budaya sosial politik mereka.

Senc Studec Tolam ) 235
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



menjatuhkan. Landasan-landasan moral oposisi adalah sebagaimana

yang dirangkum Yusuf Al-Qardhawi dalam Figh Ikhtilaf-nya adalah:

1. Ikhlas karena Allah serta demi kemaslahatan umat dan bangsa
bukan karena nafsu.

2.  Meninggalkan fanatisme terhadap individu, partai maupun

golongan.

Berprasangka baik dan positif thinking terhadap orang lain.

Tidak menyakiti dan mencela.

Menjauhi debat kusir dan ngotot tanpa argumentasi logis.

Dialog dengan cara sebaik-baiknya.*

Bersikap adil dalam menilai dan bersikap.

Memperhatikan skala prioritas (strata bobot penting masalah)

masalah dan memakai figh muwazanah (Pertimbangan masak

sisi maslahat dan madharat).

9. Mengedepankan persatuan dan menjauhi perpecahan.

10. Arif, dewasa dan bijaksana serta mampu mengontrol emosi (QS.
An-Nahl:125)

Bahwa dengan kehadiran oposisi masalah accountability
(pertanggungjawaban) akan lebih diperhatikan pemerintah.
Kehadiran oposisi membuat pemerintah harus selalu menerangkan
dan mempertanggungjawabkan mengapa suatu kebijaksanaan
diambil, apa dasarnya, apa pula tujuan dan urgensinya, dan dengan
cara bagaimana kebijaksanaan itu akan diterapkan.

PN W

3. Demokrasi Dalam Islam

Demokrasi, secara bahasa berasal dari bahasa Yunani, yaitu
demos dan kratos. Demos bermakna rakyat, sementara kratos berarti
pemerintahan. Sehingga demokrasi sering dimaknai pemerintahan
dari rakyat, oleh rakyat, dan untuk rakyat. Berangkat dari paradigma
tersebut, kemudian demokrasi menjadi wacana umum yang
diperdebatkan di dunia Islam. Pro dan kontra tak terhindarkan,
bahkan hingga saat ini masih ada yang mempersoalkan demokrasi
walaupun secara praktis conditio sine quo non, konsep tersebut sudah
banyak diadopsi oleh masyarakat muslim.”’

56 Dr. Yusuf al-Qardhawi, Figh Perbedaan Pendapat Antar Sesama Muslim: Memahami
Perbedaan yang dibolehkan dan Perpecahan yang dilarang, Alih bahasa Aunur Rafiq S.T, Lc.
(Jakarta: Robbani Press, 2007), hlm. 211-286.

57 John L. Esposito dan John O. Voll, Demokrasi Di Negara-Negara Muslim: Problem Dan

236 4 Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



1) Penentang Demokrasi Barat

a) Al-Maududi

Demokrasi adalah buatan manusia sekaligus produk dari
pertentangan Barat terhadap agama sehingga cenderung sekuler.
Karenanya, al-Maududi menganggap demokrasi modern (Barat)
merupakan sesuatu yang bersifat syirik. Menurutnya, Islam menganut
paham teokrasi (berdasarkan hukum Tuhan).

b) Mohammad Igbal

Menurutnya, demokrasi yang merupakan kekuasaan dari rakyat,
oleh rakyat, dan untuk rakyat telah mengabaikan keberadaan agama.
Karenanya, Islam tidak dapat menerima model demokrasi Barat
yang telah kehilangan basis moral dan spiritual. Atas dasar itu, Igbal
menawarkan sebuah konsep demokrasi spiritual yang dilandasi oleh
etik dan moral ketuhanan Lalu, beliau menawarkan sebuah model
demokrasi sebagai berikut:
Tauhid sebagai landasan asasi.
Kepatuhan pada hukum.
Toleransi sesama warga.
Tidak dibatasi wilayah, ras, dan warna kulit.
Penafsiran hukum Tuhan melalui ijtihad.

NAIR ol

¢) Muhammad Imarah

Dalam demokrasi, kekuasaan legislatif (membuat dan
menetapkan hukum) mutlak berada di tangan rakyat. Sementara,
dalam sistem syura (Islam) kekuasaan merupakan wewenang Allah.
Wewenang manusia hanyalah menjabarkan dan merumuskan hukum
sesuai prinsip yang digariskan Tuhan serta berijtihad untuk sesuatu
yang tidak diatur oleh ketentuan Allah. Jadi, Allah berposisi sebagai
al-Syari” (legislator) sementara manusia berposisi sebagai faqth (yang
memahami dan menjabarkan) hukum-Nya. Allah befirman “Ingatlah,
menciptakan dan memerintah hanyalah hak Allah. Maha Suci Allah,
Tuhan semesta alam”. (Al-ATaf: 54).

2) Pendukung Demokrasi

1) Yusuf al-Qardhawi
Menurut beliau, substansi demokrasi sejalan dengan Islam. Hal

Prospek, alih bahasa Rahmani Astuti, (Bandung: Mizan, 1999). Lihat juga, John L. Esposito,
Islam dan Politik, alih bahasa HM Joesoef Sou’yb, (Jakarta: Bulan Bintang,1990).

Senc Stude Tolam ) 237
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



ini bisa dilihat dari beberapa hal, misalnya:

a.

2)

Dalam demokrasi proses pemilihan melibatkkan banyak orang
untuk mengangkat seorang kandidat yang berhak memimpin
dan mengurus keadaan mereka.

Usaha setiap rakyat untuk meluruskan penguasa yang tirani juga
sejalan dengan Islam. Bahkan amar makruf dan nahi mungkar
serta memberikan nasihat kepada pemimpin adalah bagian dari
ajaran Islam.

Pemilihan umum termasuk jenis pemberian saksi. Karena itu,
barangsiapa yang tidak menggunakan hak pilihnya sehingga
kandidat yang mestinya layak dipilih menjadi kalah dan suara
mayoritas jatuh kepada kandidat yang sebenarnya tidak layak,
berarti ia telah menyalahi perintah Allah untuk memberikan
kesaksian pada saat dibutuhkan.

Penetapan hukum yang berdasarkan suara mayoritas juga tidak
bertentangan dengan prinsip Islam.

Jugakebebasan pers dan kebebasan mengeluarkan pendapat, serta
otoritas pengadilan merupakan sejumlah hal dalam demokrasi
yang sejalan dengan Islam.™

Salim Ali al-Bahnasawi
Menurutnya, sisi baik demokrasi adalah adanya kedaulatan rakyat

selama tidak bertentangan dengan Islam. Sementara, sisi buruknya
adalah penggunaan hak legislatif secara bebas yang bisa mengarah
pada sikap menghalalkan yang haram. Karena itu, ia menawarkan
adanya islamisasi demokrasi sebagai berikut:

a.

b.

Menetapkan tanggung jawab setiap individu di hadapan Allah.
Wakil rakyat harus berakhlak Islam dalam musyawarah dan
tugas-tugasnya

Mayoritas bukan ukuran mutlak dalam kasus yang hukumnya
tidak ditemukan dalam Alquran dan Sunnah (al-Nisa 59) dan
(al-Ahzab: 36).

Komitmen terhadap Islam terkait dengan persyaratan jabatan
sehingga hanya yangbermoral yang duduk di parlemen.

Inilah ketentuan dalam Islam mengenai demokrasi persepektif

58 Dr. Yusuf Al-Qardhawi, Meluruskan Dikotomi Agama dan Politik: bantahan Tuntas terhadap
Sekularisme dan Liberalisme, alih bahasa Khairul Amru harahap, (Jakarta: pustaka al-Kaustsar,
2008), hlm 186-194.

238 1

Senc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



dalam figih Islam. Demokrasi adalah buatan manusia sekaligus
produk dari pertentangan Barat terhadap agama sehingga cenderung
sekuler. Menurutnya, demokrasi yang merupakan kekuasaan dari
rakyat, oleh rakyat, dan untuk rakyat telah mengabaikan keberadaan
agama. Karenanya, Islam tidak dapat menerima model demokrasi
Barat yang telah kehilangan basis moral dan spiritual. Atas dasar itu,
Islam menawarkan sebuah konsep demokrasi spiritual yang dilandasi
oleh etik dan moral tetapi demokrasi bila dijalankan dengan benar
menurut syariat Islam akan membawa kebaikan terhadap bangsa dan
negara ataupun masyarakat luas.

Senc Studec Tolam P 239
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



240 4 Sex Studi Tstam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Bab 10

PRANATA JINAYAH

A. DEFINISI TINDAK PIDANA (JARIMAH)

Dalam hukum Islam, tindak pidana (delik, jarimah) diartikan
sebagai perbuatan-perbuatan yang dilarang oleh syarak yang diancam
oleh Allah SWT dengan hukuman hudud atau takzir. Dari definisi
tersebut dapat disimpulkan bahwa tindak pidana adalah melakukan
setiap perbuatan yang dilarang atau meninggalkan setiap perbuatan
yang diperintahkan, atau melakukan atau meninggalkan perbuatan
yang telah ditetapkan hukum Islam atas keharaman dan diancamkan
hukuman terhadapnya.’

PENGERTIAN JINAYAH ATAU JARIMAH

Jinayah adalah ilmu tentang hukum syara’ yang berkaitan dengan
masalah perbuatan yang dilarang (jarimah) dan hukumanya (uqubah),
yang diambil dari dalil-dalil yang terperinci.> Dalam figih jinayah
terdapat dua istilah yaitu jinayah dan jarimah, namun kedua istilah
tersebut secara etimologis mempunyai arti dan arah yang sama.’ Para
fukaha sering mengunakan kata jinayah dengan maksud jarimah.

1
2
3

Ensiklopedi Hukum Pidana Islam, Jilid I, hlm. 87
Ahmad Wardi Muslih., Hukum Pidana Islam, Sinar Grafika, Jakarta, cet. II, 2005, hlm.ix
Rahmat Hakim, Hukum Pidana Islam (Figih Jinayah), Pustaka Setia, Bandung, 2000, hlm.11

Senc Studec Tolam P 241
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Pengertian jinayah secara etimologis ialah suatu hasil perbuatan
buruk yang dilakukan seseorang. Kata jinayah adalah bentuk masdar
(infinitif) dari kata jana yang berarti seseorang melakukan perbuatan.*
Menurut Ahmad Hanafi pengertian jarimah adalah larangan-larangan
syara’ yang diancamkan oleh Allah dengan hukuman had atau ta’zir.’
Sementara menurut Abdul Qodir Audah pengertian jarimah atau
jinayah:

AN o (. ;‘,,:o ~e g0 }o/o c’o’/ & o ff’ .};1 1°/
b—)&%ﬁa\j M.«,S\Ldjwué J.J\Mé\.}s l‘\ajc)\“%-\

) £ % } a3 o,y G o
A5 Q\U‘w‘-’&&*—“j‘@ﬁ 53 o352 Jadd o)
AUiS
Jinayah menurut bahasa merupakan nama bagi suatu perbuatan jelek
seseorang. Adapaun menurut istilah adalah nama bagi suatu perbuatan

yang diharamkan syara’, baik perbuatan tersebut mengenai jiwa, harta
atau lainya.’

HUKUMAN

Pengertian

Di dalam figh jinayah, hukuman dikenal dengan istilah uqubah
(al-‘uqubah) yang bermakna akibat perbuatan dan Jaza’ (al-jaza’) yang
artinya balasan. Dari kedua istilah tersebut, uqubah lebih populer di
dalam figh islam, untuk menyebut hukuman terhadap suatu kejahatan,
dibandingkan dengan istilah jaza (al-jaza’). Menurut istilah, Abdul
Qadir Audah memberikan definisi sebagai berikut:

Al olae e aeldl asliy H5ali 25t 2 &35
7L

Hukuman adalah pembalasan yang ditetapkan untuk kemaslahatan
masyarakat, karena adanya pelanggaran atas ketentuan-ketentuan

-

4
5
6

Ensiklopedi Hukum Pidana Islam, op.cit.hlm.88
Ahmad Hanafi, Asas-asas Hukum Pidana Islam, Bulan Bintang, Jakarta, cet. ITI, 1986, hlm.1
Rahmat Hakim, op.cit, hlm.12

242  Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



27
syara.

Dari definisi tersebut dapat diambil pemahaman bahwa hokum
yang diberikan kepada pelaku kejahatan paling tidak mempunyai dua
fungsi utama, yaitu: Pertama, bahwa hukuman merupakan balasan
yang setimpal bagi pelaku kejahatan sebagai balasan dari apa yang
telah di perbuatnya akibat pelanggaran syara. Kedua, hukuman yang
diberikan kepada pelaku kejahatan berfungsi untuk melindungi
kepentingan masyarakat (jamaah), dan juga berfungsi untuk
memberikan efek jera kepada para pelaku lain dari masyarakat yang
mungkin akan melakukan kejahatan serupa.

Dasar Hukum

Al-Quran memberikan penjelaskan dalam menyelamatkan
manusia dan menghindarkan ancaman dari perbuatan kejahatan, di
antaranya dalam QS. Shad: 26.

L N G e M a dals Ju»'“\f; A
uga;@@mu\w&@ J.Lwéj-ej\
(TW)U@\%}%Q&MUU&“@Q\W

Hai Daud, Sesungguhnya Kami menjadikan kamu khalifah
(penguasa) di muka bumi, Maka berilah keputusan (perkara) di antara
manusia dengan adil dan janganlah kamu mengikuti hawa nafsu,
karena ia akan menyesatkan kamu dari jalan Allah. Sesungguhnya
orang-orang yang sesat darin jalan Allah akan mendapat azab yang
berat, karena mereka melupakan hari perhitungan. (QS. Shad: 26)

QS. An-Nisa: 135
&?j&zmmh&u @;w\ :\S

/

ub \rbjdj\ ws 533 \M 5\ s;@\ L5550 e w

Q\n
—m

—

X

2 e = s

7

Ahmad Wardi Muslih Ibid, hlm.ix

Senc Stude Tolam D) 243
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



(1) 1k §,1255 1L 58 b

Wahai orang-orang yang beriman, jadilah kamu orang yang benar-
benar penegak keadilan, menjadi saksi karena Allah biarpun terhadap
dirimu sendiri atau ibu bapa dan kaum kerabatmu. jika ia[361] Kaya
ataupun miskin, Maka Allah lebih tahu kemaslahatannya. Maka
janganlah kamu mengikuti hawa nafsu karena ingin menyimpang dari
kebenaran. dan jika kamu memutar balikkan (kata-kata) atau enggan
menjadi saksi, Maka Sesungguhnya Allah adalah Maha mengetahui
segala apa yang kamu kerjakan. (QS. An-Nisa: 135)

Tujuan Hukuman

Dalam Islam, pemberian hukuman bagi pelaku tindak pidana
(jarimah) bertujuan pencegahan serta balasan dan perbaikan serta
pengajaran agar pelaku tindak pidana (jarimah) diharapkan tidak
mengulangi dan sebagai tindakan pencegahan bagi yang lain agar
tidak melakukan hal yang sama. Dalam pelaksanaan hukuman dapat
dijelaskan sebagai berikut:

1. Untuk memelihara masyarakat, kepentingan orang banyak
harus di dahulukan daripada keinginan perseorangan, meskipun
pelaku kejahatan merupakan anggota dari masyarakat

2. Sebagai upaya pencegahan, bagi pelaku kejahatan akan
mendapatkan balasan dan diharapkan ia akan jera dan orang lain
tidak akan meniru perbuatanya.

3. Sebagai upaya pendidikan dan pengajaran, hukuman yang
diberikan kepada pelaku pada hakekatnya memberikan
pendidikan agar menjadi bagian dari anggota masyarakat yang
ikut serta menjaga ketertiban dan keamanan.

MACAM-MACAM JARIMAH

Berdasarkan berat-ringanya hukuman/pidana yang diancamkan,
jarimah dibedakan dalam dua golongan, yaitu jarimah hudud dan
jarimah gisash diyat.

Jarimah Hudud

Jarimah hudud adalah suatu jarimah yang bentuknya telah
ditentukan syara’ sehingga terbatas jumlahnya dan ditentuakan juga

244 Q Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



1.1.

hukumanya secara jelas baik melalui Al-Qur'an maupun As-sunah.®
Jarimah hudud adalah jarimah yang diancam dengan hukuman had.
Adapun pengertian had adalah:

z
-

P )., wo ,5: af‘;/o.. a/ ‘f’ o/
gw;@u}@w\%&\ﬁﬁ\)

“Hukuman had adalah hukuman yang telah ditentukan oleh syara’ dan
merupakan hak Allah”.

Maksud dari hukuman yang ditentukan adalah bahwa hukuman
had tidak memeiliki batasan minimal ataupun batasan maksimal.
Sedangkan yang dimaksud dengan hak Allah SWT ialah bahwa
hukuman tersebut tidak bias dihapuskan oleh perseorangan (individu)
atau masyarakat. Jarimah hudud ini ada tujuh macam, yaitu:

Jarimah Zina
a. Definisi zina

Menurut Abdul Qadir Audah dengan mengutip pendapat
ulama Malikiyah, zina adalah persetubuhan yang dilakukan oleh
orang mukallaf terhadap farji manusia (wanita) yang bukan miliknya
secara disepakati dengan kesengajaan. Sedangkan menurut ulama
Syafi'iyyah, zina adalah memasukkan zakar ke dalam farji yang
diharamkan karena zatnya tanpa ada syubhat dan menuerut tabiatnya
menimbulkan syahwat.’

b. Unsur-unsur zina

Perzinahan mempunyai dua unsure, yaitu: Pertama, persetubuhan
yang diharamkan termasuk sebagai zina adalah persetubuhan
dalam farji (kemaluan) walaupun sedikit, dan juga dianggap zina
meskipun ada penghalang antara kemaluan laki-laki dan kemaluan
perempuan yang tidak dapat menghalangi perasaan dan kenikmatan
bersenggama. Kedua, adanya kesengajaan, yaitu adanya niat dari
pelaku yang melawan hokum, unsur ini akan terpenuhi jika pelaku
melakukan suatu persetubuhan padahal ia tahu bahwa wanita yang di
setubuhinya adalah wanita yang diharamkan untuknya.'

8
9
10

Rahmat Hakim, loc.cit. hlm. 26
Ahmad Wardi Muslich, loc.cit. hlm. 6-7
Ibid. hlm. 24-25

Senc Stude Tolam ) 245
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



¢. Hukuman untuk Jarimah zina

Bagi pelaku perzinaan, terdapat tiga macam hukuman, yaitu
hukuman cambuk (dera atau jilid), penngasingan dan rajam. Adapun
hukuman cambuk dan pengasingan dikenakan bagi pelaku perzinahan
ghair muhsan, yaitu pelaku zina yang belum menikah. Sedanngkan
hukuman rajam bagi pelaku zina muhsan, yaitu yang telah menikah
baik dalam status masih menikah atau telah putus perkawinanya."
Hukuman bagi pelaku perzinahan ghair muhsan, yaitu cambuk
seratus kali dan pengasingan selama satu tahun. Sedangkan bagi
pelaku perzinahan muhsan, adalah dera seratus kali didasarkan pada
QS. An-Nuur: 2, dan dihukum rajam, yaitu hukuman mati dengan
jalan dilempari dengan batu atau sejenisnya.'? Dasar hukum tersebut
dapat dilihat dalam QS.Al-Israa’: 32 dan An-Nur: 2.

z
-

(v€) Mol 25 L6 58 &) B30 15555 Y5

“ ...dan janganlah kamu mendekati zina; Sesungguhnya zina itu
adalah suatu perbuatan yang keji. dan suatu jalan yang buruk”.(QS.
Al-Israa’32)

Menurut Muhammad bin Muhammad Abu Syahbah,” bahwa
jarimah zina diancam dengan dua hukuman, yaitu: pertama ancaman
hukuman yang bersifat duniawi (sekuler), dan kedua ancaman yang
bersifat ukhrawi (spiritual). Ancaman duniawi berupa pelaksanaan
hukuman had di dunia sebagaimana firman Allah SWT:

0o 5 £ °_ - o ) 0o 7 o= s
I E VG505 Bl W aaly KL, A6 31515 2515

"

o,°,°/ . X o/o/ P < 03 o Y 9 M . ?:72/ -
VERREN S PUINGER P SV PUREE pH et
(5) el e 5 LG315E

“Perempuan yang berzina dan laki-laki yang berzina, Maka deralah
tiap-tiap seorang dari keduanya seratus dali dera, dan janganlah belas

kasihan kepada keduanya mencegah kamu untuk (menjalankan)
agama Allah, jika kamu beriman kepada Allah, dan hari akhirat, dan

11 Rahmat Hakim, loc.cit. hlm. 72-73
12 Ahmad Wardi Muslich, loc.cit. hlm. 33
13 Muhammad bin Muhammad Abu Syahbah, Al-Hudud fil Islam, 81

246 4 Ser Studi Tstam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



hendaklah (pelaksanaan) hukuman mereka disaksikan oleh sekumpulan
orang-orang yang beriman.”’(QS. An-Nuur:2)

1.2. Jarimah Qadzaf (Menuduh Berzina)
a. Pengertian

Menurut Sayid Sabiq, Qadzaf menurut bahasa adalah &,Lsity 0,1
Lag>ig artinya melempar dengan batu dan lainya. Abd Ar-Rahman
Al-Jaziri mengatakan bahwa qadzaf adalah suatu ungkapan tentang
penuduhan seseorang kepada orang lain dengan tuduhan zina, baik
dengan menggunakan lafaz yang sharih (tegas) atau secara dilalah
(tidak jelas). Sementara Muhammad bin Muhammad Abu Syahbah
berpendapat bahwa:

Al 5 5V N e e 201l L 3 B3l s
o o odl g g il e

“Yang dimaksud dengan menuduh berzina (»ia))) menurut pengertian
syara’ yaitu menuduh secara jelas tentang perbuatan zina atau
menghilangkan (mengingkari) hubungan nasab, yang mana tuduhan
itu berakibat terhadap hukuman had secara syar’i.”

Sedangkan secara syara’ ada dua macam qadzaf, yaitu: qadzaf
yang diancam dengan hukuman had dan qadzaf yang diancam dengan
hukuman ta’zir. Adapun maksud dari yang pertama adalah menuduh
orang yang muhshan (terpelihara kehotmatanya) dengan tuduhan
berbuat zina atau dengan tuduhan yang menghilangkan hak nasab
(anak)nya, sedanngkan yang kedua adalah menuduh dengan tuduhan
selain berbuat zina atau selain menghilangkan nasab (anak)nya, baik
orang yang yang ditiduh itu muhshan maupun ghairu muhshan.?

b. Dasar Hukum Larangan Qadzaf
a) al-Quran Surat An-Nur ayat 4

(@j,o}\_e ANV az;;;\, \f\, rJ L liasll O ;),.\3\

14 Muhammad bin Muhammad Abu Syahbabh, loc.cit,202
15 Ahmad Wardi Muslich, loc.cit. hlm. 60-61

Senc Stude Tolam ) 247
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



-2 ,E;//,o/ 5 o s . -
Q_j.a.ww r.hd)éj)\}\//\ Sb\ﬁlr@wy/ 3-«\&:?- ugw
(¢)

“Dan orang-orang yang menuduh wanita-wanita yang baik-baik[1029]
(berbuat zina) dan mereka tidak mendatangkan empat orang saksi,
Mabka deralah mereka (yang menuduh itu) delapan puluh kali dera, dan
janganlah kamu terima kesaksian mereka buat selama-lamanya. dan
mereka Itulah orang-orang yang fasik.(QS. Annur: 4)

b) al-Qurlan Surat An-Nur ayat 23
[ gzg/ \j,..:J u\...aj.d\ u)b\.aj\ u\.:.:a.;:.ﬁ\ ij,; &uj\ Q\

(sv) (M.E_C S\ie (,GJ 555915

“Sesungguhnya orang-orang yang menuduh wanita yang baik-baik,
yang lengahlagi beriman (berbuat zina), mereka kena la>nat di dunia
dan akhirat, dan bagi mereka azab yang besar,). (QS. Annur: 23)

c. Unsur-unsur Jarimah qadzaf

Unsur-unsur qadzaf ada tiga macam, yaitu: Pertama, Adanya
tuduhan zina atau menghilangkan nasab. Kedua, Orang yang dituduh
adalah orang yang muhshan. Dan Ketiga, Adanya maksud jahat atau
niat jahat melawan hukum

d. Hukuman Qadzaf

Bagi pelaku qadzaf atau menuduh orang lain berzina dan tidak
terbukti, dikenakan dua hukuman, yaitu: Pertama, hukuman pokok
berupa dera (jilid) delapan puluh kali. Hukuman ini merupakan
hukuman had, yaitu hukuman yang telah ditetapkan oleh syara,
sehingga ulil amri tidak berham memberikan pengampunan. Adapun
yang di tuduh berhak untuk memberikan atau tidak memberikan
pengampunan. Kedua, hukuman tambahan yaitu berupa tidak
diterimanya kesaksian yang bersangkutan selama seumur hidup.
Menurut Muhammad bin Muhammad Abu Syahbah, bahwa
kejahatan qadzaf terhadap orang mukmin memiliki dua konsekuensi
hukum, yaitu hukuman dunia dan hukuman akhirat. Untuk hukaman
dunia, seorang penuduh mendapatkan sanksi had 80 kali cambukan

248 4 Ser Studi Tstam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



1.3.

(QS An-Nur: 4-5). Sementara hukuaman akhirat, seorang penuduh
akan mendapatkan sanksi berupa siksa Allah yang pedih.(QS An-
Nur:23-25).

ST AJ@LZJ@L \j,\,g : u,w\uj;;&,j
(i)u,uw\@w,\j\ \gguﬂﬁjjmy (e
(°)r.~>))j.19/w\gb\j>d..a djbmuﬁ\j.:bu).ﬂ\Y\

Artinya: dan orang-orang yang menuduh wanita-wanita yang baik-baik
(berbuat zina) dan mereka tidak mendatangkan empat orang saksi,
Maka deralah mereka (yang menuduh itu) delapan puluh kali dera,
dan janganlah kamu terima kesaksian mereka buat selama-lamanya.
dan mereka Itulah orang-orang yang fasik.kecuali orang-orang yang
bertaubat sesudah itu dan memperbaiki (dirinya), Maka Sesungguhnya
Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.(QS. Annur: 4-5)

\,_,fd\ %) \ji,j a\.i.géﬂ\ a)k.’e\}j\ c)\i.é:;;i}\ OHera L’ﬁid u‘

: géz‘:ﬁ ole JgE Ay (tr) Lke Dliz r_@j f;yg
\ r,@.aj.s .\.Q}S (Ti) Qa.‘.a.’u/O/ \j_,K \.u <2 “ r@.;”
(50) Zaodl B\ 55 4 Q\c)y«lwfj B s

Artinya: Sesungguhnya orang-orang yang menuduh wanita yang baik-
baik, yang lengah lagi beriman (berbuat zina), mereka kena la>nat di
dunia dan akhirat, dan bagi mereka azab yang besar,Pada hari (ketika),
lidah, tangan dan kaki mereka menjadi saksi atas mereka terhadap apa
yang dahulu mereka kerjakan. Di hari itu, Allah akan memberi mereka
Balasan yag setimpal menurut semestinya, dan tahulah mereka bahwa
Allah-lah yang benar, lagi yang menjelaskan (segala sesutatu menurut
hakikat yang sebenarnya). (QS. Annur: 23-25)

Jarimah Syurb Al-Khamr
a. Pengertian

Pengertian minum adalah minum-minuman yang memabukkan,
baik minuman tersebut dinamakan khamr maupun bukan khamr,

Senc Studec Tolam P 249
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



baik berasal dari perasan anggur maupun berasal dari bahan-bahan
yang lain.'

b. Dasar hukum

Dalam Islam, akal menempati kedudukan yang sangat terhormat
sehingga menjadikannya sebagai salah satu dari tujuan syariah
untuk dijaga dan diselamatkan, itulah sebabnya Islam memberi
hukuman kepada orang-orang yang melakukan perbuatan yang dapat
menghilangkan akal.

@ PP Z G5\~ A o 8. o/f ~ /1};:;/
B 3335 38 T b iy i o2 s
B ok Bk BJUG LS b 8T W

(719) &350 L4alad gV L4 Ul ¢ N3

Artinya: Mereka bertanya kepadamu tentang khamardan judi.
Katakanlah: “Pada keduanya terdapat dosa yang besar dan beberapa
manfaat bagi manusia, tetapi dosa keduanya lebih besar dari
manfaatnya”. dan mereka bertanya kepadamu apa yang mereka
nafkahkan. Katakanlah: “yang lebih dari keperluan.” Demikianlah
Allah menerangkan ayat-ayat-Nya kepadamu supaya kamu berfikir,
(QS. Al-Bagarah: 219)

N33 SLaI il S ) LT S Gl G
(4°) & sodid LEala) $yaa B laii)l J22 e il

Artinya: Hai orang-orang yang beriman, Sesungguhnya (meminum)
khamar, berjudi, (berkorban untuk) berhala, mengundi nasib dengan
panah, adalah Termasuk perbuatan syaitan. Maka jauhilah perbuatan-
perbuatan itu agar kamu mendapat keberuntungan. (Qs. Al-Maidah:
90)

c¢. Hukuman untuk Peminum Khamr

Menurut Imam Malik dan Abu Hanifah adalah hukuman bagi
peminum minuman keras (khamr) adalah di dera delapan puluh kali,

16 Ahmad Wardi Muslih, loc.cit.hlm. 73-74

250 4 Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



1.4.

sedangkan menurut Imam Syafii dan Imam Ahmad dengan hukuman
di dera empat puluh kali.”” Sementara Muhammad bin Muhammad
Abu Syahbah berpendapat sebagai berikut:

g il Lgein 1 Ol s B Ol SClly ol 0t s g
ooVl ol oy ¢ ad) LBl Aol Lsaall W)
PO FEEEIIEE-SFAN PPN ISP

“Kejahatan minuman khamr dan peminumnya adalah ada dua
hukuman, yaitu hukuman duniawi dan hukuman akhirat. Hukuman
dunia berupa hukum had (dera empat puluh kali). Dan ini banyak
tersebut di dalam sejumlah hadis sahih. Sedangkan hukuman akhirat
adalah pemberlakuan siksa yang sangat pedih’.

Jarimah Pencurian
1. Pengertian

Menurut Mahmud Syaltut, pencurian adalah mengambil harta
orang lain dengan sembunyi-sembunyi yang dilakukan oleh orang
yang tidak dipercayai menjaga barang tersebut.’” Dalam definisi
Muhammad Abu Syahbah, pencurian menurut syara’ adalah
pengambilan oleh seorang mukallaf —yang baligh dan berakal-
terhadap harta milik orang lain dengan diam-diam, apabila barang
tersebut mencapai nishab (batas minimal), dari tempat simpanannya,
tanpa ada syubhat dalam barang yang diambil tersebut. 2

2.  Unsur-unsur pencurian

Dari pengertian tersebut dapat dijelaskan bahwa unsur-unsur
pencurian ada empat macam, yaitu:
a. pencurian secara diam-diam,
b. barang yang diambil itu berupa harta
c.  harta tersebut milik orang lain dan
d. adanya niat yang melawan hokum

17
18
19
20

Ahmad Wardi Muslih, loc.cit.hlm. 76

Muhammad bin Muhammad Abu Syah, Al-Hudud fil Islam, hlm. 82
Rahmat Hakim, 83

Ahmad Wardi Muslih, loc.cit.hlm. 82-83

Senc Studec Tolam P 251
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



3. Dasar hukum
G YESS L8 2155 L0 1,a6 26 L2015 dju\j

Cw\jw AR5 e O ’(m)‘,&};’ 5 A
(Vﬂ)rp;jjic’“\dlgtbgjzfﬁs\f’;ge

Artinya: Laki-laki yang mencuri dan perempuan yang mencuri,
potonglah tangan keduanya (sebagai) pembalasan bagi apa yang mereka
kerjakan dan sebagai siksaan dari Allah. dan Allah Maha Perkasa lagi
Maha Bijaksana.Maka Barangsiapa bertaubat (di antara pencuri-
pencuri itu) sesudah melakukan kejahatan itu dan memperbaiki diri,
Maka Sesungguhnya Allah menerima taubatnya. Sesungguhnya Allah
Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.(QS.Al-Maidah: 38-39)

4. Hukuman Untuk Tindak Pidana Pencurian.

Pencuri dapat dikenai dua macam hukuman, yaitu:

a. Penggantian kerugian (dhaman), dapat dilakukan apabila ia tidak
dikenai hukuman potong tangan, atau pemberlakuan kedua-
duanya secara bersamaan, karena menurut Imam Syafii terdapat
dua hak yang dilakukan yaitu Hak Allah (masyarakat) dan hak
manusia.

b. Hukuman potong tangan
Hukuman potong tangan merupakan hak Allah yang tidak bisa
digugurkan dan merupakan hukuman pokok untuk tindak
pidana pencurian. Sementara itu Muhammad bin Muhammad
Abu Sabbah bahwa:

Ll 3 ol ki ol lgde oy B0 4
3,23 3 ol

“Kejahatan pencurian, Allah telah menetapkan hukuman berupa
potong tangan untuk di dunia, dan siksa (di neraka) pada saat di
akhirat”.

21 Muhammad bin Muhammad Abu Syahbah, Al-udud fil Islam, hlm. 80

252 4 Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



1.5. Jarimah Hirabah atau Perampokan
1. Pengertian

Jarimah hirabah adalah jarimah gangguan keamanan di
jalan umum. Secara etimologis hirabah berarti memotong jalan,
perampokan dilakukan secara terang-terangan dan diserti kekerasan”
Menurut Muhammad bin Muhammad Abu Syahbah,

CWURUNCRISR PSS PN PN ERPRIRS
“Khirabah di dalam syariat dimaksudkan sebagai perampokan di
tengah jalan terhadap orang Muslim”. Lebih lanjut beliau menjelaskan:

copbels slodl o il ¢ bl ks gy 1A,
Sl (5 s L gie oS 7Ll e <55 e Jlsaly
3y a3y ¢ St e o Wy Y1 s 5l

08 Jlas JB (55,50 Olaadl @l J) e

“Khirabah adalah perampokan di tengah jalan, dan melakukan
kekerasan yang berakibat mengalirnya darah dan tidak terjanganya
kehormatan dan harta benda, yang diancam sanksi oleh Allah SWT
dengan hukuman dunia berupa hukum bunuh, disalibkan, atau
dipotong tangan dan kaki secara menyilang, atau diusir dari tempat
tinggalnya. Disamping itu, dia juga mendapatkan sanksi akhirat
sebagaimana firman Allah” dalam QS. An-Nur:22.

P FYOES B PR /} _ o & _ 7
G Oy sdgly A 0y Al i Les)
e ‘c)a.u)\ \,@)T\f uwau&j}u

22 Muhammad bin Muhammad Abu Syabh, loc. cit, hlm. 79

Senc Studec Tolam ) 253
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



1.6.

8 -5

Ao
2 e 15 5T 0 BT B

Artinya: Sesungguhnya pembalasan terhadap orang-orang yang
memerangi Allah dan Rasul-Nya dan membuat kerusakan di muka
bumi, hanyalah mereka dibunuh atau disalib, atau dipotong tangan dan
kaki mereka dengan bertimbal balik, atau dibuang dari negeri (tempat
kediamannya). Yang demikian itu (sebagai) suatu penghinaan untuk
mereka didunia, dan di akhirat mereka beroleh siksaan yang besar,

2. Unsur-unsur Hirabah

Unsur-unsur hirabah yang utama yaitu:

Dilakukan dijalan umum di luar pemukiman korban
b.  Dilakukan secara terang-terangan

c. Adanya unsur kekerasan atau ancaman kekerasan

3

o

Jenis -jenis Hirabah dan penerapan Hukuman

Bentuk jarimah dan macam hukuman bagi pelakunya sebagai

berikut:

a. Apabila dia membunuh dan sekaligus mengambil harta korban,
maka hukumannya adalah dibunuh dan disalib.

b. Apabila dia membunuh tetapi tidak mengambil harta korban,
maka hukumannya adalah dibunuh dan tidak disalib.

c.  Apabila dia mengambil hartanya saja dan tidak membunuh, maka
hukumannya adalah dipotong tangan dan kaki secara silang.

d. Apabila dia hanya menakut-nakuti, membuat keonaran, maka
hukumannya diasingkan ke luar wilayah.

Jarimah Riddah
1. Pengertian

Riddah secara etimologis berarti kembali dari sesuatu kepada
sesuatu yang lain, sedangkan dalam terminology figih adalah
keluarnya seseorang (menjadi kafir) setelah dia memeluk Islam.
Perbuatan tersebut disebut riddah dan pelakunya disebut murtad
adalah orang yang keluar dari agama Islam.

2. Hukuman

Hukuman orang yang keluar dari Islam ada tiga macam hukuman,
yaitu:

254 4 Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



1.7.

a) Hukuman pokok adalah hukuman had yaitu hukuman mati.

b) Hukuman pengganti yaitu apabila hukuman pokok gugur karena
taubat maka hakim menggantinya dengan hukuman tazir yang
sesuai dengan keadaan pelaku perbuatan tersebut

c¢) Hukuman tambahan vyaitu berupa penyitaan harta atau
perampasan harta dan tidak mewarisi harta orang Muslim dan
sebaliknya.

) s ade ) Lo 3 Ly s 6,15l 5,
(o5l 4> o e

“Diriwayatkan oleh Bukhari, Muslim dan lainya, rasulullah SAW
bersabda: “Barangsiapa yang mengganti agamanya (murtad), maka
bunuhlah”.

“Zo~- o~ _

Jj\;jﬁg jwjﬁ/u&r&mbw\af&)
L EA| &,\,J)' PO WS (,@L;fc\ Cha
(VW)OJQL&-\-@%

“... Barangsiapa yang murtad di antara kamu dari agamanya, lalu Dia
mati dalam kekafiran, Maka mereka Itulah yang sia-sia amalannya
di dunia dan di akhirat, dan mereka Itulah penghuni neraka, mereka
kekal di dalamnya”.(QS. Al-Baqarah: 217)

Jarimah pemberontakan (al-Bagyu)
1. Pengertian

Al-Baghyu secara etimologis berarti mencari, mengusahakan atau
memilih. Sedangkan secara terminologis adalah usaha melawan suatu
pemerintahan yang sah secara nyata, baik dengan mengangkat senjata
atau tidak mengindahkan ketentuan yang digariskan pemerintah.

2. Unsur-unsur pemberontakan
a. Pembangkangan terhadap kepala Negara (imam)
b. Pembangkangan dilakukan dengan mengunakan kekuatan
c.  Adanya niat yang melawan hokum.

Senc Stude Tolam ) 255
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



3. Sanksi hukumnya

Disebutkan dalam Al-Quran Surat Al-Hujurat: 9-10

£33 36 s 1,550 831 el G QB ub
di sd’u‘ 2 s G b A Je s
f Jw\,ug:;;wu ud?fw\
Wu 3540 8550 ) (a) M\
(\ )5 ’rsawm\

Artinya: dan kalau ada dua golongan dari mereka yang beriman itu
berperang hendaklah kamu damaikan antara keduanya! Tapi kalau
yang satu melanggar Perjanjian terhadap yang lain, hendaklah yang
melanggar Perjanjian itu kamu perangi sampai surut kembali pada
perintah Allah. kalau Dia telah surut, damaikanlah antara keduanya
menurut keadilan, dan hendaklah kamu Berlaku adil; Sesungguhnya
Allah mencintai orang-orang yang Berlaku adil.Orang-orang beriman
itu Sesungguhnya bersaudara. Sebab itu damaikanlah (perbaikilah
hubungan) antara kedua saudaramu itu dan takutlah terhadap Allah,
supaya kamu mendapat rahmat. (QS. Al-Hujurat:9-10)

Tindak Pidana Kishash dan Diat

Tindak pidana kishash dan diat adalah tindak pidana yang
diancam dengan hukuman qishash atau diat. Baik gishash maupun
diat kedua-duanya adalah hukuman yang sudah ditentukan oleh syara.
Tindak pidana gishash dan diat ada dua macam yaitu pembunuhan
dan penganiayaan. Namun jika di perluas ada lima macam, yaitu:

1) Pembunuhan sengaja

2) Pembunuhan menyerupai sengaja
3) Pembunuhan karena kesalahan

4) Penganiayaan sengaja

5) Penganiayaan tidak sengaja

a) Tindak Pidana Ta’zir

Tindak pidana tazir adalah tindak pidana yang diancam dengan
hukuman tazir. Pengertian tazir menurut bahasa adalah tadib

256 4 Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



artinya member pelajaran. Menurut Ahmad Wardi Muslih dalam
kesimpulanya tentang hukuman ta’zir adalah hukuman yang belum
ditetapkan oleh syara, dan wewenang untuk menetapkanya diserahkan
kepada ulil amri.”

E. TUJUAN DAN HIKMAH PEMIDANAAN

Dari beberapa keterangan mengenai hukuman diatas tentu
memeliki tujuan utama dalam penjatuhan hukuman dalam syariat
Islam yaitu bertujuan pencegahan dan pengajaran serta pendidikan.
Dalam pengertian pencegahan ialah menahan pembuat tindak
kejahatan agar tidak mengulangi perbuatan jarimahnya dan juga
memberikan pencegahan terhadap orang lain agar tidak melekukan
perbuatan jarimah.** Oleh karena itu tujuan hukuman adalah
pencegahan, maka ketentuan hukuman harus sedemikian rupa
sehingga tujuan dari penerapan hukuman dapat terwujud

23 Ahmad Wardi Muslih, loc.cit.hlm xii
24 Ahmad Hanafi, Asas-asas Hukum Pidana Islam, hlm. 256

Senc Studec Tolam ) 257
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



258 4 Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Bab 11

PRANATA WAKTU DAN ARAH

A. PENGERTIAN DAN SEJARAH

1.

Pengertian dan Istilah

Waktu dalam kehidupan manusia memberi makna yang sangat
berarti. Waktu dalam bahasa Inggris dikenal dengan times, sementara
dalam bahasa Arab dikenal dengan istilah al-wagqt, al-tarikh. Dan di
dalam al-quran, waktu disebut dengan beberapa istilah seperti al-
‘Ashr (waktu Ashar), al-Maghrib (waktu tenggelamnya matahari), al-
Subh (waktu subuh), al-Lail (waktu malam), an-Nahar (waktu siang),
ad-dhuha (waktu pagi). Banyaknya penyebutan istilah waktu dalam
al-quran memberikan makna bahwa waktu itu sangat penting bagi
manusia. Oleh karena itu, sistem (pola) waktu menjadi hal yang sangat
krusial dalam Islam, karena segala aspek ibadah dalam Islam sangat
erat kaitanya dengan waktu. Pola penetuan waktu tersebut dikenal
dengan penaggalan, tarikh, taqwim, dan lain-lain.

Penanggalan berasal dari kata tanggal, yang berasal dari bahasa
arab Tarikh (n,5) yang jamanya tawarikh (z,ls3)." Pada pengertian
yang lain tanggal berarti kalender (takwim),” yang juga berarti proses,

1
2

Asad M. Alkhalali, Kamus Indonesia Arab, Jakarta: Bulan Bintang, 2007, hlm. 543
W.J.S Poerwardarminta, Kamus Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka, 1976, hlm.
511

Senc Studec Tolam P 259
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



cara, pembuatan penanggalan. Penanggalan berasal dari kata tanggal
yang mendapat imbuhan (pe dan an) yang memiliki arti pembuatan,
pembubuhan, perangkaian, penyusunan tanggal yang di dalamnya
terdapat jumlah tanggal, hari dan bulan.’ Jadi penanggalan secara
umum sama seperti kalender maupun perhitungan atau kumpulan
tanggal-tanggal, hari-hari, serta bulan yang berada di dalamnya
yaitu terdapat dalam penanggalan tersebut. Kemudian secara istilah
penanggalan memiliki arti, yaitu: 1) Hari dalam bulan: bilangan
yang menyatakan hari yang ke berapa dalam bulan, 2) Perhitungan
hari dalam bulan (Tarikh), dan 3) Daftar hari dalam bulan serta
pembubuhan tanggal.*

Dalam pengertian yang lain penanggalan adalah kalender yang
memuat nama-nama bulan, nama-nama tanggal, nama-nama hari
keagamaan, seperti yang terdapat dalam kalender Masehi.’ Dan
penanggalan yang didalamnya terdapat daftar hari dalam bulan,
almanak dan takwim.® Jadi penanggalan juga berarti kalender, yang
dipergunakan untuk perhitungan dalam menentukan hari-hari
tertentu yang berkaitan dengan ibadah. Jadi pada zaman dahulu,
penanggalan berarti pula sebuah tanda-tanda bagi umat manusia
untuk melakukan hal-hal perting yang berkaitan dengan ibadah
ataupun perkerjaan yang penting lainnya. Tak hanya itu, penanggalan
juga menjadi pertanda dimulainya sebuah kebiasaan yang sudah
melekat pada setiap manusia pada zaman dahulu, hal itu dikarenakan
belum adanya urutan tanggal sebagaimana saat ini berlangsung. Jadi
pada zaman dahulu hanya bisa mengingat dan menghafalkanya secara
teliti dan menjadi begitu pentingnya penanggalan tersebut. Sehingga
sampai saat ini penanggalan atau kalender dibuat secara detail dan
menjadi acuan serta dasar bagi umat manusia dalam menentukan hal-
hal yang berkaitan dengan ibadah dan pekerjaan penting lainnya.

Pengkajian mengenai posisi-posisi geometris benda-benda langit
guna menetukan penjadwalan waktu di muka bumi merupakan
bagian dari apa yang dalam peradaban Islam disebut Ilmi Haiah yang
menurut al-Masudi (w.364 H/957 M) merupakan padanan istilah

L. Mardi Warsito, Kamus Jawa Kuno Indonesia, Jakarta: Nusa Indah, 1978, hlm. 583
W.J.S Poerwardarminta, op. cit., hlm. 1203

Tahun (kalender) yang dimilai sejak kelahiran Isa Almasih terdapat dalam Kamus Besar
Bahasa Indonesia, Departemen Pendidikan Nasional, Jakarta: Balai Pustaka, 2005, hlm. 1122

W.J.S Poerwardarminta, op. cit., hlm. 863

260 4 Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Yunani ‘astronomi’ Ilmu Haiah (astronomi) sering juga disebut Imu
Falak, namun istilah ilmu haiah dalam sejarah Islam lebih populer
dan lebih banyak digunakan. Ini terbukti nila kita membuka Program
al-Jami’ al-Kabir, misalnya, akan terlihat bahwa istilah ‘ilmu haialk’
disebut sebanyak 345 kali, sedangkan istilah ‘ilmu falak’ hanya 97 kali.
Di zaman modern sekarang istilah ilmu haiah tenggelam dan hampir
tidak terdengar lagi.

Ilmu Falak (astronomi/ilmu haiah) jauh lebih luas dari sekedar
mempelajari posisi geomteris benda langit untuk tujuan praktis
seperti penentuan waktu. Hal terkahir ini hanya satu bagian saja dari
ilmu falak (astronomi) dan ulama-ulama zaman tengah menamakan
yang terakhir ini ‘ilm al-mawagqit’(ilmu waktu). Al Qalqasyandi (w.
821 H/1418 M) mendefiniskan ‘ilm al-mawagqit’ sebagai “salah satu
cabang ilmu haiah (ilmu falak) yang mengkaji waktu-waktu ibadah
dan penentuan arah kiblat dan semua arah lain serta kedudukan
sutau tempat di muka bumi dari segi bujur dan lintangnya dengan
melibatkan pengetahuan tentang langit serta ketinggian, peredaran,
sinar dan bayangan kerucut benda langit”. Al-Qalqasyandi juga
menyatakan bahwa ilmu waktu merupakan cabang ilmu falak (ilmu
haiah) yang paling mulia kedudukannya dalam pandangan syariah.
Sedangkan ilmu falak (ilmu haiah) dalam definisi ‘ulama-‘ulama
zaman tengah adalah “suatu cabang pengetahuan yang mengkaji
keadaan benda-benda langit dari segi bentuk, kadar, kualitas, posisi,
dan gerak benda-benda langit” Pada zaman modern, Muhammad
Ahmad Sulaiman mendefinisikan ilmu falak sebagai “ilmu yang
mengkaji segala sesuatu yang berkaitan dengan alam semesta berupa
benda-benda langit diluar atmosfir bumi, seperti matahari, Bulan,
bintang, system galaksi, planet, satelit, komet, dan meteor dari segi
asal-usul, gerak, fisik, dan kimianya dengan menggunakan hukum-
hukum matematika, fisika, kimia dan bahkan biologi”. Oleh karena
itu untuk membedakan ilmu falak dalam arti astronomi dengan ilmu
falak khusus mengkaji gerak matahari dan bulan untuk menetukan
waktu-waktu ibadah dan arah kiblat, maka ilmu falak yang terakhir
ini disebut ilmu falak syar’i.

IImu falak syar’] terkadang disebut juga dengan ilmu hisab. Hanya
saja penamaan ilmu hisab ini populer di kalangan beberapa fukaha.
Sesungguhnya dalam khazanah ilmu pengetahuan Islam secara
umum, terutama di lingkungan para pengkaji sains Islam di masa

Senc Studec Tolam P 261
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



lampau, ilmu hisab bukan ilmu falak, melainkan adalah ilmu hitung
(aritmatika), yaitu suatu cabang pengetahuan yang mengkaji tentang
bilangan melalui penjumlahan, pengurangan, perkalian, pembagian,
dan seterusnya serta penggunaannya untuk berbagai keperluan dalam
kehidupan sehari-hari. Banyak ‘ulama figh menggunakan ilmu ini
untuk melakukan perhitungan faraid dan wasiat. Dalam beberapa
Kitab Figh besar, seperti az-Zakhirah karya al-Qarafi (w. 684 H/1285
M), ilmu hisab dijadikan satu pembahasan panjang sebagai sarana
untuk kepentingan perhitungan pembagian warisan. Para ahli hisab
pun juga memanfaatkan teori-teori aritmatika ini untuk kepentingan
perhitungan hisab astronomi. Itulah mengapa dengan mudah
kemudian ilmu falak (astronomi) diasosiasikan dengan ilmu hisab. Di
Indonesia pun juga ilmu falak syar’l sering disebut ilmu hisab.

Sejarah

Orang yang pertama kali menemukan ilmu Hisab atau astronomi
yakni Nabi Idris. Tampak bahwa wacana persoalan Hisab Rukyah
sudah ada sejak waktu itu, atau bahkan lebih awal dari itu,” yang
kemudian sering disebut sebagai peletak dasar prinsip penanggalan.
Keterangan ini paling tidak bisa ditemukan dalam muqadimah
kitab-kitab Falak. Selanjutnya di masa Islam kemunculan ilmu falak
memang belum mashur di kalangan umat Islam walaupun sebenarnya
ada juga di antara mereka yang mahir dalam perhitungan.®

Secara formal, perhitungan tahun hijriyyah ditetapkan seiring
dengan penetapan hijrahnya Nabi sebagai dasar kalender Hijriyyah
yang dilakukan Umar Bin Khattab. Tahun pertama ialah tahun
hijrahnya Nabi Muhammad SAW dari Mekkah ke Madinah, 1
Muharrom pada waktu itu bertepatan pada hari Kamis Kliwon tanggal
15 Juli 622 M.’ Dan sejarah mencatat bahwa Daulah Abbasiyah
memiliki kontribusi besar bagi pengembangan ilmu astronomi. Ini
bisa dilihat seperti dalam upaya menterjemahan kitab Sindihind
dari India. Sementara pada masa khalifah Al-Makmun terdapat
tumbuhnya ilmu Hisab untuk penentuan waktu shalat, penentuan
arah kiblat, gerhana matahari, awal bulam Qamariyyah serta lahirnya

7
8
9

Ahmad Izzuddin, Figih Hisab Rukyah, Jakarta: Erlangga, 2007, hlm. 47
Ahmad Izzuddin, Ilmu Falak Praktis, Semarang: Komala Grafika, 2006, hlm. 8-9
Ibid, hlm. 21

262 4 Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



para ahli-ahli falak seperti Al-Farghani, Abu Ali Al-Hasan,"

Sejak zaman kekuasaan kerajaan-kerajaan Islam di Indonesia,
umat Islam sudah terlibat dalam pemikiran Hisab, yang ditandai
dengan penggunaan kalender Hijriyah sebagai kalender resmi.!
Setelah adanya penjajahan Belanda di Indonesia terjadi pergeseran
penggunaan kalender resmi pemerintah. Semula kelender Hijriyah
diubah menjadi kalender Masehi.'”> Meskipun demikian umat Islam
masih tetap menggunakan kalender Hijriyah terutama di daerah
kerajaan-kerajaan Islam yang bertujuan untuk menetapkan hari-hari
yang berkaitan dengan persoalan ibadah seperti tanggal 1 Ramadhan,
1 Syawal, dan 10 Zulhijjah."” Untuk keperluan transaksi serta keperluan
perencanaan anggaran negara serta keperluan sehari-hari lainnya dan
keperluan ibadah umat Islam, di Indonesia menggunakan dua macam
kalender itu.

MACAM-MACAM PENANGGALAN DI INDONESIA

Penanggalan atau tarikh yang membudaya di masyarakat
Indonesia secara praktis digunakan untuk menentukan peristiwa-
peristiwa penting.'* Setidaknya ada empat macam penanggalan
yang berlaku di Indonesia, yaitu penanggalan Masehi, penanggalan
Hijriyah, pananggalan Jawa Islam,"” dan penanggalan Cina yang
dikenal dengan penanggalan Tong Shu (Shio).

Penanggalan Masehi

Penanggalan masehi di mulai sejak kelahiran Isa Almasih.'® Hal
ini didasarkan pada peredaran matahari semu, yang dimulai pada saat

10
11

12

13

14
15
16

Ibid.,

Badan Hisab & Rukyat DEPAG RI, Almanak Hisab Rukyah, Proyek Pembinaan Badan
Peradilan Agama Islam, hlm. 22

Kalender Miladiyyah termasuk dalam kalender Syamsiyyah (Matahari), dan kalender yang
dipergunakan sekarang adalah kalender Syamsiyyah Gregorian, kalender matahari yang telah
di reformasi pada tanggal 15 Oktober 1582 oleh Paulus Gregorius XIII. Kalender Miladiyah
ini dimulai dari tahun kelahiran Nabi Isa As, yaitu tanggal 1 Januari tahun 1 Masehi jatuh
pada hari Sabtu Kliwon. Dan kalender ini mulai digunakan pada tahun 527 Masehi.

Susiknan Azhari, Pembaharuan Pemikiran Hisab di Indonesia, Jakarta: Pustaka Pelajar, 2002,
hlm. 9-10.

Badan Hisab & Rukyat DEPAG, op. cit., hlm. 40
Muhyiddin Khazin, op. cit., hlm. 105

Departeman Pendidikan Nasional, Kamus besar Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka,
2005, hlm. 1122

Senc Studec Tolam ) 263
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



matahari berada di titik Aries hingga kembali lagi ke titik semula."”
Jika dikaitkan dengan penanggalan resmi, tahun itu ada pada tanggal 1
Januari 1 M yang kemudian digunakan mulai tahun 527 M. Hitungan
hari dalam setahun 365 untuk tahun pendek (basitoh) dan 366 untuk
tahun panjang (kabisat). Jumlah bulan adalah 12 yaitu: Januari,
Februari, Maret, April, Mei, Juni, Juli, Agustus, September, Oktober,
November, Desember. Bulan ke 1,3,5,7,8,10, dan 12 berumur 31 hari
dan lainya berumur 30 hari kecuali bulan Februari berumur 28 untuk
tahun basitoh dan 29 hari untuk tahun kabisat. Ketentuan tahun
kabisah adalah tahun yang habis dibagi 4 tetapi setelah tahun 1582
ada sedikit perubahan dan pada tahun ini tepatnya pada tanggal 56
Oktober 1582 penambahan hari yang dilakukan oleh Paus Gregorius
XII yaitu tanggal 5 Oktober (menurut perhitungan J. Caesar)
dijadikan tanggal 15 Oktober, jadi ada penambahan 10 hari dan untuk
penentuan tahun panjang/kabisat dibuat ketentuan tahun-tahun yang
habis dibagi 400 atau dapat dibagi 4. Ketentuan itu dapat dilakukan
dengan syarat tidak habis dibagi 100 adalah tahun kabisat karena
peredaran matahari yang sebenarnya membutuhkan waktu 365, 2422
hari (365 hari 5 jam 48 menit dan 46 detik)."®

2. Penanggalan Cina (Tiongkok)

Bagi bangsa Cina, pembuatan almanak telah dikenal sejak 5000
tahun yang lalu (Tiongkok purba). Penanggalan ini dikenal dengan
sebutan kalender bulan, yin li atau kalender petani (nong liek) karena
diperuntukan bagi upaya untuk mengetahui perubahan musim yang
terjadi terhadap siklus di bumi. Praktek ini bertujuan agar manusia
bisa mengetahui gejala alam yang sedang dan akan terjadi. Perhitungan
tersebut didasarkan pada perhitungan ilmu feng shui, yakni dimensi
waktu yang didasarkan pada konsep ilmu astronomi tiongkok purba
dan mengacu pada pengaruh peredaran matahari dan bulan terhadap
bumi."” Dan dalam sejarah Cina, faham yang mempelajari perhitungan
waktu-waktu serta bulan-bulan yang bertujuan agar selaras dengan
tenaga-tenaga alam dinamakan madzhab Yin-Yang. Mazhab Yin-Yang
menghubungkan keempat musim dari keempat mata angin yaitu
musim panas dihubungkan dengan selatan, musim dingin dengan

17 Badan Hisab & Rukyat DEPAG, op. cit., hlm. 40
18 Ilya Asyhari Nawawi, op. cit., hlm. 20
19 Mas Dian, MRE, Tong Shu Almanak Tahun 2002, (Semarang: PT Elexmedia, hlm. 1

264 ( Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



utara, musim semi dengan timur, musim gugur dengan barat. Paham
ini yang juga memandang perubahan siang dan malam mencerminkan
perubahan keempat musim dalam satu tahun dalam skala kecil yaitu
pagi mencerminkan musim semi, siang mencerminkan musim panas,
malam mencerminkan musim gugur, larut malam mencerminkan
musim dingin.*® Tahun dilambangkan dengan nama-nama binatang
(Shio) yang jumlahnya 12 nama binatang, yaitu: Tikus, Kerbau, Macan,
Kelinci, Naga, Ular, Kuda, Kambing, Kera, Ayam, Anjing, Babi.*!

Penanggalan Jawa Islam

Penanggalan jawa Islam adalah penggabungan antara system
penanggalan Hindu (saka)”? dan Hijrah yang diberlakukan pada
tahun 1633 M yang bertepatan tahun 1043 H atau 1555 Saka,”oleh
Sri Sultan Agung Hanyokrokusumo dari kerajaan Mataram Islam.*
Secara teknis, nama hari dari kalender Sultan Agung berasal diadopsi
dari bahasa arab yakni: Ahad, Isnain, Tsalasa, Arbaa, Khamis, Jumat,
Sabtu. Nama-nama itu dipakai sejak pergantian kalender saka
(jawa asli) menjadi kalender jawa Sultan Agung, ilmiahnya dikenal
dengan Anno Javanico, yang dimulai pada tanggal 1 suro tahun Alip
1555 [1 Muharram 1042H/8 Juli 1633M].* Sistem penanggalan ini
mengambil prinsip dari tahun Hijriyah yakni berdasarkan peredaran
bulan mengelilingi bumi.*

Dalam satu tahun terdapat 12 bulan, yaitu Suro, Sapar, Mulud,
Bakdomulud, Jumadilawal, Jumadilakir, Rejeb, Ruwah, Poso, Sawal,
Dulkangidah, dan Besar. Bulan-bulan ganjil berumur 30 hari,

20
21
22

23

24
25
26

Soejono Soemargono, Sejarah Ringkas Filsafat Cina, Yogyakarta: Liberty, hlm. 176-177

Ibid, hlm. 54

Sistem penanggalan Hindu, yang dikenal dengan penanggalan Soko, yakni sistem penanggalan
yang didasarkan pada peredaran matahari mengelilingi bumi. Permulaan tahun Soko ini ialah
hari Sabtu (1 Maret 78 M), yaitu satu tahun setelah penobatan Prabu Syaliwahono (Aji Soko)
sebagai raja India. Oleh sebab itulah penanggalan ini dikenal dengan penanggalan Soko.C. C.
Berg, diterjemahkan S. Gunawan, Penulisan Sejarah Jawa, Yogyakarta: Budaya Karya, 1985,
hlm. 93

Sejak tahun 1554, tahun saka tidak dipakai lagi di Jawa. Tetapi praktek itu masih berlaku dan
dipakai di Bali untuk hitungan Sembilan (nawawara), kelemahan Makhluk (paringkelan),
wuku dan lain-lain. Sementara di Jawa setelah dipadukan oleh Sultan Agung, kalender
tersebut dipakai di Jawa dan menjadi standar baru dalam penulisan sastra Jawa termasuk
primbon di kalangan masyarakat Jawa, para ahli kebudayaan hingga kini masih menggunakan
petung Jawa dan primbon. M. Hariwijaya, op. cit., hlm. 238

Muhyiddin Khazin, op. cit., hlm.188

M. Hariwijaya, Islam Kejawen, Yogyakarta: Gelombang Pasang, 2006, hlm. 273

Muhyiddin Khazin, op. cit., hlm.188

Senc Studec Tolam ) 265
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



sedangkan bulan-bulan genap berumur 29 hari, kecuali bulan ke 12
(Besar) berumur 30 pada tahun panjang. Satu tahun berumur 354.375
hari (354 3/8 hari), sehingga daur (siklus) penanggalan Jawa Islam ini
selama 8 tahun (1 windu) dengan ketetapan bahwa urutan tahun ke
2,5, dan 8 merupakan tahun panjang (Wuntu: 355 hari) sedangkan
lainya merupakan tahun pendek (Wastu: 354 hari).” Dan nama-nama
tahun dalam setiap windu (8 tahun), adalah sebagai berikut: (1) Tahun
Alip, (2)Tahun Ehe, (3) Tahun Jimawal, (4) Tahun Je, (5) Tahun Dal,
(6) Tahun Be, (7) Tahun Wawu, dan (8) Tahun Jimakir. Dan kesatuan
waktu dalam windu ini masih dirinci lagi dalam kesatuan yang lebih
besar, yakni kesatuan fase dalam setiap 4 windu, yaitu: windu Adi,
windu Kunthara, windu Sancaya, dan windu Sengara. Dan setiap
kesatuan fase empat winduan dikenal dengan tumbuk. Sehingga
tumbuk 1 sama dengan 4 windu atau 32 tahun, tumbuk 2 sama dengan
8 windu atau 64 tahun, dan seterusnya. 2

Penanggalan Hijriyah

Secara prinsip, penanggalan ini merupakan tahun atau kalender
yang perhitunganya dimulai sejak Nabi Muhammad hijrah dari
Mekkah ke Madinah.”® Perhitungan sistem ini didasarkan pada
peredaran bulan mengelilingi bumi.* Satu tahun terdapat 12 bulan
yaitu Muharram, Shofar, Robi'ul Awwal, Robi'ustsani, Jumadil Ula,
Jumadil Akhiroh, Rojab, Sya’ban, Romadhon, Syawwal, Dzulqadah,
dan Dzulhijjah. Jumlah hari dalam 1 tahun di tetapkan 354 11/30 hari.
Oleh karena itu diadakan daur waktu yang berumur 30 tahun dan di
dalamnya terjadi tahun kabisah sebanyak 11 kali yaitu pada tahun
ke 2,5,7,10,1315,18,21,24,26, dan 29. Tahun yang angkanya setelah
dibagi 30 bersisa tepat dengan angka-angka tersebut di atas adalah
tahun kabisat yang berumur 355 hari, dan yang tidak tepat adalah
tahun basitoh berumur 354 hari. Umur bulannya adalah 30 hari untuk
bulan ganji dan 29 hari untuk bulan genap kecuali bulan Dzulhijjah
kalau kabisat berumur 30 hari.”!

27
28

29
30
31

Ibid, hlm. 119

Kesatuan waktu windu dalam satu tahun ada 12 bulan, yaitu:”Kasa, Karo, Ketelu, Kapat,
Kalima, Kanem, Kapitu, Kawolu, Kasanga, Kadasa, Apit Lemah, Apit Kayu”Jakob Sumardjo,
Arkeologi Budaya Indonesia, Yogyakarta: CV. Qalam, 2002, hlm. 91

Departeman Pendidikan Nasional, op. cit., hlm 1122
Badan Hisab & Rukyat DEPAG, op. cit., hlm. 43
H. Ilya Asyhari Nawawi, op. cit., hlm. 21

266 4 Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



C. SISTEM PENANGGALAN HIJRAH

Dalam kaitannya dengan penentuan awal Ramadhan dan awal
syawal dalam Islam, didasarkan pada tiga metode perhitungan yang
umumnya dipergunakan umat Islam. ketiga metode itu adalah Hisab,
Rukyah, dan Imkanur Rukyah.

Hisab

Hisab berasal dari kata Arab al-hisab yang secara harfiah
menghitung atau mengira, sedang dari segi istilah bermakna
menghitung waktu-waktu ibadah (termasuk awal bulan) dengan
mempelajari peredaran benda-benda langit (ilmu perbintangan
atau ilmu astronomi).”® Ilmu Hisab dalam kamus bahasa inggris
disebut arithmetic, yaitu suatu ilmu yang membahas tentang seluk-
beluk perhitungan. Hisab itu sendiri berarti hitung, jadi ilmu Hisab
berarti ilmu hitung.*® Ilmu Hisab modern, dalam prakteknya banyak
menggunakan ilmu pasti yang kebenarannya sudah tidak diragukan
lagi. Ilmu tersebut adalah ilmu spherical trigonometri (ilmu ukur
segitiga bola). Disamping itu, ilmu Hisab menggunakan data yang
dikontrol oleh observasi setiap saat. Atas dasar inilah, banyak kalangan
yang mengatakan bahwa ilmu Hisab ini memberikan hasil yang qoth’i
dan yakin, dalam soal posisi hilal awal bulan.

Dalam Al-Qur’an kata hisab banyak disebut dan secara umum
dipakai dalam arti perhitungan seperti firman Allah SWT:

C,;”\Q\ ;ﬂ\r,naywsu a5 )J
uug.\

“Pada hari ini, tiap-tiap jiwa diberi balasan dengan apa yang
diusahakannya. Tidak ada yang dirugikan pada hari ini. Sesungguhnya
Allah amat cepat perhitungan (pemeriksaan)-Nya” (QS. Ghafir : 17)

- 87 |~ g 1@1/ c’/w /a/fj.//.w“{
p 13 G ad olde (Gl ol G2 Sl Gl 8

32 M. Yunan Yusuf, Yusron Rozak, Sudarnota Abdul Hakim, Ensiklopedi Muhammadiyah,

Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2005, hlm. 150

33 Muhyidin Khazin, Ilmu Falak (Dalam Teori dan Praktik), Yogyakarta: Buana Pustaka, 2005,

him. 1

Senc Stude Tolam ) 267
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



ol
“sesungguhnya orang-orang yang sesat dijalan Allah akan mendapat

azab yang berat, karena mereka melupakan hari perhitungan” (QS.
Shad: 26)

|5 as) J3 5385 158 528l 2 22 Jax oill 5
S ) G N A 4 e L ol s sie
O gabaz 253

“Dia-lah yang menjadikan matahari bersinar dan bulan bercahaya
dan ditetapkan-Nya manzilah-manzilah (tempat-tempat orbit)bagi
perjalanan bulan itu, supaya kamu mengetahui bilangan tahun dan
perhitungan (waktu)” (QS. Yunus: 5)

“Matahari dan Bulan beredar menurut perhitungan” [QS. Ar-Rahman
(55): 5]

Oy M 3 Ky el ol N Ll s ol b

“Dan telah Kami tetapkan bagi Bulan manzilah-manzilah, sehingga
(setelah dia sampai ke manzilah yang terakhir) kembalilah dia sebagai
bentuk tandan yang tua. Tidaklah mungkin bagi matahari mendapatkan
bulan dan malampun tidak dapat mendahului siang. Dan masing-
masing beredar pada garis edarnya” [QS. Yaasin (36): 39-40]

Kedua ayat Ar-Rahman: 5 dan Yunus: 5 di atas menunjukkan
bahwa bulan dan matahari memiliki sistem peredaran yang ditetapkan
oleh Sang Pencipta dan peredarannya itu dapat dihitung. Penegasan
bahwa peredaran matahari dan Bulan dapat dihitung bukan sekedar
informasi, melainkan suatu isyarat agar dimanfaatkan untuk
penentuan bilangan tahun dan perhitungan waktu secara umum.

268 { Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Sementara ayat 39 surat Yasin di atas bila dihubungkan
dengan ayat 5 surat Yunus menjelaskan bahwa Allah SWT telah
menetapkan manzilah-manzilah bagi perjalanan bulan mengelilingi
bumi. Ketetapan Allah SWT itu bersifat pasti sehingga oleh karena
itu, bila dihubungkan kepada ayat 5 surat ar-Rahman, perjalanan
bulan dan posisi-posisinya dapat dihitung. Ini adalah isyarat kepada
penggunaan hisab. Selain itu kedua ayat surat Yasin ini memberikan
pula kriteria hisab untuk menentukan awal bulan baru. Dalam ayat
39 dijelaskan bahwa bulan dalam perjalanan kelilingnya mengelilingi
bumi menempati posisi-posisi hingga posisi terakhir dimana terjadi
kelahiran bulan baru.

Dalam mazhab hisab terdapat banyak ragam mazhab-mazhab
kecil sebagai dampak dari adanya perbedaan sistem yang dipakai
atau yang dipegangi. Di Indonesia, ada beragam sistem hisab yang
berkembang, yakni Hisab urfi, Hisab Haqiqi Taqribi, Hisab Hakiki
Tahkiki/Konteporer. Hisab urfi** adalah segala kegiatannya dilandaskan
kepada kaidah yang bersifat tradisional. Dalam menentukan masuknya
awal bulan didasarkan pada peredaran bulan, yaitu berdasarkan pada
gerak semu bulan. Menurut system ini umur bulan dalam setiap
tahunnya adalah tetap yaitu untuk bulan ganjil jumlah harinya adalah
30 dan untuk bulan genab adalah 29. Contoh hisab urfi adalah system
Aboge” dan system Khomasi.*

34

35

36

Hisab urfi tidak dapat dijadikan sebagai patokan ibadah, karena mengandung banyak
kelemahan teknis dan juga tidak sesuai dengan amaliah yang dijalankan oleh rasulullah

dan sahabatnya. Prof. Dr. Syamsul Anwar, MA, Hari Raya Dan Problematika Hisab-Rukyah,
(Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 2008), hlm. 90-114.

Perhitungan Aboge telah digunakan para wali sejak abad ke-14 dan disebarluaskan oleh
Raden Rasid Sayid Kuning dari Pajang. Perhitungan ini merupakan gabungan perhitungan
dalam satu windu dengan jumlah hari dan jumlah pasaran hari berdasarkan perhitungan Jawa
yakni Pon, Wage, Kliwon, Manis (Legi), dan Pahing. Dalam kurun waktu delapan tahun atau
satu windu terdiri tahun Alif, Ha, Jim, Awal, Za, Dal, Ba, Wawu, dan Jim akhir serta dalam
satu tahun terdiri 12 bulan dan satu bulan terdiri atas 29-30 hari.

Khomasi” yang berasal dari bahasa Arab “khomsatun” yang berarti lima. Kata khomsatun ini
menjadi istilah Khomasi berawal dari kebiasaan dalam menentukan awal Ramadhan yang
dihitung lima hari dari Ramadhan tahun sebelumnya. Dalam sistem perhitungan “Khomasi”
untuk menentukan awal Ramadhan pada tahun-tahun berikutnya di hitung berdasarkan
selisih 5 hari dari Ramadhan tahun sebelumnya selama 8 tahun umur patokan. Untuk lebih
jelasnya dapat dicontohkan : Misalnya, 1 Ramadhan 1428 H jatuh pada hari Ahad dengan
menghitung lima hari mulai dari hari itu. Maka untuk tanggal 1 Ramadhan 1429 H akan
jatuh pada hari Kamis. Aturan perhitungan berdasarkan selisish lima hari untuk menentukan
Ramadhan tahun depan dari tahun sebelumnya. Disamping menggunakan selisih hari
ramadhan, perhitungan Khomasi juga berpatokan pada hari wukuf Arafah di Arab Saudi
untuk menentukan tanggal (27 Rajab, 12 Rabiul Awal, 15 Sya’ban, 1 Ramadhan, 1 Syawal,

Senc Studec Tolam P 269
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Sedangkan hisab hagqiqi tagribi adalah didasarkan pada peredaran
bulan dan bumi yang sebenarnya, menurut sistem ini umur tiap bulan
tidaklah tetap dan tidak beraturan. Umur tersebut kadang-kadang
berusia dua bulan berturut-turut umurnya 29 hari atau 30 hari, atau
kadang-kadang pula bergantian, seperti perhitungan hisab wurfi.*”
Sementara itu, Hisab Hakiki bi Al- Tahqiqi/Konteporer, perhitungan
dilakukan dengan sangat cermat, banyak proses yang harus dilalui,
rumus-rumus yang dilakukan banyak menggunakan rumus segitiga
bola sehingga hasil yang diperoleh sangat akurat. Bentuk perhitungan
inilah yang diyakini sebagian kaum muslimin di Indonesia seperti
organisasi Muhammadiyah yang secara institusi disimbolkan sebagai
mazhab hisab,® yang mendasarkan kepada hisab wujudul hilal,

dimana hisab itu sendiri dijadikan sebagai patokan penetapan awal
bulan.*

Rukyah

Secara harfiyah berarti melihat, memiliki kata kerja raa’ dan
mempunyai beberapa masdar yaitu: ru’yan dan ru’yatan, akan tetapi
memiliki isim jama’ yang sama yaitu ruan. Ru’yan artinya mimpi
sedangkan ru’yatan artinya melihat dengan mata, dengan akal atau
dengan hati. Secara historis, ru’yah bermakna melihat dengan kepala
dan juga melihat dengan ilmu. Hanya saja, dalam perkembangannya,
rukyah hanya dimaknai dengan melihat dengan mata telanjang, yaitu
melihat hilal pada saat matahari terbenam menjelang awal bulan
Qomariyah dengan mata atau feleskop, dalam astronomi dikenal
dengan observasi.*® Perhitungan inilah yang dianut oleh sebagian
umat Islam yaitu Nahdlatul Ulama yang disimbolkan dengan mazhab
Rukyah.*!

37
38
39
40

41

dan 10 Dzulhijah). Dengan patokan pada wukuf maka dapat disimpulkan jatuhnya tanggal
(27 Rajab, 12 Rabiul Awal, 15 Sya’ban, 1 Syawal dan 9 Dzullhijah) jatuh pada hari yang sama.
Kemudian perhitungan awal Ramadhan dengan cara menghitung mundur tiga hari. Misalnya
wukuf jatuh pada hari Selasa 9 Dzulhijah 1427 H, maka Idul Adha jatuh pada hari Rabu 10
dzulhijah 1427 H. Kemudian tanggal 27 Rajab 1428, 12 Rabiul Awal 1428, 15 Sya’ban 1428, 1
Syawal 1428 H jatuh pada hari Selasa dan 1 Rhamadhan 1428 setelah dihitung mundur tiga
hari dari hari wukuf jatuh pada hari Ahad.

M. Yunan Yusuf, Yusron Rozak, Sudarnota Abdul Hakim, op. cit., hlm. 152-153
Slamet Hambali, op. cit., hlm. 26

M. Yunan Yusuf, Yusron Rozak, Sudarnota Abdul Hakim, op. cit., hlm. 332
Susiknan Azhari, Hisab Dan Rukyah: Wacana Untuk Membangun Kebersamaan Di
Tengah Perbedaan, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007), hlm. 53-71.

Penganut mazhab rukyah ini berpandangan bahwa rukyah hukumnya wajib, kategorinya

270 4 Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Apabila rukyah tidak dapat dilihat, baik karena hilal masih
dibawah ufuk atau tertutup mendung maka penentuan awal bulan
tersebut harus berdasarkan istikmal (disempurnakan menjadi 30
hari).** Menurut mazhab ini, rukyah bersifat taabuddi - ghair al-maqul
mana yang artinya tidak dapat dirasionalkan, pengertiannya tidak
dapat diperluas sehingga pengertiannya sebatas pada melihat dengan
mata telanjang.*’ Berikut ini adalah hal yang mendasari perhitungan
di atas yaitu hadis riwayat Bukhari dan Muslim:

Sﬁﬁb\deJ\f)wwu»wu»rb\u»
)Aj\a:rwuj\ﬁ\d@d\éj\rua&;l\d@djjaw&\ 2
Sz iae LS b eemle (o2 06 a3 I 1y il a3 )
“Dari Adam dari Suaibah dari Muhammad Bin Ziyad berkata saya
mendengar Abu Hurairah berkata bawasanya Nabi SAW Bersabda:
Berpuasalah karena melihat hilal dan berbukalah kamu karena melihat
hilal bila kamu tertutup mendung, maka sempurnakanlah bilangan

bulab Sya’ban tiga puluh hari”(HR. Bukhari dan Muslim dari Abu
Hurairah).*

Gl oy 13580 ST 15 15h5k 8T 1)

Apabila kamu telah melihat hilal berpuasalah, dan apabila kamu telah

melihatnya beridulfitrilah! ... [HR al-Bukhari, dan lafal di atas adalah
lafalnya, dan juga diriwayatkan Muslim].

Sementara itu, menurut perspektif Mazhab Hisab, bahwa
rukyah dalam hadits tersebut termasuk taaqqulli maqul mana,

42
43
44

adalah fardhu kifayah, dan hasil rukyah dapat berlaku seluruh wilayah Indonesia karena
merupakan satu wilayah hokum. Slamet Hambali , op. cit., hIm. 26

Slamet Hambali , op. cit., hlm. 27
Ibid, hlm. 28
Bukhari, Shahih Bukhari, Kairo: Darul Fikr, 1981, hlm. 327

Senc Studec Tolam P 271
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



dapat dirasionalkan dan dikembangkan sekalipun hanya dugaan
kuat tentang adanya hilal.** Memahami hadis tersebut secara taubudi
atau gairu maqul mana (tidak dapat dirasionalkan), maka rukyah
tidak dapat diperluas dan dikembangkan sehingga ru’yah hanya
dengan mata telanjang tidak boleh pakai kacamata dan teropong
dan alat-alat lainnya, hal ini terasa kaku dan sulit direalisasikan.*
Oleh karena itu, kalau hadis tersebut diartikan dengan Taaqul ma'na
(dapat dirasionalkan), maka ru’yah tidak terbatas hanya dengan mata
telanjang tetapi termasuk dengan penggunaan semua sarana alat ilmu
pengetahuan, astronomi, hisab dan sebagainya.

Di samping itu, menurut Rasyid Ridha dan Mustafa az-Zarqa,
perintah melakukan rukyat itu adalah perintah berilat (beralasan),
maksudnya perintah yang disertai alasan hukum (ilat) yang
menerangkan mengapa diperintahkan demikian. Menurut kaidah
fikhiah, hukum itu berlaku menurut ada atau tidak adanya ilat.
Apabila ada ilatnya, maka hukum diberlakukan, dan apabila tidak ada
ilatnya, maka hukum tidak diberlakukan. Ilat perintah rukyat adalah
keadaan umat yang ummi (tidak kenal baca tulis dan hisab) pada
zaman Nabi saw. Karena tidak mengenal baca tulis dan hisab, maka
tidak mungkin orang pada zaman itu melakukan hisab. Untuk itu
mereka diperintahkan menggunakan sarana yang mudah bagi mereka
saat itu, yaitu melakukan rukyat.*” Ini ditegaskan oleh Nabi saw dalam
hadis riwayat al-Bukhari dan Muslim sebagai berikut,

oo 13855 15808 AN ClE Y, SR Y AT AT 6
Ledas s 6y ldloly TGSV 5555 G S0 423555

Sesungguhnya kami adalah umat yang ummi; kami tidak bisa menulis
dan tidak bisa melakukan hisab. Bulan itu adalah demikian-demikian.

Maksudnya adalah kadang-kadang dua puluh sembilan hari, dan
kadang-kadang tiga puluh hari[HR al-Bukhari dan Muslim].

45

46

47

Slamet Hambali, Melacak Metode Penentuan Poso dan Riyoyo Kalangan Kraton Yogyakarta,
TAIN Walisongo Semarang: 2003, hlm. 28

Apalagi daerah tropis yang selalu berawan ketika sore menjelang magrib, jangankan bulan,
matahari pun tidak kelihatan sehingga ru'yah mengalami gagal total.
Prof. Dr. H. Syamsul Anwar, MA, Sistem Hisab Waktu Dalam Islam, dimuat dalam http://

tarjih.muhammadiyah.or.id/artikel-sistem-hisab-waktu-dalam-islam-detail-185.html, diakses
pada 1 November 2012

272 4 Seri Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Imkanur Rukyah

Imkanur-Rukyat adalah metode perpaduan antara Rukyat

dan Falak Syari (hisab), dimana posisi hasil perhitungan memberi
sinyalemen diterima atau tidaknya kesaksian perukyat dengan
batas ketinggian hilal tertentu dan jarak bulan-matahari tertentu,
dimana pada beberapa kasus yang terjadi di Indonesia seperti; kasus
ditolaknya kesaksian perukyat Cakung dan Jepara pada penentuan 1
Syawaal 1432 H (2011 M), dan ditolaknya kesaksian rukyat Cakung
pada penentuan 1 Ramadhan 1433 H (2012 M). Ada beberapa peneliti
yang membuat kriteria visibilitas hilal, diantaranya:

1)

2)

3)

4)

5)

Limit Danjon menetukan batas yang mensyaratkan tinggi hilal
>7 (derajat),

Muhammad Ilyas; 1) Memberikan kriteria visibilitas hilal dengan
beda tinggi minimal 4 (derajat) untuk beda azimuth yang besar
dan 10,4(derajat) untuk azimuth 0(derajat), 2) Dengan arc of light
(beda tinggi bulan-matahari) bergantung pada beda azimuth
dengan minimum 4(derajat) untuk beda azimuth yang besar dan
10,4(derajat) untuk beda azimuth 0 (derajat).

Caldwell dan Laney memberikan syarat minimal tinggi bulan-
matahari >4(derajat)

Kriteria MABIMS (2-3-8), yaitu: 1)Tinggi hilal minimum
>2(derajat), 2)Jarak sudut bulan-matahari harus >3(derajat), dan
3) Umur bulan 8 jam. Karena untukbeberapa tahunini pemerintah
melalui Kementerian Agama menggunakan Kriteria MABIMS
(2-3-8), akan ada beberapa masalah yang akan timbul terkait
penggunaan kriteria tersebut, diantaranya: 1) Akan terjadinya
perbedaan penentuan tanggal 1 bulan qamariah dengan Negara
lain; 2) Contoh kasus pada penetapan 1 Ramadhan 1433 H,
dimana Indonesia berbeda dengan 78 % Negara muslim (note;
bukan Negara Islam) di dunia.

Kriteria Imkanur-Rukyat Thomas Djamaludin (LAPAN) atau
dikenal dengan Kriteria Hisab Rukyat Indonesia, yaitu: 1) Jarak
sudut bulan-matahari >6,4(derajat); dan 2) Beda tinggi bulan-
matahari >4(derajat).

Senc Stude Tolam ) 273
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



D. PENENTUAN TANGGAL ORMAS ISLAM INDONESIA

1. Dewan Da’'wah Islamiyah Indonesia (DDII)

Dewan Dakwah Islamiyah Indonesia (DDII) didirikan pada 9 Mei
1967, dengan Akte Notaris Syahrin Abdul Manan No. 4, tertanggal
9 Mei 1967. DDII adalah organisasi dakwah dalam rangka untuk
menyebarkan nilai-nilai Islam di tengah-tengah masyarakat Muslim
Indonesia. Pendiri utama DDII adalah Mohammad Natsir, mantan
anggota masyumi yang sangat kristis pada pemerintah pada era
orde lama. Setelah berakhir dan bubarnya Masyumi, maka M. Natsir
berkiprah dalam dakwah dan mendirikan DDII, dan beliau ditunjuk
sebagai ketua pertama.

Berkenaan penentuanbulankomariyah, terutamabulan Ramadan
dan Syawal, DDII mengikuti pemerintah Indonesia yaitu hisab
imkanur rukyat dengan matlak Indonesia (wilayatul hukmi, wilayah
Indonesia sebagai wilayah hukum). Sementara berkaitan dengan Idul
Adha, DDII mengikuti hasil rukyat Mekah, yaitu mengikuti keputusan
Pemerintah Saudi Arabia, dan mengabaikan keputusan pemerintah
Indonesia manakala bertentangan dengan ketetapan Saudi Arabia.
Karena Idul Adha erat kaitanya dengan peristiwa wukuf, sehingga
keputusan berkenaan dengan peristiwa wukuf merupakan otoritas
pemerintah Saudi Arabia. Dan wilayah lain termasuk Indonesia,
mengikuti pemerintah Saudi Arabia. Dengan demikian, idul Adha
diselenggarakan bersamaan dengan Saudi Arabia, dan mengabaikan
rukyah atau hisab untuk mathlak Indonesia.*

2. Persatuan Islam (PERSIS)

Persatuan Islam (PERSIS) berdiri pada hari Rabu tanggal 1
Safar 1342 H/ 12 September 1923. PERSIS dikenal sebagai organisasi
pembaharu yang terkenal cukup keras, terutama menyangkut
purifikasi (pemurniaan) Islam. PERSIS banyak berkembang di Jawa
Barat dan jawa timur, khususnya kawasan Bangil. Dan A. Hasan
merupakan tokoh PERSIS yang sangat populer dan banyak tulisan-
tulisanya, terutama Tanya Jawab A. Hasan, dicetak berulang kali
dan menjadi rujukan masyarakat luas. Bahkan menurut cerita
sejarah, Ir. Soekarno banyak belajar Islam kepada A. Hasan dengan

48 Susiknan Ashari, “Hisab Ormas Islam”, disampaikan pada Pelatihan Hisab Kader Tarjih, di
Universitas Muhammadyah Yogyakarta, 2008.

274 4 Seri Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



cara korespondensi. Karena soekarno di saat dalam pengasingannya
banyak bertanya tentang Islam kepada A. Hasan, sehingan A. Hasan
banyak mengirimkan buku-buku dan juga jawaban yang beliau tulis
sendiri kepada mendiang presiden RI pertama tersebut.

Berkenaan dengan penentuan awal dan akhir bulan komariyah,
terutamabulan Ramadan, Syawal, dan Zulhijah, PERSIS padaawalnya
menggunakan hisab wujudul hilal sebagaimana yang digunakan oleh
Muhammadiyah saat ini. Hanya saja dalam perkembanganya, PERSIS
sejak 1422/1423 H, mulai mengadopsi teori imkanur rukyat, yang
sebagaimana digunakan oleh pemerintah Indonesia (Departemen
Agama).

Hizbut Tahrir (HT)

Hizbut Tahrir (HT) merupakan organisasi trans-nasional
kontemprer yang cukup terkenal. HT pertama kali dirintis di kota
al-Quds (Jerussalem) oleh Taqiyuddin an-Nabhani, kemudian
berkembang ke berbagai wilayah, seperti Timur Tengah, Eropa, Afrika,
Asia termasuk Indonesia. Sementara di Indonesia, HT didirikan pada
1981 oleh Abdurrahman al-Bagdadi dan tahun 1994 dikembangkan
di Yogyakarta.

Sikap HT (hizbut Tahrir) berkaitan dengan penentuan awal
dan akhir bulan komariyah, terutama untuk Ramadan dan Syawal
berpegang pada hasil rukyat global. Artinya, rukyah tidak terbatas
pada suatu wilayah hukum tertentu saja, seperti Indonesia, tetapi
seluruh dunia. Sehingga dimanapun tempat di dunia ini, ditemukan
hilal (hilal dapat dirukyah), maka pada pada malam itu di seluruh
dunia diawali tanggal baru (bulan baru) tidak terbatas di daerah
dimana hilal dapat dilihat. Untuk Idul Adha, HT mengikuti Mekah
dengan menjadikan wukuf arafah sebagai standar. Pendapat ini
sebagaimana yang dimilki oleh DDII.

Nahdlatul Ulama (NU)

Nahdlatul Ulama (NU) merupakan salah satu organisasi Islam
terbesar di Indonesia. NU didirikan pada 1345 H/1926 M oleh KH.
Hasyim Asyari di Surabaya. NU dikenal sebagai organisasi yang
mewakili kelompok tradisionalis Islam di Indonesia yang pada
umumnya basis massanya di daerah pedesaan. NU merupakan
organisasi dakwah yang menfokuskan pada pengembangan pondok
pesantren sebagai saran pengkaderan dan penyebaran nilai-nilai

Senc Studec Tolam ) 275
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



tradisional NU.

Berkaitan dengan persoalan penentuan awal dan akhir bulan,
NU dikenal sebagai mazhab rukyah. Untuk penetuan Ramadan,
Syawal, dan Zulhijah, NU menggunakan metode Istikmal dan
rukyat. Istikmal adalah menyempurnakan bilangan bulan menjadi
30, manakala hilal tidak bisa dirukyah. Sementara rukyah menurut
NU adalah dapat dilihatnya hilal pada posisi 2 derajat di atas ufuk
dengan mata kepala. Manakala ada rukyah di bawah 2 derajat, maka
rukyahnya ditolak karena tidak sesuai dengan standard kemungkinan
hilal dapat dirukyah. Dan NU mengadopsi matlak Indonesia sebagai
wilayah hokum (wilayatul hukmi) bagi berlakunya rukyah.

Muhammadiyah

Muhammadiyah merupakan organisasi Islam yang dikenal
sebagai symbol mazhab hisab di Indonesia. Muhammadiyah
didirikan pada tanggal 8 Zulhijah 1330 H/ 18 November 1912 M oleh
KH.Ahmad Dahlan di Yogyakarta. Prinsip yang selalu dianut oleh
persyarikatan Muhammadiyah adalah setia mengikuti perkembangan
zaman, kemajuan sains dan teknologi yang menyelaraskan dengan
hukum-hukum Islam. Hukum yang ditetapkan Muhammadiyah harus
berangkat dari dalil Nagli Al-Quran dan As-Sunah Shahihah dan dari
acuan pokok tersebut dikembangkan berdasarkan kaedah Ushul Figh.

Muhammadiyah dalam penentuan awal bulan® menggunakan
sistem hisab hakiki wujudul hilal artinya memperhitungkan adanya
hilal pada saat matahari terbenam. Hisab wujud al hilal, yaitu metode
menetapkan awal bulan baru yang menegaskan bahwa bulan Qamariah
baru dimulai apabila telah terpenuhi tiga parameter: telah terjadi
konjungsi atau ijtimak, ijtimak itu terjadi sebelum matahari terbenam,
dan pada saat matahari terbenam bulan berada di atas ufuk.®

Departemen Agama

Departemen Agama RI merupakan unit kerja pemerintah yang
mengurusi pembinaan keagamaan di Indonesia. Walaupun Indonesia

49

50

Dalam penetapan awal bulan Ramadhan dan Syawal, para ahli hisab Muhammadiyah yang
tergabung dalam Majelis Tarjih dan Tajdid telah memberikan pendapatnya kemudian
dituangkan dalam surat keputusan pimpinan pusat Muhammadiyah tentang penetapan awal
Ramadhan dan Syawal.

Majelis Tarjih Muhammadiyah, Pedoman Hisab Muhammadiyah, (Yogyakarta: Majelis Tarjih
dan Tajdid Muhammadiyah, 2009)

276 4 Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



bukan Negara agama, tetapi pembinaan keagamaan tetap dilakukan
Negara dalam rangka terbinaanya kehidupan spiritual masyarakat.
Walaupun ada kritikan, bahwa Negara tidak perlu ikut campur
dalam kehidupan pribadi umat, dan pembinaan keagamaan cukup
diserahkan kepada organisasi keagamaan yang memang konsern ke
sana. Karena tidak sedikit persoalan koflik keagamaan justru muncul
karena kebijakan Negara yang kliru dan tidak mengindahkan aspirasi
masyarakat yang ada.

Departemen agama mengintrodusir metode Imkanur Rukyat
untuk mengetahui masuknya Ramadan, Syawal, dan Zulhijah.
Imkanur Rukyah adalah suatu metode untuk mengetahuikemungkinan
hilal awal bulan dapat dilihat (rukyah). Dan standard minimal yang
dipergunakan departemen agama adalah 2 derajat di atas ufuk.
Artinya kalau hilal berdasarkan perhitungan tingginnya dua derajat di
atas ufuk, maka rukyat secara real dapat dilakukan kalau cuaca dalam
keadaan cerah (tidak berawan). Untuk menetapkan masuk tidaknya
bulan baru, Departemen tidak cukup dengan melihat hilal saja tetapi
juga menunggu Sidang Itsbat yang dilakukan oleh kementerian agama
pusat. Dan hasil siding itsbat dibelakukan untuk seluruh wilayah
hokum Indonesia (Matlak Indonesia; wilayatul hukmi).

Majelis Ulama Indonesia (MUI)

Majelis Ulama Indonesia (MUI) merupakan organisasi yang
mewadahi para ulama diIndonesia yang melakukan permusyawarahan
hokum dan mejawab persoalan-persoalan yang berkembangan apakah
atas permintaan atau tidak baik dari pemerintah, masyarakat, individu,
atau organisasi massa Islam. MUI berdiri 26 Juli 1975 berdasarkan
hasil Musyawarah Nasional Ulama se-Indonesia. Ketua MUI pertama
adalah Prof Dr. HAMKA, seorang tokoh Muhammadiyah terkenal
dan memiliki banyak karya.

Dalam kaitanya dengan penentuan awal dan akhir bulan, MUI
pada umumnya mengikuti semua hasil kepustusan pemerintah. Dan
memilki pandangan yang sama dngan pemerintah (departemen
agama), yaitu “Matlak yang digunakan adalah lokal, oleh karena itu
Idul Adha tidak perlu mengikuti Saudi Arabia.”

Senc Stude Tobam ) 277
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



F.

PENENTUAN TANGGAL NEGARA-NEGARA ISLAM
1) Rukyat yang diputuskan Qadli

Pelaksanaan Rukyat dilakukan oleh masyarakat, kemudian
hasil dari rukyat tersebut diputuskan oleh qadli (hakim). Manakala
sudah diputuskan oleh hakim, dan rukyat yang dilakukan masyarakat
dinyatakan sah, maka keputusan tersebut mengikat kepada seluruh
warga Negara untuk melakanakan itu. Model rukyat yang dipustuskan
oleh qgadli tersebut berlaku dibeberapa Negara, seperti Bangladesh,
India, Pakistan, dan Oman.

2) Ijtimak Qabla al-Ghurub plus Moonset after Sunset di Mekah
(wiladatul hilal)

Kerajaan Arab Saudi dikenal menggunakan hisab, yang metode
hisab nya adalah ijtimak qabla al-ghurub plus moonset after sunset,
yang kemudian dikenal dengan wiladatul hilal (kelahiran/kemunculan
hilal). Teori tersebut mirip dengan muhammadiyah, hanya saja istilah
yang dipergunakan agak berbeda, Muhammadiyah menggunakan
istilah wujudul hilal, sementara Arab Saudi menggunakan wiladatul
hilal.

3) Mengikuti Saudi Arabia

Beberapa Negara Islam, tidak mengggunakan perhitungan
mandiri, tetapi mereka mengikuti kerajaan Arab Saudi berkaitan
dengan peritungan bulan qomariyah. Negara-negara tersebut adalah
Qatar, Bahrain, Kuwait, Yemen, UEA (Uni Emirat Arab), dan Turkey.

4) Ijtimak Qabla al-Ghurub+Moonset 5 Minutes after Sunset

Mesir merupakan Negara di timur tengah yang terkenal
Berkenaan dengan penentuan awal dan akhir bulan, mesir
menggunakan standard ijmk qabla al-ghurub plus monset 5 minuts
after sunset. Hal ini agak berbeda dengan Saudi, Mesir menentukan
standard bahwa hilal kemungkinan dapat dilihat selama 5 menit
setelah matahari terbenam.

5) Mengikuti kabar negara tetangga

Beberapa Negara lain, tidak menentukan sendiri tentang jatuhnya
awal dan akhir bulan qamariyah, tetapi mereka mendasarkan pada
kabar Negara tetangga. New Zealand, misalnya tidak menentukan

278 4 Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



sendiri, tetapi menunggu kabar dari negera terdekat yaitu, Australia.
Demikian juga Suriname, menunggu kabar dari Guyana.

6) Ijtimak Qabla al-FAJR

Libya merupakan salah satu Negara Islam di afrika utara, Libiya
dalam system kalendernya disamping mengadopsi kalender hijrah,
juga menggunakan warisan perhitungan dari tradisi masyarakat
Libiya. Sehingga dalam kaitanya dengan penamaan bulan agak berbeda
dengan Negara-negara Arab lainya. Sementara dalam kaitanya dengan
penentuan awal dan kahir bulan, Libiya menggunakan metode hisab
Jjtimak qabla al-fajr, artinya matahari berkonjungsi sebelum fajr pada
hari itu, maka sore pada malam berikutnya sudah berganti tanggal
(bulan baru).

7) Imkanur rukyat Negara-Negara Asia Tenggara (MABIMS)

Negara-negara di kawasan Asia tenggara, seperti Indonesia,
Malaysia, Singapore, dan Brunai Darusalam, menggunakan metode
Imkanur Rukyat untuk menetapkan awal dan akhir bulan qamariyah,
khususnya untuk ramadhan, syawal, dan dzul Hijjah.Standard yang
digunakan adalah >2 derajat di atas ufuk.

F. HISAB DAN PENYATUAN KALENDER
INTERNASIONAL

Sampai saat ini di dunia Islam belum terdapat satu sistem
kalender Islam internasional yang menyatukan sistem waktu Islam
di seluruh dunia.’’ Yang ada hanyalah kalender-kalender lokal
yang berlaku di tempat tertentu saja. Oleh karena itu tidak heran
sering terjadi perbedaan mencolok di kalangan umat Islam dalam
menentukan momen-momen keagamaan penting. Keprihatinan
terhadap kekacauan dalam pengorganisasian waktu seperti ini serta
ketidakmampuan menepatkan pelaksanaan berbagai momen penting
keagamaan secara selaras di seluruh dunia telah mendorong para
pakar Muslim untuk memikirkan penyatuan sistem penataan waktu
dalam bentuk suatu kalender kamariah Islam internasional sejak tiga

51 Dr. Susiknan Azhari, Hisab Dan Rukyat: Wacana Untuk Membangun Kebersamaan Di Tengah
Perbedaan, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007), hlm. 24.

Senc Studec Tolam P 279
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



dasawarsa terakhir”> Muhammadiyah menawarkan solusi dengan
pemakaian hisab wujudul hilal sebagai alternatif pemecahan terhadap
wacana penyatuan kalender Internasional.”

Menurut Prof. Dr. Syamsul Anwar, MA** bahwa pilihan terhadap

metode hisab wujudul hilal, dan meninggalkan rukyat, adalah tepat
dan kongkrit dengan alasan-alasan sebagai berikut:

1)

2)

Semangat Al Quran adalah menggunakan hisab. Hal ini ada
dalam ayat “Matahari dan bulan beredar menurut perhitungan”
(QS 55:5). Ayat ini bukan sekedar menginformasikan bahwa
matahari dan bulan beredar dengan hukum yang pasti sehingga
dapat dihitung atau diprediksi, tetapi juga dorongan untuk
menghitungnya karena banyak kegunaannya. Dalam QS Yunus
(10) ayat 5 disebutkan bahwa kegunaannya untuk mengetahui
bilangan tahun dan perhitungan waktu.

Jika spirit Quran adalah hisab mengapa Rasulullah Saw
menggunakan rukyat? Menurut Rasyid Ridha dan Mustafa
Az-Zarqa, perintah melakukan rukyat adalah perintah ber-ilat
(beralasan). Ilat perintah rukyat adalah karena ummat zaman Nabi
saw adalah ummat yang ummi, tidak kenal baca tulis dan tidak
memungkinkan melakukan hisab. Ini ditegaskan oleh Rasulullah
Saw dalam hadits riwayat Al Bukhari dan Muslim, “Sesungguhnya
kami adalah umat yang ummi; kami tidak bisa menulis dan tidak
bisa melakukan hisab. Bulan itu adalah demikian-demikian. Yakni
kadang-kadang dua puluh sembilan hari dan kadang-kadang tiga
puluh hari”. Dalam kaidah fighiyah, hukum berlaku menurut ada
atau tidak adanya ilat. Jika ada ilat, yaitu kondisi ummi sehingga
tidak ada yang dapat melakukan hisab, maka berlaku perintah
rukyat. Sedangkan jika ilat tidak ada (sudah ada ahli hisab), maka
perintah rukyat tidak berlaku lagi. Yusuf Al Qaradawi menyebut
bahwa rukyat bukan tujuan pada dirinya, melainkan hanyalah
sarana. Muhammad Syakir, ahli hadits dari Mesir yang oleh
Al Qaradawi disebut seorang salafi murni, menegaskan bahwa
menggunakan hisab untuk menentukan bulan Qamariah adalah
wajib dalam semua keadaan, kecuali di tempat di mana tidak ada

52

53
54

Prof Dr.

Syamsul Anwar, MA, Hari Raya dan Problematika Hisab-Rukyat, (Yogyakarta: Suara

Muhammadiyah,2008), hlm. 115-147.

Prof Dr.

Syamsul Anwar, MA, Hari Raya dan Problematika Hisab-Rukyat, hlm. 60-87.

Prof. Dr. H. Syamsul Anwar, MA, Sistem Hisab Waktu Dalam Islam, dimuat dalam http://
tarjih.muhammadiyah.or.id/artikel-sistem-hisab-waktu-dalam-islam-detail-185.html

280 1

Senc Studc Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



3)

4)

5)

6)

orang mengetahui hisab.

Dengan rukyat umat Islam tidak bisa membuat kalender. Rukyat
tidak dapat meramal tanggal jauh ke depan karena tanggal baru
bisa diketahui pada H-1. Dr.Nidhal Guessoum menyebut suatu
ironi besar bahwa umat Islam hingga kini tidak mempunyai
sistem penanggalan terpadu yang jelas. Padahal 6000 tahun
lampau di kalangan bangsa Sumeria telah terdapat suatu sistem
kalender yang terstruktur dengan baik.

Rukyat tidak dapat menyatukan awal bulan Islam secara global.
Sebaliknya, rukyat memaksa umat Islam berbeda memulai awal
bulan Qamariah, termasuk bulan-bulan ibadah. Hal ini karena
rukyat pada visibilitas pertama tidak mengcover seluruh muka
bumi. Pada hari yang sama ada muka bumi yang dapat merukyat
tetapi ada muka bumi lain yang tidak dapat merukyat. Kawasan
bumi di atas lintang utara 60 derajad dan di bawah lintang selatan
60 derajad adalah kawasan tidak normal, di mana tidak dapat
melihat hilal untuk beberapa waktu lamanya atau terlambat
dapat melihatnya, yaitu ketika bulan telah besar. Apalagi kawasan
lingkaran artik dan lingkaran antartika yang siang pada musim
panas melabihi 24jam dan malam pada musim dingin melebihi
24 jam.

Jangkauan rukyat terbatas, dimana hanya bisa diberlakukan ke
arah timur sejauh 10 jam. Orang di sebelah timur tidak mungkin
menunggu rukyat di kawasan sebelah barat yang jaraknya lebih
dari 10 jam. Akibatnya, rukyat fisik tidak dapat menyatukan
awal bulan Qamariah di seluruh dunia karena keterbatasan
jangkauannya. Memang, ulama zaman tengah menyatakan
bahwa apabila terjadi rukyat di suatu tempat maka rukyat itu
berlaku untuk seluruh muka bumi. Namun, jelas pandangan ini
bertentangan dengan fakta astronomis, di zaman sekarang saat
ilmu astronomi telah mengalami kemajuan pesat jelas pendapat
semacam ini tidak dapat dipertahankan.

Rukyat menimbulkan masalah pelaksanaan puasa Arafah. Bisa
terjadi di Makkah belum terjadi rukyat sementara di kawasan
sebelah barat sudah, atau di Makkah sudah rukyat tetapi di
kawasan sebelah timur belum. Sehingga bisa terjadi kawasan lain
berbeda satu hari dengan Makkah dalam memasuki awal bulan
Qamariah. Masalahnya, hal ini dapat menyebabkan kawasan

Senc Studec Tolam P 281
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



ujung barat bumi tidak dapat melaksanakan puasa Arafah karena
wukuf di Arafah jatuh bersamaan dengan hari Idul Adha di ujung
barat itu. Kalau kawasan barat itu menunda masuk bulan Zulhijah
demi menunggu Makkah padahal hilal sudah terpampang di
ufuk mereka, ini akan membuat sistem kalender menjadi kacau
balau.”

Argumen-argumen di atas menunjukkan bahwa rukyat
tidak dapat memberikan suatu penandaan waktu yang pasti dan
komprehensif. Dan karena itu tidak dapat menata waktu pelaksanaan
ibadah umat Islam secara selaras di seluruh dunia. Itulah mengapa
dalam upaya melakukan pengorganisasian system waktu Islam di dunia
internasional sekarang muncul seruan agar kita menggunakan hisab
dan tidak lagi menggunakan rukyat. Temu pakar II untuk Pengkajian
Perumusan Kalender Islam (Jjtima’ al Khubara’ as Sani li Dirasat Wad
at Taqwimal Islami) tahun 2008 di Maroko dalam kesimpulan dan
rekomendasi (at Taqrir al Khittami wa at Tausyiyah) menyebutkan:
“Masalah penggunaan hisab: para peserta telah menyepakati bahwa
pemecahan problematika penetapan bulan Qamariah di kalangan
umat Islam tidak mungkin dilakukan kecuali berdasarkan penerimaan
terhadap hisab dalam menetapkan awal bulan Qamariah, seperti

halnya penggunaan hisab untuk menentukan waktu-waktu shalat”>®

PENENTUAN WAKTU -WAKTU SHALAT

Mengetahui waktunya sholat adalah termasuk syarat syahnya
sholat. Sholat adalah salah satu ibadah yang ada batasan waktunya,
batas awal dan akhirnya. Waktu sholat habis ketika datang waktu
sholat berikutnya, kecuali waktu sholat shubuh yang berakhir ketika
munculnya matahari di ufuk timur. Yang dimaksud waktu sholat
dalam pengertian hisab ialah awal masuknya waktu sholat. Waktu
sholat ditentukan berdasarkan posisi matahari diukur dari suatu
tempat di muka bumi. Menghitung waktu sholat pada hakekatnya
adalah menghitung posisi matahari sesuai dengan yang kriteria yang
ditentukan ditentukan.”” Firman Alloh didalam Al-Qur’an:

55

56
57

Prof. Dr. H. Syamsul Anwar, MA, Sistem Hisab Waktu Dalam Islam, dimuat dalam http://
tarjih.muhammadiyah.or.id/artikel-sistem-hisab-waktu-dalam-islam-detail-185.html

ibid

Majelis Tarjih Muhammadiyah, Pedoman Hisab Muhammadiyah, (Yogyakarta:

282 ( Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



s Zus dad 2 55 BN G S ag ’\4;3?

)UMVJ&ULL:J\

Apakah  kamu tidak memperhatikan (penciptaan) Tuhanmu,
bagaimana Dia memanjangkan (dan memendekkan) bayang-bayang;
dan kalau dia menghendaki niscaya Dia menjadikan tetap bayang-
bayang itu, kemudian Kami jadikan matahari sebagai petunjuk atas
bayang-bayang itu,(Al-Furqon 45)

Giei Srd) &) N 5 U5 G G5 LN o5

G A (6583 G5 B
Dan dirikanlah sembahyang itu pada kedua tepi siang (pagi dan
petang) dan pada bagian permulaan daripada malam. Sesungguhnya
perbuatan-perbuatan yang baik itu menghapuskan (dosa) perbuatan-

perbuatan yang buruk. Itulah peringatan bagi orang-orang yang ingat.
(Hud 114)

& A lesis J»Jl\ Co Y| OE:A QR DA
\SW’ 2 OF ,.>ud° 2 \Q\’“

Dirikanlah shalat dari sesudah matahari tergelincir sampai gelap

malam dan (dirikanlah pula shalat) subuh. Sesungguhnya shalat subuh
itu disaksikan (oleh malaikat) (Al-Isro’ 78).

M\&}L A&éi.;jgjjjwu&ﬁob

5 A 15Ty 1225 0 3 it

Maka sabarlah kamu atas apa yang mereka katakan, dan bertasbihlah
dengan memuji Tuhanmu, sebelum terbit matahari dan sebelum
terbenamnya dan bertasbih pulalah pada waktu-waktu di malam hari

dan pada waktu-waktu di siang hari, supaya kamu merasa senang.
(Thoha 130)

Majelis Tarjih muhammadiyah, 2009), hlm. 52.

Senc Stude Tolam D 283
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Dari beberapa ayat Al-Qur’an yang menerangkan kriteria-kriteria
awal waktu sholat diatas kurang detail sehingga menimbulkan multi
tafsir. Untuk memperkuat ayat Al-Quran diatas, berikut sebagian
hadits yang secara rinci dan detail menerangkan waktu-waktu sholat.

@\g\rmswwogudwm.@’”\;u;

38 12608 0 280 805 G 5 el 5
L};Js ;;QK\D\ 2 eSS *M\uu@g;@m
S f@&mdwwum
\JQLa.s f\.;:e uJ.a.J\ J.a.s ui..L:J\ Esle \.3\
B\ BAEN GRS 2 ESL B JAANES
150 Ak ;,ou\}fumfw;wxw JL;;
;,muﬁéw&mpr 2 S e al g
Lad Jai iz g J@m&)\;dugwmx
w&)\;gugubrmm:c&#u R
G oA s B (e Jal i L“J&é
Mﬁ}ﬁd@” AN R KRR T A-A EN
;,3 Jas S ys\ q_,w;& S\Esl) O;L;;,:g};s\
G JE ;%.M\ > mall s B aliy)l a8 15
&dj&ﬁ&lbd@éﬁ\&m&m
Dari Jabir bin Abdulloh, Bahwasanya Jibril datang kepada Nabi SAW,
lalu berkata kepadanya: Bangunlah dan bershalatlah, maka Nabi

pun melakukan shalat Dhuhur pada saat matahari telah tergelincir.
Kemudian datang pula Jibril kepada Nabi pada waktu Ashar, lalu

284 ( Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



berkata: bangunlah dan bershalatlah, maka Nabi melakukan shalat
Ashar pada saat bayangan matahari sama dengan panjang bendanya.
Kemudian Jibril datang pula kepada Nabi waktu Maghrib, lalu
berkata: Bangunlah dan bershalatlah, maka Nabi melakukan shalat
Maghrib, pada saat matahari telah terbenam. Kemudian Jibril datang
lagi pada waktu Isya’ serta berkata: Bangunlah dan bershalatlah,
maka Nabi melakukan shalat Isya, pada saat mega merah telah
hilang. Kemudian datang pula Jibril pada waktu Subuh, lalu berkata:
Bangunlah dan bershalatlah, maka Nabi melakukan shalat Subuh
pada saat fajar shadiq telah terbit. Pada keesokan harinya Jibril datang
lagi untuk waktu Dhuhur, Jibril berkata: Bangunlah dan bershalatlah,
maka Nabi melakukan shalat Dhuhur pada saat bayangan matahari
yang berdiri telah menjadi panjang. Kemudian Jibril datang lagi
pada waktu Ashar pada saat bayangan matahari dua kali sepanjang
dirinya. Kemudian datang lagi Jibril pada waktu Maghrib pada saat
waktu beliau datang kemarin juga. Kemudian datang lagi Jibril pada
waktu Isya, diketika telah berlalu separuh malam, atau sepertiga
malam, maka Nabi pun melakukan shalat Isya, Kemudian datang lagi
Jibril diwaktu telah terbit fajar shadig, lalu berkata : Bangunlah dan
bershalatlah Subuh, sesudah itu Jibril berkata : Waktu-waktu di antara
kedua waktu ini, itulah waktu shalat.(HR Ibn Hibban dan an-Nasa’i)

Berdasarkan ayat-ayat dan hadits diatas dapat disimpulkan
bahwa parameter-parameter yang digunakan untuk menentukan
waktu sholat adalah dengan matahari. Akhirnya disimpulkan oleh
para ulama Madzahibul Arbaah bahwa awal waktu sholat fardlu (5
waktu) dan sholat sunah sebagai berikut:

1) DHUHUR

Dimulai ketika tergelincirnya matahari dari tengah langit(istiwa’)
ke arah barat ditandai dengan terbentuknya bayangan suatu benda
sesaat setelah posisi matahari di tengah langit, atau bertambah
panjangnya bayangan suatu benda, sesaat setelah posisi matahari di
tengah langit dan waktu Dhuhur berakhir ketika masuk waktu Ashar.
Yang dimaksud tengah langit bukanlah zenit, akan tetapi tengah-
tengah langit diukur dari ufuk timur dan barat. Pada waktu zawal,
yakni ketika matahari melewati garis zawal/istiwa’ (garis langit yang
menghubungkan utara dan selatan) ada tiga kemungkinan arah
bayangan benda yang berdiri tegak.

Senc Stude Tolam ) 285
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



1) Arah bayangan berada di utara benda tersebut, yaitu ketika
matahari melintasi zawal, posisinya berada di belahan langit
selatan, azimuth 180°.

2) Arah bayangan berada di selatan benda tersebut, yaitu ketika
matahari melintasi zawal, posisinya berada di belahan langit
utara, azimuth 0°/360°.

3) Tidak ada bayangan sama sekali, yaitu ketika matahari melintasi
zawal, posisinya tepat berada di atas zenit yakni posisi matahari
berada pada sudut 90° diukur dari ufuk. Di wilayah pulau Jawa
fonemena ini hanya terjadi 2 kali di dalam setahun. Yang pertama
antara tanggal 28 Februari sampai 4 Maret, sedangkan yang
kedua antara 9 Oktober sampai 14 Oktober, di dalam bahasa
Jawa, fonemena ini disebut dengan Tumbuk

Pada saat kondisi pertama dan kedua, bayangan suatu benda
sudah ada pada saat zawal, sehingga masuknya waktu dhuhur adalah
bertambah panjangnya bayangan suatu benda tersebut sesaat setelah
zawal. Pada kondisi ketiga, pada saat zawal, suatu benda yang berdiri
tegak tidak menimbulkan bayangan sedikitpun, sehingga masuknya
waktu Dhuhur adalah ketika terbentuknya/munculnya bayangan
suatu benda sesaat setelah istiwa’/zawal. Panjang bayangan saat
datangnya waktu Dhuhur ini akan berpengaruh pula pada penentuan
waktu Ashar.>®

2) ASHAR

Dimulai ketika panjang bayangan suatu benda, sama dengan
panjang benda tersebut dan berakhir ketika masuk waktu Maghrib.
Terkecuali pendapat Imam Abu Hanifah, bahwa masuknya waktu
Ahsar ialah ketika panjang bayangan suatu benda dua kali dari panjang
bendanya. Dalam perhitungan waktu Ashar panjang bayangan pada
waktu Dhuhur yang merupakan panjang bayangan minimum perlu
diperhitungkan, karena suatu saat mungkin panjang bayangan saat
Dhuhur itu lebih panjang dari tinggi benda itu sendiri. Seperti di
daerah Madinah yang lintangnya 24° 28] pada bulan akhir bulan
Desember deklinasi matahari 23° sehingga pada saat Dhuhur sudut
matahari sudah mencapai 47° lebih, dan tentunya pada saat Dhuhur,
panjang bayangan suatu benda sudah melebihi panjang benda itu

58 Ibnu Zahid Abdo el-Moeid, Waktu Sholat Dan Cara Menghitungnya, dimuat dalam http://
moeidzahid.site90.net/, diakses pada 1 november 2012.

286 4 Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



sendiri. Sehingga waktu Ashar adalah ketika panjang bayangan
sebuah benda sama dengan panjang benda tersebut ditambah panjang
bayangan waktu Dhuhur.”

3) MAGHRIB

Dimulai ketika terbenamnya semua piringan matahari di ufuq
barat yakni tenggelamnya piringan atas matahari di ufuk barat. Waktu
Maghrib berakhir ketika masuk waktu Isya’

4) ISYA

Dimulai ketika hilangnya cahaya merah yang disebabkan
terbenamnya matahari dari cakrawala dan berakhir ketika masuk
waktu Shubuh. Menurut asumsi ahli hisab kita posisi matahari
pada saat itu sekitar -18° dari ufuq barat, sebagian pendapat lainnya
berkisar -15° sampai -17.5°. Sedangkan menurut Imam Abu Hanifah,
ketika hilangnya cahaya putih yakni ketinggian matahari sekitar -19°

5) SHUBUH

Dimulai ketika munculnya Fajar Shodiq, yaitu cahaya keputih-
putihan yang menyebar di ufuq timur. Menurut asumsi ahli hisab kita
posisi matahari pada saat itu sekitar -20° dari ufuq timur, sebagian
pendapat lainnya berkisar -15° sampai -19.5°, munculnya fajar shodiq
ditandai dengan mulai pudarnya cahaya bintang. Dan waktu Shubuh
berakhir ketika piringan atas matahari muncul di ufuq timur.

s 2 N0 P02 _ % od P
Dan bertasbihlah kepada-Nya pada beberapa saat di malam hari dan
di waktu terbenam bintang-bintang (di waktu fajar) (Ath-Thuur 49).

6) DLUHA

Dimulai ketika ketinggian matahari sekitar satu tombak yakni
7 dziro, dalam bahasa ahli hisab kita ketinggian matahari tersebut
sekitar 4° 30 Sedangkan menurut Imam Abu Hanifah ketinggian
matahari sekitar dua tombak atau dalam ukuran ahli hisab 9°. Waktu
Dluha berakhir ketika matahari tergelincir.

59 Ibnu Zahid Abdo el-Moeid, Waktu Sholat Dan Cara Menghitungnya, dimuat dalam http://
moeidzahid.site90.net/, diakses pada 1 november 2012.

Senc Stude Tolam ) 287
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



7) IDUL FIHTRI & IDUL ADHA,

Waktu sholat Idul Fitri & Idul Adha menurutimam Syafi'T dimulai
ketika terbitnya matahari dari ufuk timur dan utamanya adalah pada
saat masuknya waktu Dhuha dan berakhir pada saat zawal. Sementara
menurut imam, Maliki, Hanati dan Hambali masuknya waktu sholat
Id adalah masuknya waktu Dhuha sampai zawal.

8) NISFUL LAIL

Nisful Lail (separuh malam) adalah waktu yang hampir terabaikan
oleh ahli hisab ketika membuat jadwal sholat, padahal waktu ini sangat
erat kaitannya dengan awal waktu sholat malam serta masuknya
waktu Bermalam di Muzdalifah, Melempar Jumroh dan Mencukur
rambut dalam manasik haji. Ada sebagian kalangan yang menghitung
nisful lail ini dengan acuan jam 12 malam istiwak, akan tetapi definisi
tersebut menurut syar’l kurang pas. Yang dimaksud separuh malam
adalah separuh malam yang akhir dihitung dari waktu maghrib dan
waktu shubuh. Misalnya tanggal 17 Nopember 2007 untuk wilayah
Gresik, waktu Mahgrib = 17:29 WIB shubuh = 3:39 WIB. Maka nisful
lail = 22:33:30 WIB / 23:19:18 Istiwak.®

9) WAKTU IMSAK

Disamping waktu-waktu yang tersebut diatas, dalam hal ibadah
puasa terdapat ketentuan (walaupun tidak wajib) waktu yang disebut
Imsak. Yaitu jeda waktu sebelum masuknya waktu Shubuh berkisar
sekitar 10 sampai 15 menit, untuk kehati-hatian. Jeda waktu tersebut
tidaklah bententangan dengan sunnahnya mengakhirkan sahur
sebagaimana banyak diriwayatkan dalam hadits dan tersirat dalam
Al-Quran.

Ao -
S s

> -

AW PIE iﬁ\}z@\d}:;d\ézd\éjzg\gé
s ?E, PIR YRS }5 |\~ 0%
SAENAT SN se G

Dari Abu Dzar beiau berkata: Bersabda Rosululooh SAW. “Ummatku
akan selalu dalam kebaikan selama mereka menyegerakan berbuka
puasa dan mengakhirkan sahur. (Musnad Imam Achmad)

60 Ibnu Zahid Abdo el-Moeid, Waktu Sholat Dan Cara Menghitungnya, dimuat dalam http://
moeidzahid.site90.net/, diakses pada 1 november 2012.

288 ( Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



52\

15 1

Dan makan minumlah kamu hingga terang bagzmu benang putzh dari
benang hitam, Yaitu fajar. (QS. Al-Baqarah: 187)

Tanda-tanda waktu Shubuh adalah yang paling sulit diamati
diantara tanda-tanda waktu sholat lainnya, karena itu untuk
menghindari batalnya puasa karena keterbatasan kita dalam
mengobservasi fonemena alam yang berkaitan dengan masuknya
waktu Shubuh maka seyogyanya di beri batasan Imsak untuk ihtiyat.

e ’“\yw “L;ﬂ:ﬁ;:J\é@\i@@&L
SIS A VI mang\ f,u

Dari Zaid bin Tsabit, berkata : “Kami sahur bersama Rosululloh SAW.
Kemudian kami mununaikan sholat Shubuh, dan waktu antara sahur
dengan sholat sekitar 50 ayat (membaca Al-Quran 50 ayat)”.

!a:\ - ’/OY\ S0 \ s 8 75,:,
= S S L-é" O

Disimpulkan oleh ahli hisab bahwa jeda bacaan 50 ayat antara
sahurnya Rosululloh dan waktu Shubuh tersebut sekitar 10 sampai 15
menit.

HISAB WAKTU SHOLAT

Untuk memudahkan
kitadalammengetahuiawal
masuknya waktu sholat =
kita bisa menggunakan
perhitungan hisab,
sehingga  tidak  harus
melihat matahari
setiap kali kita akan
melaksanakan sholat. Dan :
waktu sholat yang pertama  simwmopsnmsgestime zones ot
kali dihitung adalah awal waktu sholat Dhuhur karena waktu sholat
inilah yang menjadi patokan untuk menghitung awal waktu sholat
lainnya. Sebagaimana diketahui bahwa awal waktu Dhuhur adalah

Serc Studec Tolam P 289
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



mulai tergelincirnya matahari, itu berarti posisi matahari tepat di atas
langit adalah jam 12:00 waktu istiwak. Untuk mendapatkan waktu
daerah/Local Time maka waktu istiwak dikurangi tafawut yakni selisih
waktu istiwak dengan waktu daerah.

PENENTUAN ARAH KIBLAT

Pengertian Arah Qiblat

Qiblat berasal dari bahasa arab (aL.a)) yang artinya arah dan
menghadap.®’ Yang dimaksud dengan qiblat adalah arah mata angin
yang menuju ke Ka'bah di Makkah Al-Mukarraomah. Atau qiblat
juga dimaknai sebagai bangunan ka'bah atau arah yang dituju kaum
muslimin dalam melaksanakan sebagian ibadah.® Adapun yang
dimaksud dengan arah adalah arah dengan jarak terdekat, bukan arah
sebaliknya (180°). Dimanapun kita berada ketika melaksanakan
sholat, baik sholat sunnah maupun fardlu diharuskan menghadap ke
arah qiblat. Dari empat mazhab, Hanafi, Maliki, Syafi'i dan Hambali
sepakat bahwa salah satu syarat sahnya sholat adalah menghadap
ke arah giblat, yakni ke Ka'bah di Makkah Al-Mukarromah. Karena
menghadap ke arah qiblat adalah menjadi syarat syahnya sholat, maka
hukum untuk mengetahui arah qiblat adalah wajib. Firman Alloh
dalam Al-Qur’an:

356 ke s SR8 L2 8 Qlgly B 5
b ‘:b—*wfuw‘v SEn M\}L“ v\e-‘v
ujg:'éiju"d';\ \Q)&Ldu\.«gj\\yj\u.sﬂ Q o>

u)wud.e\,um\

61

62

63

Majelis Tarjih Muhammadiyah, Pedoman Hisab Muhammadiyah, (Yogyakarta: Majelis Tarjih
muhammadiyah, 2009), hlm. 25.

Prof. Dr. Susiknan Azhari, MA, Ilmu falak: Perjumpaan Khazanah Islam dan Sains Modern,
(Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 2011), hlm.39.

Contohnya kota Jakarta arahnya adalah sebelah barat kota Surabaya, kita tidak bisa
mengatakan bahwa kota Jakarta adalah sebelah timur kota Surabaya, walaupun jika kita naik
pesawat dari Surabaya ke arah timur mengelilingi dunia ini nantinya juga ketemu kota Jakarta,
akan tetapi yang dimaksud arah adalah arah dengan jarak terdekat.

290 { Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Sungguh Kami (sering) melihat mukamu menengadah ke langit, maka
sungguh Kami akan memalingkan kamu ke giblat yang kamu sukai.
Palingkanlah mukamu ke arah Masjidil Haram. Dan di mana saja
kamu berada, palingkanlah mukamu ke arahnya. Dan sesungguhnya
orang-orang (Yahudi dan Nasrani) yang diberi Al Kitab (Taurat dan
Injil) memang mengetahui, bahwa berpaling ke Masjidil Haram itu
adalah benar dari Tuhannya; dan Allah sekali-kali tidak lengah dari
apa yang mereka kerjakan. (Al-Baqoroh 144)%

2. Menentukan Arah Qiblat

Arah Ka'bah yang berada di kota Makkah dapat diketahui dari
tempat manapun di permukaan bumi ini dengan menggunakan ilmu
ukur segitiga bola atau trigonometri bola (spherical trigonometri) yakni
ilmu ukur sudut bidang datar yang diaplikasikan pada permukaan
berbentuk bola yaitu bumi yang kita tempati. Untuk membayangkan
arah giblat, berikut ilustrasi segitiga bola arah giblat dalam bola dunia.

c
C = Kutub Utara
A = Posisi Ka'bah
» B = Posisi Markas
| T a = Jarak busur dari
~ & o) Utara ke Markas
1B b = Jarak busur dari
f Utara ke Makkah
h ¢ = Jarak busur dari
Ka'bah ke Markas

Untuk menghitung arah qiblat, data-data yang diperlukan
hanya dua yaitu koordinat Ka’bah dan koordinat lokasi perhitungan

(markas).
1. Lintang Ka'bah (k). 2. Bujur Ka'bah (Ak).
3. Lintang markas (¢). 4. Bujur markas (A).

64 Selama di Madinah kurang lebih 16 bulan sejak hijrah, ketika sholat, Rosululloh SAW
diperintahkan menghadap ke Baitul Maqdis di Palestina. Hal ini mengakibatkan orang-orang
Yahudi yang saat itu mayoritas di Madinah seringakali mencemooh Rosululloh SAW, mereka
berkata "Muhammad itu ambivalen, tidak mau menerima agama kita(Yahudi)akan tetapi
sholatnya menghadap ke tempat suci agama kita". Karena sering mendapatkan serangan
tersebut, setiap malam Rosululloh SAW. bermunajat kepada Alloh SWT untuk meminta
petunjuknya. Akhirnya keinginan Rosululloh SAW. Untuk kembali sholat menghadap ke
ka'bah dikabulkan oleh Alloh SWT dengan turunnya ayat ke 144 surat Al-Baqoroh pada hari
Senin 17 Rojab tahun kedua hijrah. Saat itu Rosululloh sholat di masjid Bani Salamah (Masjid
Qiblatain).

Serc Studi Tolam ) 291
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



2.1

Adapun posisi kabah berdasarkan GPS adalah: 21° 25’ 25
lintang utara, 39 49’ 39” bujur timur. Setelah mengetahui posisi
ka’bah, kemudian mencari data bujur dan lintang tempat yang akan
di hitung arah qiblatnya, yang dapat diambil dari buku-buku geografi,
seperti Atlas Indonesia dan Dunia, Taqwim Standar Indonesia,
Tabel Geografis Kota-kota Dunia dan lain-lain. Disamping itu,
untuk memudahkan mencari data lintang dan bujur tersebut, dapat
menggunakan GPS (global positioning system),” program komputer
Encarta World Atlas, dan Google Earth.5

Encarta Word Atlas Google Earth

Setelah azimut arah qiblat sudah diketahui, selanjutnya adalah
mengukur dan menentukan arah kiblat tempat sesungguhnya. Yang
dimaksud dengan mengukur dan menentukan azimut arah giblat
pada dasarnya adalah menentukan arah utara sejati terlebih dahulu,
baru kemudian mengkalibrasikannya ke arah qiblat yang dimaksud.
Ada banyak cara dan metode untuk menentukan arah utara sejati,
mulai dari kompas, tongkat istimewa, dan alat survey (navigasi) yang
berbasis satelit.

KOMPAS

Dari beberapa cara untuk menentukan arah utara sejati, kompas
adalah pilihan yang paling mudah dijangkau, dan juga mudah
pengaplikasiannya. Dari beberapa macam kompas, secara garis
besar ada dua, yaitu Kompas Magnetik dan Kompas Digital. Kompas

65

66

Alat navigasi berbasis satelit yang didesain untuk mengkalkulasi lintang dan bujur, serta
ketinggian suatu tempat di permukaan bumi.

Ibnu Zahid Abdo el-Moeid, Menghitung Arah Qiblat Dan Menentukannya, dimuat
dalam http://moeidzahid.site90.net/, diakses pada 1 november 2012.

292 { Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



magnetik® adalah kompas yang bekerja
berdasarkan pengaruh medan magnet
bumi yang membuat jarum magnet yang
terdapat pada kompas magnetik selalu
menunjuk ke arah Utara dan Selatan.
Hanya saja kompas magnetik memiliki
kelemahan, vyaitu berupa  Deviasi
Magnetik® dan Variasi Magnetik.”
Sementara, kompas digital adalah kompas
yang bekerja berdasarkan informasi dari
satelit GPS (Global Positioning System) yang diolah dengan perhitungan
yang rumit sehingga menghasilkan data koordinat dan arah giblat
lokasi dengan presisi. Kini telah banyak dibuat model kompas dengan
menggunakan sistem digital. Bahkan sekarang telepon mobile sudah
banyak yang dilengkapi kompas digital tersebut.

67

68

69

Ada banyak macam jenis kompas magnetik dijual di pasaran, harga yang murah namun
dengan ketelitian yang rendah pula dan ada kompas magnetik yang memiliki ketelitian cukup
tinggi harganya cukup mahal diantaranya jenis Suunto, Brunton, Marine, Furuno dan lain
lain.

Deviasi adalah kesalahan baca jarum kompas yang disebabkan oleh pengaruh benda-

benda logam disekitar kompas, misalnya besi, mesin atau pengaruh alat-alat elektronik

yang mengandung medan magnet seperti Dinamo Listrik, Handy Talky, dan Handphone,
terutama saat transmit. Karena itu pada saat ini pengukuran arah qiblat dengan kompas
magnetik sangat tidak dianjurkan, karena karakter bangunan sekarang cenderung terbuat dari
beton dan lagi banyaknya medan listrik di sekitar kita, dimana akan sangat mempengaruhi
penunjukan jarum kompas. Kompas magnetik ini mungkin masih relevan jika digunakan
untuk daerah yang karakter bangunannya terbuat dari kayu dan jauh dari pabrik serta
jaringan listrik. Deviasi dapat diabaikan bila kita yakin benda-benda berpengaruh tersebut
tidak ada di sekitar kompas.

Banyak orang yang mengira bahwa ujung jarum kompas menunjukkan arah utara sejati
(True North), padahal tidaklah demikian. Jarum utara kompas menunjukkan arah utara
magnetis (Magnetic North). Jarum kompas selalu mengikuti arah medan magnet bumi,
karena kompleksnya pengaruh yang ada di permukaan bumi di setiap tempat, arus magnet
bumi tidak selalu menunjukkan arah utara sebenarnya. Sudut antara utara magnet (Magnetic
North) dengan utara sebenarnya (True North) dinamakan Variasi (Variation atau Deklinasi
Magnetis/Magnetic Declination). Nilai variasi ini selalu berbeda di setiap waktu dan tempat.
Lokasi magnet di Kutub Utara selalu bergeser dari masa ke masa. Kutub utara magnet Bumi
pertama kali ditemukan pada tahun 1831 dan ketika diukur kembali pada tahun 1904,
ternyata letaknya telah bergerak sejauh 50 kilometer. Penelitian terakhir yang dilakukan oleh
The Geological Survey of Canada melaporkan bahwa posisi magnet ini bergerak kira-kira 40
km per tahun ke arah barat laut.Ibnu Zahid Abdo el-Moeid, Menghitung Arah Qiblat Dan
Menentukannya, dimuat dalam http://moeidzahid.site90.net/, diakses pada 1 november 2012

Senc Stude Tolam P 293
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



2.2. BAYANG-BAYANG QIBLAT:QIBLAT DAY

Penentuan arah kiblat juga dapat menggunakan bayangan
matahari pada saat matahari berada tepat diatas ka’bah, yang kemudian
dikenal dengan istilah Qiblat Day (hari penentuan arah giblat), Yaumu
Roshdil Qiblah, atau Istiwaul Adhom. Dalam setahun, matahari tepat
diatas ka'bah terjadi dua kali yaitu pada tanggal 28 Mei pukul 16.18
WIB (12:18 waktu Saudi) dan pada tanggal 16 Juli pukul 16.27 WIB
(12:27 waktu Saudi). Pada saat itu semua bayangan benda yang berdiri
tegak lurus akan menghadap ke arah ka'bah.”® Lihat gambar di bawah
ini:

i

28 Mol + 16:18 WIB Matahari saat ;

16 Jull *16:27 WIB , fstiwa Utama i
di Mekah \I : /

Tiang tegak = |

—

i
ARAH KIBLAT

/\wm__ BENAR J E
= . = /J k\

e -
Uam . =

o T

B e e BT o | (eSS REY

Seperti diketahui bahwa bayangan matahari terpendek (bahkan
tidak ada bayangan sama sekali) adalah ketika posisi matahari
berada di titik zenith. Pada saat Qiblat Day, matahari benar-benar
diatas Ka'bah sehingga benda yang berdiri tegak di sekitar Ka’bah
(Makkah) tidak menimbulkan bayangan sama sekali. Fenomena
Istiwa Utama (Istiwaul Adhom) terjadi akibat gerakan semu matahari
yang disebut gerak tahunan matahari (musim). Matahari terlihat dari
bumi mengalami pergeseran 23,5° LU sampai 23,5° LS. Pada saat
nilai azimuth matahari sama dengan nilai azimuth lintang geografis
sebuah tempat maka di tempat tersebut terjadi Istiwa Utama yaitu
melintasnya matahari melewati zenith. Dalam bahasa sederhana
Istiwa Utama adalah saat Dhuhur dimana nilai deklinasi matahari
sama dengan lintang tempat. Dalam bahasa Jawa peristiwa ini disebut
dengan Tumbuk. Tumbuk terjadi di wilayah Jawa juga dua kali. Yang
pertama antara tanggal 28 Februari sampai 4 Maret, sedangkan yang
kedua antara 9 Oktober sampai 14 Oktober. Pada saat tumbuk yang

70 Ibnu Zahid Abdo el-Moeid, Menghitung Arah Qiblat Dan Menentukannya, dimuat
dalam http://moeidzahid.site90.net/, diakses pada 1 november 2012

294 ( Serc Studi Tolam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



kedua matahari sangat menyengat karena bertepatan pada musim
kemarau.”

Tidak semua wilayah
bisa memanfaatkan fonemena
Istiwaul Adhom yang terjadi
di kota Makkah ini. Secara
umum negara-negara yang
bisa memanfaatkan qiblat
day ini hanya negara yang
perbedaan waktunya tidak
lebih dari 5 jam dengan waktu Makkah, atau bujurnya tidak lebih dari
90° dari Makkah ke barat mupun ke timur. Penentuan qiblat pada saat
Qiblat Day ini hanya bisa digunakan oleh kaum muslimin dari tiga
benua yaitu Asia, Afrika dan Eropa, sementara Amerika dan Australia
tidak bisa memanfaatkan momen ini karena pada saat tersebut di
Amerika matahari belum terbit dan di Australia matahari sudah
tenggelam di ufuk barat. Wilayah Indonesia juga bisa memanfaatkan
fonemena ini kecuali Indonesia bagian timur.

2.3. THEODOLITE

Theodolite adalah alat yang
digunakan  untuk  mengukur
sudut  horisontal (Horizontal
Angle = HA) dan sudut vertikal
(Vertical Angle = VA). Alat ini
banyak digunakan sebagai piranti
pemetaan pada survey geologi
dan geodesi. Dengan berpedoman pada posisi dan pergerakan benda-
benda langit misalnya matahari sebagai acuan atau dengan bantuan
satelit-satelit GPS maka theodolite akan menjadi alat yang dapat
mengetahui arah secara presisi hingga skala detik busur. Dengan
theodolite digital kita bisa mengukur arah giblat dengan lebih presisi
dari pada dengan media lainnya.

71 Ibnu Zahid Abdo el-Moeid, Menghitung Arah Qiblat Dan Menentukannya, dimuat
dalam http://moeidzahid.site90.net/, diakses pada 1 november 2012

Senc Stude Tolam ) 295
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



296 4 Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



DAFTAR PUSTAKA

‘Abidin, Muhammad Amin Asy-Syahir bi Ibn, 1994, Rad al-Muhtar Ala
ad-Dur al-Mukhtar Syarh Tanwir al-Absar, Bairut: Dar al-Kutub al-
IImiyyah.

Abdul Rohman, Shaikh, 1972, Punishment of Apostasy in Islam, Lahore,
Pakistan: Institute of Islamic Culture.

Abdurrahman, Asjmuni 2003. Qawa’id Fighiyyah, Arti, Sejarah, Dan Be-
berapa Qa’idah Kulliyah. (Yogyakarta: Suara Muhammadiyah).

Abu Thalha bin Abdus Sattar, Tata Busana Parasalaf, Solo, Zamzam, 2008.
Makalah tentang Aurat Wanita

Abu Yusuf, Muhamad, 1963, Kitab al-kharaj, Cairo: al-Matba’a al-Salafiyya.

Adz-Dzakiey, Hamdani Bakran, Prophetic Intelligence. Yogyakarta: Pener-
bit Islamika. 2004

Adzim, Moh. Fauzil (2002). Kado Pernikahan untik Istriku. Yogyakarta:
Mitra Pustaka.

Afandi, M. Yazid. 2009. Figh Muamalah dan Implementasinya Dalam Lem-
baga Keuangan Syariah. Yogyakarta: Logung Pustaka.

Ahmad Hanafi, Asas-asas Hukum Pidana Islam, Bulan Bintang, Jakarta,
1967

Ahmad Wardi Muslich, Hukum Pidana Islam, Sinar Grafika, Jakarta, 2005
Ahnan Mahtuf, Risalah Figih Wanita, Surabaya, Terbit Terang

Ahsin Sakho Muhammad, (ed.). Ensiklopedi Hukum Islam,Jilid I, Kharis-
ma Ilmu, Bogor,tt

Al Maraghi, Ahmad Musthafa. Tafsir Al Maraghi, Semarang: Toha Putra,
1993

Senc Stude Tolam ) 297
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Al Munawar, Said Agil Husain, Aktualisasi Nilai-nilai Qurani Dalam Sistem
Pendidikan Islam, Jakarta: Ciputat Press. 2003

Al Qurtubi, Tafsir Al Qurtubi, Jakarta: Pustaka Azam. 2007

Al Syaikh, Yasin Ibrahim, Kitab Zakat Hukum, Tata Cara dan Sejarah, Terj.
Wawan Husin, Bandung: Marja. 2008

Al Zuhayly, Wahbah. Zakat Kajian Berbagai Mazhab. Bandung: PT Remaja
Rosdakarya. 2000

al-Asqalani, Ahmad Ibn ‘Ali Ibn Hajar, 2000, Fath al-Bari Syarh Sahih
Bukhari, Bairut: Dar al-Kutub al-‘TImiyyah.

Al-Atsari, Abu Ishaq Muslim, Proses Syar’i Sebuah Pernikahan. Majalah
AsySyariah Edisi 039 [Online] Tersedia: http://asysyariah.com/
proses-syar%E2%80%99i-sebuah-pernikahan.html [28 September
2012]

al-Barry, M. Dahlan. Y, dan Yacub, L.Lya Sofyan, 2003, Kamus Induk Istilah
Ilmiah, Surabaya: Penerbit Target Press.

al-Hattab, Abu ‘Abdullah Muhammad ibn Muhammad ibn ‘Abdurrahman
al-Magribi al-Maruf bi, 1995, Mawahib al-]alil li Syarh Mukhtasar
Khalil, Bairut: Dar al-Kutub al-TImiyyah.

Ali, Mohammad Daud (2000). Pendidikan Agama Islam. Jakarta: PT Raja-
Grafindo Persada.

al-Kabisi, Muhammad ‘Abid ‘Abdullah, 2003, Hukum Wakaf, Depok: IIman
Press.

Alma, Buchari, dan Donni Juni Priansa, 2009, Manajemen Bisnis Syariah,
Bandung: Penerbit Alfabeta.

Amalia, Euis amalia. 2005. Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam, Dari Masa
Klasik Hingga Kontemporer. Jakarta: Asatrus.

Amin, Ahmad Syadzirin, Definisi Hukum dan Pelaksanaan Nikah. [Online]
Tersedia:http://tanbihun.com/fikih/definisihukum-dan-pelaksa-
naan-nikah/#. UFks6LJmTTY. [28 September 2012]

Amna, Mustafid. 2009. Oposisi. http://www.mustafidamna.com/content/
oposisi, (Diakses pada tanggal 21 Mei 2012)

An-Nabhani, Taqyuddin. 2002. Membangun Sistem Ekonomi Alternatif
Perspektif Islam. Surabaya: Risalah Gusti

298 ( Serc Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



An-Naisaburi, al-Imam Abu al-Husain Muslim ibn al-Hajjaj, 1995, Sahih
Muslim, Bairut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah.

Anshori, Abdul Ghofur, Hukum dan Pemberdayaan Zakat Upaya Sinergis
Wajib Zakat dan Pajak di Indonesia, Yogyakarta: Pilar Media. 2006

Antonio, Syafi'l. 2001. Bank Syariah Dari Teori Ke Praktek. Jakarta: Gema
Insani Press.

Arraiyah, Hamdar. Meneropong Fenomena Kemiskinan Perspektif AlIQuran,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2007

Ash Shiddieqy, Hasbi, Pedoman Zakat. Semarang: PT Pustaka Rizki Putra.
2009

Asmuni, M. Yusran, 1997. Dirasah Islamiyah 1 Pengantar Studi Al-Quran,
Al-Hadits, Figh dan Pranata Sosial. (Jakarta: Raja Grafindo Persa-
da).

Asy Syawi, Taufiq Muhammad. 1997. Syura Bukan Demokrasi. Jakarta:
Gema Insani Press

Asy-Syarbini, Syamsuddin Muhammad ibn Muhammad al-Khatib, 1994,
Mugni al-Muhtaj ila Ma'rifah Alfaz al-Minhaj, Bairut: Dar al-Kutub
al-Ilmiyyah.

Badawi, El-Said M.; Haleem, M. A. Abdel (2008), Arabic-Eng-
lish dictionary of Quranic usage, Brill Academic Publishers,
hlm. 962, ISBN 9789004149489, diakses pada 28 Maret 2010.

Basyir, Ahmad Azhar Basyir. 1988. Asas-asas Hukum Muamalah. Yogya-
karta: Perpustakaan UII.

Bisri, Adib & Munawwir, Kamus Arab Indonesia Al Bisri, Surabaya: Pustaka
Progresif. 1999

Budi Utomo, Setiawan. 2009. Oposisi dalam Perspektif Islam. Jakarta.

Chamid, Nur. 2010. Jejak Langkah Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam. Yog-
yakarta: Pustaka Pelajar.

Dahlan, Abdul Aziz et al. 1996. Ensiklopedi Hukum islam. Jakarta: Ichtiar
Baru van Hoeve.

Dale Ti, Jickelman dan James Picastori.1998. Politik Muslim.Yogyakarta:
PT Tiara Wacana.

Senc Studec Tolam P 299
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Departemen Agama (1992). Kompilasi Hukum Islam di Indonesia. Jakarta:
Departemen Agama

Departemen Agama, Undang-Undang Perkawinan No. 1/1974 dan Per-
aturan Pelaksanaannya.

Departemen Agama. (2000). Al-Quran dan Terjemahnya. Bandung: CV
Diponegoro.

Depdiknas. (2007). Kamus Besar Bahasa Indonesia, Edisi ketiga. Jakarta:
Balai Pustaka.

Diunduh dari www.google.com, tgl23 Mei 2012, pada pukul 14.00 Kewa-
jiban Menutup Aurat: Bukti Islam Tidak Bias Gender, Abdullah al-
Mustofa, 2012

Djunaidi, Ahmad, dkk, 2008, Strategi Pengembangan Wakaf Tunai di Indo-
nesia, Jakarta: Direktorat Pengembangan Zakat dan Wakaf Depag
RI

Esposito, john L.2002.Ensiklopedi Islam Modern.Mizan.Bandung.

Hadi, Muhammad, Problematika Zakat Profesi dan Solusinya Sebuah Tin-
jauan Sosiologi Hukum Islam, Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2010

Hafidhuddin, Didin & Juwaini Ahmad, Membangun Peradaban Zakat Me-
niti Jalan Kegemilangan Zakat, Ciputat: Institut Managemen Zakat.
2007

Hafidhuddin, Didin, Budaya Kerja Amil Sebagai Prasyarat Kepercayaan
Publik, Republika, 11 April 2011

Hafidhuddin, Didin, Gerakan Zakat dan Penanggulangan Kemiskinan, Re-
publika, 2 Agustus 2010

Hafidhuddin, Didin, Karakteristik Zakat, Republika 19 Juli 2009

Hafidhuddin, Didin, Konsistensi dan Penguatan Program Strategis Zakat,
Republika, 3 Januari 2011

Hafidhuddin, Didin, Peran Penting Ulama dalam Mensyiarkan Zakat, Re-
publika, 24 Januari 2011

Hafidhuddin, Didin, Zakat dalam Perekonomian Modern, Jakarta: Gema
Insani 2002

Hafidhuddin, Didin. Analisis Kinerja Zakat Nasional 2010, Republika, 6
Januari 2011

300 4 Ser Studi Telam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Hafidz Abdurrahman, Ushul Figih - Membangun Paradigma Berfikir
Tasyri’i, Bogor, Al Azhar Press, 2003, hlm. 119-120

Hammad, Nazih, 1995, Mu’jam al-Mustalahat al-Iqtisadiyyah fi Lugati al-
Fuqaha, Virginia: al-Ma’had al-‘Alami li al-Fikri al-Islami

Hasan, M. Ali.2003. Berbagai macam transaksi dalam Islam (figh mua-
malat). Jakarta: PT RajaGrafindo Persada.

Hilali, Syaikh Salim Bin Ied Al. 2005. Ensiklopedi Larangan Menurut Al-
Quran Dan Sunnah. Bogor: Pustaka Imam Syafi’l.

Inayah, Gazi. Teori Komprehensif Tentang Zakat dan Pajak, Yogyakarta: Ti-
ara Wacana. 2003

Jalaluddin. Teologi Pendidikan. Jakarta: PT Grafindo Persada. 2001

Langgulung, Hasan, 1989. Manusia dan Pendidikan, Suatu Analisa Psikolo-
gi, Filsafat dan Pendidikan, (Jakarta: Pustaka Al-Husna).

M.D., Sudan.1997.Al-quran dan Panduan kesehatan Masyarakat. PT Ama-
nah Bunda Sejahtera: Solo.

Mannan, M.A Mannan. Islamics, Theory and Practice (terj). Yogyakarta:
PT. Dana Bakti Prima Yasa.

Misbah, Muhammad Tagqji, 1996. Monoteisme, Tauhid sebagai Sistem Nilai
dan Akidah Islam, (Jakarta: Lentera).

Mubarok, Jaih, 2008, Wakaf Produktif, Bandung: Simbiosa Rekatama Me-
dia.
Muhammad Bin Muhammad Abu Syahbah, Al-Hudud Fil Islam, Kairo1974

Muhammad, Drs. Ekonomi Mikro Dalam Perspektif Islam. Yogyakarta.
2004

Natsir, Mohammad, 1973, “Arti Agama dan Negara’, Capita selecta”, Jakar-
ta: Bulan Bintang

Qahaf, Munzir, 2006, al-Waqf al-Islami: Tatawwuruhu, Idaratuhu, Tanmi-
yyatuhu, Damaskus: Dar al-Fikr.

Qardhawi, Yusuf. Hukum Zakat. Bandung: PT Pustaka Lentera Antar Nusa
dan Mizan. 2004

Qudamabh, asy-Syaikh al-Imam al-Alamah Ibn, t.th., al-Mugni, Bairut: Dar
al-Kutub al-Ilmiyyah.

Senc Studec Tolam P 301
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Qutub, Sayid, Tafsir Fi Zhilalil Quran di bawah Naungan Al Quran, terj.
As’ad Yasin, Jakarta: Gema Insani. 2000 jilid 1

Rasjid, Sulaiman H. Figih Islam. Bandung: Sinar Baru Algesindo. 2000

Rasjid, Sulaiman, (2000). Figh Islam (Hukum Figh Lengkap) Cet.33. Ban-
dung: PT Sinar Baru Agensindo.

Razak, Nasrudin. Dienul Islam. Bandung: PT Almaarif. 1996

Rohayana, Ade Dedi, 2008. Ilmu Qawa’id Fighiyyah, Kaidah-Kaidah Hu-
kum Islam, (Jakarta: Gaya Media Pratama).

Sanani, al-Imam Muhammad ibn Isma’il al-Amir al-Yamani, 1988, Subul
as-Salam Syarh Bulug al-Maram min Jam’i adillah al-Ahkam, Bairut:
Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah.

Saputra Thoyib Sah, AQIDAH AKHLAK, Semarang, Toha Putra, 1996.
Sayyid Syabiq. Figh Sunnah. Bandung: PT Al Maarif. 1997

Shihab, Quraish, Membumikan Al quran Fungsi dan Peran Wahyu dalam
Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan. 2006

Shihab, Quraish, Wawasan Al quran: Tafsir Maudlu’l atas Pelbagai Persoa-
lan Ummat, Bandung: Mizan. 1996

Shihab, Quraish,, Tafsir Al Misbah, Pesan, Kesan dan Keserasian Al Quran,
Jakarta: Lentera Hati 2005

Shobron, Sudarno. 2009. Studi Islam 3. Surakarta: LPID Universitas Negeri
Surakarta

Sholahudin, Mohammad. 2011. Kamus Istilah Ekonomi, Keuangan Dan
Bisnis Syariah. Jakarta: Gramedia.

Sudarsono, Heri. Konsep Ekonomi Islam Suatu Pengantar. Yogyakarta.
2007

Surur, Naharus, Zakat Sebagai Sistem Distribusi Kekayaan, Republika, 10
Januari 2011

Syafi’l, Imam, Ringkasan Kitab Al Umm, Jakarta: Pustaka Azam. 2007
Syaikh Mutawalli As-Syarawi, Figih Perempuan, Jakarta, AMZAH, 20009.
Syamsuri. (2004). Pendidikan Agama Islam 3. Jakarta: Erlangga

302  Serc Studi Totam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



Teungku Muhammad Hasbi Ash Shiddieqy, Pidana Mati Dalam Syariat
Islam, Pustaka Rizki Putra, Semarang, 1998

Toha, Chabib, Kapita Selekta Pendidikan, Pustaka Pelajar, 1996

Tono, Sidik dkk. Ibadah dan Akhlak dalam Islam. Yogyakarta: UII Press.
1998

Wahana, Paulus, Nilai Etika Aksiologis Max Scheler, Yogyakarta, Kanisius.
2004

Wikipedia. (2010). Nikah. [Online]. Tersedia: http://id.wikipedia.org/wiki/
Pernikahan [25 September 2012]

Waulandari, Indah, Memberdayakan Mustahik, Republika, 7 Januari 2011
Zakiah Darojat. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Perkasa. 2000

Zarkasyi, Muchtar, Pengelolaan Zakat Untuk Kepentingan Fakir Miskin, Re-
publika, 24 Januari 2011

Zuhdi, M. Najmuddin dan Elvi Na'imah (Penyunting).(2009). Studi Islam
2, Surakarta: LPID UMS

Sumber Internet
http://muslim.or.id/muslimah/pemimpin-wanita-dalam-tinjauan.html.
http://www.pkpu.or.id

www.mui.or.id

http://ustadzsbu.blogspot.com/2009/04/oposisi-dalam-perspektif-islam.
html, (Diakses pada tanggal 21 Mei 2012)

http://arsiparmensyah.files.wordpress.com/2009/07/cewekjdleader.jpg.
http://arsiparmensyah.files.wordpress.com/2009/07/islam-family.jpg.

http://figihislam-vicky.blogspot.com/2010/01/ajaran-khitan-dalam-islam.
html

http://abufawaz.wordpress.com/2010/01/10/hukum-khitan-bagi-wanita

www.sanaki.com/wp-konten/loads/2010/09/demokrasi-persepektif-figih-
dalam-islam

Senc Studec Tolam ) 303
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



http://alhafizh84.wordpress.com/2012/02/05/hukum-khitan-wanita

http://syafaatmuhari.wordpress.com/2011/09/05/teori-konsumsi-perspe-
ktif-konvensional-dan-ekonomi-islam

http://www.voa-islam.com/news/indonesiana/2011/08/03/15711/

304  Serc Studi Totam
PRANATA SOSIAL DI DALAM ISLAM



